PONTIFiCIA UNIVERSIDADE CATOLICA DO RIO DE JANEIRO
CENTRO DE TEOLOGIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA
CURSO DE PSICOLOGIA

LUDMILA KLOOSTERMAN GELLI

UM ESTUDO DO MASOQUISMO:
DO PERCURSO EM FREUD A PERVERSAO EM LACAN

Rio de Janeiro

2025



LUDMILA KLOOSTERMAN GELLI

UM ESTUDO DO MASOQUISMO:
DO PERCURSO EM FREUD A PERVERSAO EM LACAN

Monografia apresentada ao Departamento de
Psicologia do Centro de Teologia e Ciéncias
Humanas da Pontificia Universidade Catolica
do Rio de Janeiro como requisito parcial para a
obtengao do titulo de bacharel em psicologia.

Orientador: Guilherme Gutman

Rio de Janeiro
2025



Quero expressar o desejo de que a sorte proporcione um
caminho de elevagdo muito agradavel a todos aqueles que
acharam a estada no submundo da psicanalise desagradavel
demais para o seu gosto. E possamos nos, os que ficamos,
desenvolver até o fim, sem atropelos, nosso trabalho nas
profundezas.

Sigmund Freud, 4 historia do movimento psicanalitico



AGRADECIMENTOS

Ao Guilherme Gutman, pela orientagcdo cuidadosa, que criou o espaco para que eu pudesse me
arriscar, pelo auxilio decisivo na escolha do recorte do tema e pelas valiosas indica¢des

conceituais e cinematograficas.

Ao Fernando Tenorio, cuja presenga guiou meu ultimo ano de formagdo, pelas indicacgdes
conceituais que surgiram ao acaso e se tornaram imprescindiveis e pela sensibilidade e
assertividade nas supervisdes. Mas, principalmente, pela dedicacdo a psicanalise, que acionou

em mim o desejo de seguir por essa via.
Ao Charles Watson, cujo rigor tem me ensinado a discernir o que realmente ¢ importante.
A Hippia, pela presenga constante nos ultimos anos.

Ao Gustavo, por acreditar desde o inicio que, pela psicanalise, eu poderia construir um caminho
possivel.

A Jessica, por me ensinar, desde sempre, a ultrapassar a superficie.

A Yasmin, cuja forca e resiliéncia me inspiram diariamente.

A Licia, por me inspirar e por trilhar, antes de mim, caminhos possiveis na psicanalise.

A Fernanda, Manoela e Nicole, que, com delicadeza e presenca, tornam o caminho mais leve.

Ao Antonio, cuja presenga e apoio me sustentaram ao longo do processo, €, sobretudo, por me

ensinar a olhar a vida sob outra perspectiva.



RESUMO

Investiga-se 0 campo enigmatico em que se inscreve o masoquismo, a partir das diversas formas
que assume ao longo da obra freudiana e de sua especificidade como perversdo, cuja formulacao
recebe contribuicdes valiosas na leitura de Lacan. No contexto da primeira topica, o conceito ¢
examinado como uma dimensao da sexualidade, em articulagdo com a teoria das pulsdes e com
as formagoes da fantasia. Em um segundo momento, analisa-se a elaboragdo freudiana posterior
a introdugdo da pulsdo de morte, quando 0 masoquismo passa a ser concebido como um trago
estrutural. S3o abordadas as distingdes entre 0 masoquismo primario, o feminino e o moral, bem
como o modo pelo qual o sentimento de culpa se enlaga a este Gltimo. A partir da nogdo de
Verleugnung, o percurso segue, entdo, para as formulagdes de Lacan, com destaque para o ponto
de ancoragem das perversdes, investigando como, na vertente masoquista, a posi¢ao de objeto
e a submissdo a lei intensificam a extracdo de gozo na cena perversa. Por fim, o cinema ¢
convocado, nas figuras de Séverine (Belle de Jour,1967) e Vaughan (Crash, 1996), como
recurso de leitura que contribui para sustentar e ilustrar impasses conceituais do tema. Conclui-
se que o percurso evidencia a multiplicidade e a complexidade das manifestagdes do
masoquismo, mantendo abertas as questdes que o proprio campo da psicanalise se propde a nao

encerrar.

Palavras-chave: psicanalise; masoquismo; perversao; gozo; sexualidade.



ABSTRACT

This study investigates the enigmatic field in which masochism is inscribed, tracing the various
forms it assumes throughout Freud’s work and its specificity as a perversion, whose formulation
receives valuable contributions in Lacan’s reading. Within the framework of the first
topography, the concept is examined as a dimension of sexuality, articulated with the theory of
drives and the formations of fantasy. In a second moment, Freud’s elaboration after the
introduction of the death drive is analyzed, when masochism comes to be conceived as a
structural trait of subjectivity. The distinctions between primary, feminine, and moral
masochism are discussed, as well as the way in which the feeling of guilt is entwined with the
latter. From the notion of Verleugnung, the trajectory then turns to Lacan’s formulations, with
emphasis on the anchoring point of perversions, investigating how, in the masochistic
configuration, the position of the object and submission to the law intensify the extraction of
jouissance within the perverse scene. Finally, cinema is brought into the discussion, through the
figures of Séverine (Belle de Jour, 1967) and Vaughan (Crash, 1996), as a reading device that
helps sustain and illustrate conceptual impasses of the theme. The study concludes that the
trajectory underscores the multiplicity and complexity of masochistic manifestations, keeping

open the questions that psychoanalysis itself assumes not to resolve.

Keywords: psychoanalysis; masochism; perversion; jouissance; sexuality.



SUMARIO

INTRODUCAO 8
1. OS PRIMORDIOS DE UMA CONCEITUACAO DO MASOQUISMO 10
1.1 A ORIGEM DO CONCEITO DE MASOQUISMO .....ceceieeiuurieeeeeiireeeeeeeeiseeeeeeesisreeeseessisseseeeesasssesessesssseeessesissseesesnnns 10
1.2 A CRUELDADE, A CENA PRIMARIA E A COEXCITAGAOQ ....ccuviivieitieeiieitieeteeeteeeveesseeeveessseesseessseesseessssenseasssesnns 11
1.3 ATIVIDADE-PASSIVIDADE E O RETORNO AO EU.....uuvviiiiieiiiiieeeeiiiteeeeeeeitieeeeeeeeitareeeeeeenseeeeeesinsseeseesensneseessnnnns 15
1.4 A FANTASIA DE SURRA ....ccceeiittriieeeeeitteteeeeeeitreeeeeeeiisseeeeeeaiteseeeeaasssssseseasssseeseeasssessseeaassseeessessssseeeeesssseesennes 17
2. 0 MASOQUISMO COMO TRACO ESTRUTURAL 21
2.1 APULSAO DE MORTE ....uuvviiiiiieitiieieeeeeiitteeeeeeeiteeeeeeeeitaeteeeeesiasseseeeeassasseeeaessseeeeeasssssseseesissseseeeeesssseeeeensrseeeens 21
2.2 MASOQUISMO PRIMARIO E MASOQUISMO FEMININO .......cceeeiueeeeiteeeeeneeeeeseeeenseeeeenseseeseesesseesenssesenseessseeesnnns 24
2.3 O MASOQUISMO MORAL E O SENTIMENTO DE CULPA INCONSCIENTE ......cceotttiiiiiiennierernireeeeeereeeeeeeeeeeeeeeeennns 28
3. APERVERSAO MASOQUISTA 33
3.1 A ESTRUTURA PERVERSA ......uuttiiiiieiitrtieeeeeiitteeeeeeeeteeeeeeeestaaeeeeeesissseeeeeaassssseeeeassseeeseeetssseeseeaansssesessessssseeeennsns 33
3.2 APOSICAO OBJETAL E A LEL...uuviiiiieiiurrieeeeeiitreeeeeeeeiteeeeeeeestaeeeeeeesissseeeeeaessssseeeeessseeesaessssseeseesassssesessassrsseeeennses 40
3.3 O MASOQUISTA PERVERSO E O MASOQUISTA NEUROTICO .......cccouveeeeureeeenreeeeereeeeeeeeesseeeenseeeenseessnsseseeneeeennnens 46
3.3.1 SEVERINE: UMA POSSIBILIDADE DE GOZO .......ueeeeeveeeeiteeeeieeeeeeeeeeeiseeseiseesenseeeeeseessseseessesesnssssssssesesssseesnsees 47
3.3.2 VAUGHAN: O GOZO FINAL....uuvieieeiiurreeeeeeiiureeeeeeeiitseeseeeeisseeeseesisseeseesatssssseeeeaisssesessssisssessesssssssssessssssssesennnns 50
CONCLUSAO 54
BIBLIOGRAFIA 57




INTRODUCAO

No seminario 4 angustia, ao abordar o masoquismo, Lacan afirma que “ele ¢ o mais
enigmatico da perversdo para se colocar em suspenso” (Lacan, 1962-1963/2005, p. 168). Freud,
por sua vez, em Aléem do principio do prazer, ao referir-se aos sonhos dos neuroticos
acidentarios escreve: “(...) ou teriamos, necessariamente, de nos lembrar das enigmaticas
tendéncias masoquistas do eu” (Freud, 1920/2020, p. 75). De fato, trata-se de uma apreensao
complexa — quase inconcebivel — do modo como, em uma mesma cena, coexistem o impulso
que assegura a vida e a tendéncia que impele o sujeito a sua propria extingao.

Em seu texto célebre de 1920, Freud detém-se longamente sobre a vida celular,
chamando a atencao para o fato de que, nos protozoarios, “a morte coincide com a reprodu¢ao”
(Freud, 1920/2020, p. 159). Sabe-se, inclusive no senso comum, que certas espécies animais
encontram na copula o ponto final de sua existéncia. Nao por acaso, os franceses nomeiam o
instante posterior ao orgasmo de petite mort.

Para Lacan, a condicdo do sujeito implica estar permanentemente as voltas com o sexo
e a morte — indissociabilidade que encontra respaldo no fato de as pulsdes nunca se apresentarem
sendo como pulsdes parciais (Chemama, 2007, p. 323). Nesse sentido, afirma: “A saber que,
para o homem, e porque ele conhece os significantes, o sexo e suas significagdes sdo sempre
suscetiveis de presentificar a presenca da morte” (Lacan, 1964/2008, p. 249).

E possivel que o masoquismo ocupe um lugar privilegiado para se pensar essa condigio
tdo aparentemente paradoxal. O masoquista ¢ aquele que habita o cerne da contradicdo e dela
extrai, de forma consciente ou inconsciente, um modo singular de gozo, encontrando ai uma
forma de existir.

Diante das multiplas especificagdes, contradigdes e enigmas que o tema comporta,
optou-se por retoma-lo a partir de seus primeiros delineamentos em Freud. No contexto da
primeira topica, serdo examinadas as conceituacdes presentes em 77€és ensaios sobre a teoria da
sexualidade (1905), As pulsoes e seus destinos (1915) e Bate-se numa criang¢a (1919) a fim de
pensar o0 masoquismo, respectivamente, como uma dimensao da sexualidade, articulado a teoria
das pulsdes e a fantasia. O segundo capitulo examinara a elaborag¢do freudiana posterior a
introdugdo do conceito de pulsdo de morte, em que o masoquismo passa a ser compreendido

como um trago estrutural. Serdo examinadas as distingdes entre 0 masoquismo primario, o



feminino e o moral bem como o0 modo pelo qual o sentimento de culpa se articula a este ultimo.
O terceiro capitulo voltar-se-4 as contribui¢des de Lacan, buscando apreender de que modo o
funcionamento perverso se desdobra e se intensifica em sua vertente masoquista. Serdo
retomadas as nogoes de Verleugnung e a problematica do ponto de ancoragem das perversdes.
Nesse percurso, serdo abordadas a aderéncia a posi¢ao objetal e a submissao radical a lei. Por
fim, o capitulo langard mao do cinema, nas figuras de Séverine (Belle de Jour, 1967) e Vaughan
(Crash, 1996), para iluminar pontos particularmente complexos levantados ao longo do
trabalho.

Na conclus@o, o texto procurarda mostrar que o percurso realizado aponta para a
diversidade e a complexidade do masoquismo em suas diferentes modalidades, deixando em
aberto uma interrogagdo sobre o tema que ecoa a propria condi¢ao da psicanalise — sustentada

em suas indeterminagoes.



1. OS PRIMORDIOS DE UMA CONCEITUACAO DO MASOQUISMO

Toda dor, em si, ja contém a possibilidade de uma sensacao
prazerosa.

Sigmund Freud, Trés ensaios sobre a teoria da
sexualidade

1.1 A origem do conceito de masoquismo

Em 1886, o médico austriaco Richard von Krafft-Ebing (1840-1902) publicou
Psychopathia Sexualis, sua obra mais influente no campo da sexologia e da psiquiatria.
Amplamente difundido, o livro propde uma sistematizacdo a partir de casos clinicos de todas as
manifestagdes possiveis de perversdes, isto €, praticas que escapam a finalidade reprodutiva do
ato sexual. E nesse contexto que o termo masoquismo surge pela primeira vez, definido como
uma forma de parestesia!.

(...) ¢ a contrapartida do sadismo, na medida em que a culminancia do prazer decorre
de atos temerarios de violéncia sofridos nas maos do parceiro. Brota do impulso de
criar uma situagdo pela forca fisica externa, de acordo com o estagio de poténcia
espinhal e psiquica do individuo, como meio preliminar e concomitante de
experimentar a sensagdo voluptuosa do coito, de acentud-la ou fazer dela um substituto
da coabitagdo. Em propor¢ao direta com a intensidade do instinto perverso ¢ com a
for¢a remanescente dos contramotivos morais e estéticos, compode uma gradagdo que
vai dos atos mais abominaveis € monstruosos aos mais visiveis e absurdos (a busca de
castigos corporais, humilhagdes de todo tipo, flagelagdo passiva etc.) (Krafft-Ebing,
1886/1997/2001, p. 7).

O neologismo tem origem no nome do escritor austriaco Leopold von Sacher-Masoch
(1836-1895), cuja obra literaria se caracteriza pela recorréncia de temas ligados as dindmicas de
submissao e dominag¢do, ao prazer na dor e aos contratos eroticos. De maneira correlata, o termo
sadismo deriva do nome de Donatien Alphonse Francois, o Marqués de Sade (1740-1814),
escritor e filésofo libertino do século XVIII. Krafft-Ebing concebeu as duas perversdes como
opostos complementares. Freud (1905), posteriormente, ndo apenas manteve essa formulagao,
como também reforgou a indissociabilidade do par. Na tradi¢ao psiquidtrica, 0 masoquismo,

como todas as outras perversdes, esteve vinculado a uma perspectiva moralizante e

patologizante, chegando mesmo a ser associado a periculosidade. Apesar de separados por quase

! Excitagdo sexual provocada por estimulos considerados inadequados (Krafft-Ebing, 1886/1997/2001, p. 7).

10



um século, Sade e Masoch escreveram sob regimes morais marcados por uma forte repressao,
em que o discurso sobre o sexo era rigidamente controlado e confinado a esfera pastoral da
confissdo (Foucault, 1974-1975). Nesse cenario, Deleuze (1967) reconhece em ambos algo que
ultrapassa o mero erotismo. Trata-se de autores efetivamente disruptivos e inventivos, “que
sabem incluir em suas obras toda uma concepc¢do de homem, da cultura e da natureza (...) que
sabem extrair novas formas e criar novos modos de sentir e de pensar” (Deleuze, 1967/2009,
p. 18). E evidente que ndo se trata de atribuir a Sade ou a Masoch a antecipagio da conceituagio
freudiana (Lacan, 1962/1998, p. 765) a respeito das perversdes, mas de sublinhar que, de algum
modo, puderam articuld-las, conferindo-lhes contornos e transpondo-as para o registro da
linguagem e, consequentemente, para a cultura. Assim, tornaram enunciavel aquilo que antes

habitava um universo oculto e ainda nio nomeado.

1.2 A crueldade, a cena primaria e a coexcitacio

Em Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905), Freud realiza uma primeira
formulagdo teodrica sobre o masoquismo, tomando a obra de Krafft-Ebing como uma de suas
principais referéncias. No entanto, seu interesse afasta-se do dominio classificatorio e passa a
se orientar para o esfor¢o de “rastrear as origens da pulsio sexual®” (Freud, 1905/2016a, p. 111).
Fiel a logica propria da psicandlise, que avanga pela via da interrogagdo mais do que pela da
resposta, constata que, apesar de seus esfor¢os tedricos, a natureza da excitacdo sexual
permanecerd enigmatica (Freud, 1905/2016a, p. 111).

No primeiro ensaio, “As aberra¢des sexuais”, o masoquismo ¢ apresentado em
articulagdo com o sadismo® e o juizo moral que os acompanhava se afasta & medida que passam
a ser concebidos como expressdes de tendéncias fundamentais da vida sexual, a passividade e a
atividade (Freud, 1905/2016a, p. 53). Sob essa perspectiva, o sadismo mostra-se mais facilmente
compreensivel, pois seu elemento agressivo se ancora numa fung¢ao biologica que visa vencer a

resisténcia do objeto sexual — condi¢do necessaria a efetivagao do ato reprodutivo e, em tltima

2 Na tradugdo de Paulo César de Souza, “trieb" aparece como “instinto”; contudo, seguindo sua propria observagao
sobre a liberdade terminolodgica, na introdugao a obra, opta-se aqui por “pulsdo” (Freud, 1905/2016a, p. 11).

* Freud pontua que os pares de pulsdes opostas se acham desenvolvidos de modo aproximadamente igual, fendmeno
que Bleuler designa com o termo “ambivaléncia” (Freud, 1905/2016a, p. 109).

1"



instancia, a preservacao da espécie. Por conseguinte, o masoquismo parece delinear um desvio
mais acentuado da meta sexual considerada normal. Além disso, configura-se como a inversao
da agressividade sobre o Eu, noc¢do que sera reformulada com a introdugao do conceito de pulsao
de morte (1920). O masoquismo enquanto aberraciao sexual sera explorado mais detidamente
no ultimo capitulo deste trabalho. No momento, a andlise concentra-se na investiga¢do da
dimensdo sadomasoquista presente na sexualidade infantil.

Apoés dedicar-se a analise do predominio das zonas erodgenas, Freud identifica, no
voyeurismo, no exibicionismo e na crueldade, componentes da sexualidade infantil em que o
outro ¢ tomado como objeto (Freud, 1905/2016a, p. 99). Nao estando desde os primordios
vinculada ao sexual, a pulsdo de crueldade manifesta-se de forma relativamente autdnoma, uma
vez que a capacidade de compaixao se desenvolve apenas tardiamente. No entanto, € justamente
essa auséncia inicial de compaixdo que comporta o risco de uma unido duradoura entre a
crueldade e um componente erégeno, fazendo com que tal articulagdo possa se revelar, mais
tarde, indissoluvel (Freud, 1905/2016a, p. 101).

A secdo “A pesquisa sexual infantil”, acrescentada em 1915, trata da emergéncia de uma
pulsdo de saber (ou de pesquisa) que aparece na infincia no mesmo periodo em que a atividade
sexual infantil se intensifica, entre os trés e cinco anos de idade.

Nao sdo interesses teoricos, mas sim de natureza pratica que pdem em marcha o
trabalho de pesquisa da crianga. A ameaga de suas condi¢des de existéncia, com a
vinda suposta ou sabida de uma nova crianga, o temor de perder cuidados e amor, como
resultado disso, tornam a crianga pensativa e sagaz. O primeiro problema de que ela
se ocupa nao ¢, em conformidade com a historia do despertar dessa pulsdo, a questdo
da diferenga entre os sexos, mas sim este enigma: de onde vém as criangas? (Freud,
1905/2016a, p. 103).

Uma passagem de particular importancia trata da “concepc¢do sadica do intercurso
sexual” (Freud, 1905/2016a, p. 105). Ao ser exposta ao coito entre adultos, o que
frequentemente ocorre pela suposicao de que nada compreende do que presencia, a crianga tende
a perceber o ato como algo da ordem da violéncia e da sujei¢do. Essa vivéncia precoce imprime
na economia pulsional um trago que pode predispor a constitui¢do de uma tonalidade sadica ou
masoquista.

O caso do “Homem dos Lobos” evidencia a poténcia formadora da cena primaria.

“Quando ele acordou, foi testemunha de um coito a fergo [por trés] repetido trés vezes (...).

12



Refiro-me as posi¢des que ele viu os pais adotarem — a posi¢ao ereta do homem e a curvada,
como a dos animais, da mulher” (Freud, 1918 [1914]/2010Db, p. 52,54). Lacan, ao retomar o caso,
observa que a fantasia se constitui a partir do primeiro encontro com o real, com aquilo que, por
ser inassimilavel, assume um carater traumatico.
Tomemos o exemplo do Homem dos Lobos. A importancia excepcional dessa
observacdo, na obra de Freud, é de mostrar que ¢ em rela¢do ao real que funciona o

plano da fantasia. O real suporta a fantasia, e a fantasia protege o real (Lacan, 1964/
2008, p. 47).

Apreendida sem o auxilio da simbolizacdo em sua infincia remota, a cena primdaria
torna-se matéria para as elaboragdes fantasisticas posteriores. Freud identifica, nesse caso, a
predominancia de tendéncias masoquistas, observando que “ao lado do masoquismo, que
domina a sua tendéncia sexual e se manifesta em fantasias, também o sadismo continua a existir
e se ocupa de pequenos animais” (Freud, 1918 [1914]/2010b, p. 144).

Ao longo da obra (1905), destaca-se também a nocdo de que a excitagdo sexual ¢ um
produto secundario de processos organicos, “especialmente em toda emog¢ao mais forte, ainda
que seja de natureza dolorosa” (Freud, 1905/2016a, p. 158). No caso da excitagdo provocada
pela dor ou pelo desprazer, a coexcitagdo libidinal constitui um mecanismo fisioldgico infantil
que tende a se dissipar. E nesse terreno que se funda o que Freud mais tarde descrevera como
masoquismo primario (Freud, 1924/2016d, p. 292). Portanto, além de decorrer da estimulagao
das zonas erdgenas, a excitacdo sexual infantil pode também emergir da intensidade extrema de
certas emogoes e sensacdes. Destaca-se a “atividade muscular” (p. 114), que Freud descreve nos

seguintes termos:

Sabe-se que uma ampla atividade muscular, para a crianga, ¢ uma necessidade cuja
satisfacdo lhe da prazer extraordinario. Que esse prazer tenha alguma relacdo com a
sexualidade, que ele proprio inclua satisfacdo sexual ou possa tornar-se ocasido para
excitag@o sexual — isso pode estar sujeito a ponderagdes criticas, que provavelmente
se dirigirdo também as afirmagdes anteriores, de que o prazer com sensagdes de
movimento passivo ¢ de natureza sexual ou tem efeito excitante. (Freud,
1905/2016a, p. 114).

Com base em sua experiéncia clinica, observa que numerosos pacientes recordam ter
experimentado as primeiras manifestacdes de excitacdo genital em jogos de luta ou disputas
corporais. Para além do investimento muscular, o contato com a pele revela-se igualmente
significativo. O autor ¢ enfatico ao afirmar que uma das origens da pulsdo sadica, e, por

extensdo, masoquista, reside na excitacao suscitada pela atividade motora; em outro momento,

13



indica que, no componente de dor e crueldade da pulsdo sexual, ¢ a pele que assume a funcao
de zona erdgena (Freud, 1905/2016a, p. 68).

De origem mais evidente, os “processos afetivos” (p. 115) também sdo uma fonte de
excitagdo infantil. A observagdo clinica e a andlise posterior permitem reconhecer que as
vivéncias afetivas de maior intensidade, inclusive aquelas marcadas pelo medo, repercutem
diretamente na esfera sexual, o que contribui para compreender o potencial patogénico dessas
experiéncias emocionais. Em criancas em idade escolar, situagcdes de intensa tensdo, como o
medo de realizar uma prova ou a dificuldade em solucionar uma tarefa, podem desencadear
manifestagdes sexuais significativas, influenciando ndo apenas a experiéncia emocional, mas
também a atitude da crianca em relacdo a escola. “Nessas circunstancias surge frequentemente
uma sensagao de estimulo que leva a tocar os genitais, ou algo semelhante a uma polu¢do, com
todas as suas consequéncias embaracosas” (Freud, 1905/2016a, p.116).

Nao se trata aqui de uma associagao direta a0 masoquismo, mas de reconhecer que certos
afetos marcados pelo desprazer, como o medo e a angustia, podem funcionar como matriz para
formas posteriores de excitagdo sexual. E possivel supor que experiéncias dessa natureza, nas
quais o sujeito se vé submetido a uma forga externa ou a um estado de impoténcia, oferecam
uma base primitiva para a submissdo na cena masoquista. Ademais, a coexisténcia de
sentimentos aparentemente antagonicos na tenra idade parece instaurar uma disposi¢ao, na vida
adulta, a busca por emog¢des intensas dessa natureza. Quando mediadas por formas simbdlicas,
como a fic¢do ou o teatro, essas emocdes tém atenuada a intensidade de seu desprazer
(Freud, 1905/20164a, p. 116).

Supondo-se que até sensacdes dolorosas intensas possuam o mesmo efeito erégeno,
sobretudo quando a dor é acompanhada de uma condi¢do que a atenua ou mantém a

distancia, teriamos nisso uma das principais raizes do instinto sadomasoquista, de cuja
variada composicao formamos aos poucos uma ideia (Freud, 1905/2016a, p.116).

O masoquismo infantil tende a ser recalcado, permanecendo no inconsciente sob a forma
de fantasias. Essas formagdes podem retornar a consciéncia com conteudos e formulagdes
transformadas, evidenciando o trabalho psiquico de elaboracdo do recalcado. Entre elas,
destaca-se a fantasia Bate-se numa crianga (1919), que sera abordado adiante e que teve papel

decisivo na construc¢ao freudiana sobre as perversoes.

14



1.3 Atividade-Passividade e o Retorno ao eu

Entre as formulagdes sobre o masoquismo relativas a primeira tdpica, destaca-se a
concepg¢do mais rematada, ainda que de forma breve, apresentada no artigo As pulsoes e seus
destinos (1915). A experiéncia acumulada na investigagdo clinica leva Freud a buscar uma
formulag@o mais precisa dos conceitos fundamentais, mantendo-se sempre disposto a reorientar
0 percurso tedrico caso suas observacdes imponham outra diregao.

Apds uma admiravel adverténcia epistemologica, formula pela primeira vez uma
defini¢do rigorosa e sistematizada da pulsdo. Concebida como um conceito-limite entre o
psiquico e o somatico, define-se como uma “forga interna que impele ininterruptamente para a
acao” (Hanns, 1996, p. 338). Proveniente do interior do corpo, a pulsdo inviabiliza qualquer
fuga e faz com que a regulagdo das excitacdes se produza pelo automatismo que alterna prazer
e desprazer. Trata-se, em ultima instidncia, da ‘“assun¢do, pelo sujeito falante, da
responsabilidade pelo organismo” (Kaufman, 1993/1996, p. 440).

Pode ser compreendida a partir de quatro aspectos fundamentais: a pressdo, a meta, o
objeto e a fonte. A pressao corresponde a forca energética que impele o sujeito a acdo. A meta
refere-se a busca de satisfacdo, entendida como a possibilidade de reduzir a tensdo por meio de
uma descarga pulsional. A fonte tem origem no corpo e decorre da excitacdo de um orgao,
qualquer que seja ele. O objeto, por sua vez, ¢ tudo o que permite a realizacdo dessa satisfacao
e possibilita o cumprimento da meta pulsional.

Além disso, a pulsdo apresenta multiplas formas de expressdo e conserva um carater de
permanente incompletude em que a satisfacdo constitui apenas um apaziguamento momentaneo.
E precisamente por esse carater parcial da satisfagio que a pulsdo se desdobra em diferentes
destinos. Configuram-se, desse modo, como formagdes defensivas do psiquismo, entre as quais
Freud distingue quatro modalidades: a reversdo em seu contrario, o retorno sobre o proprio Eu,
o recalque e a sublimacdo. No caso do masoquismo, interessam sobretudo os dois primeiros.
Ambos dependem da organizagdo narcisica do Eu, na medida em que supdem uma
representacdo do objeto capaz de sustentar a operagdo pela qual o sujeito se identifica com sua
posicao (Lambotte, 1993/1996, p. 350). Mais do que simples dependéncia, esses destinos trazem
a marca distintiva do narcisismo (Freud, 1915/2013, p. 47).

15



Na reversdo da meta pulsional em seu contrario, o “olhar” ou “atormentar”,
transforma-se em “ser olhado” ou “ser atormentado”. No vocabulario das perversoes, tal
movimento corresponde a inversdo entre 0s pares voyeurismo-exibicionismo €
sadismo-masoquismo. O retorno da pulsdo em direcdo ao Eu s6 pode ser compreendido nesse
ponto, uma vez que Freud ainda concebia o masoquismo como derivado do sadismo
(Freud, 1915/2013, p.37). Nesse sentido, tais desenvolvimentos pulsionais tém como
desdobramento a formulacdo de um conceito de masoquismo vigente naquele momento da
teoria.

O percurso parte do sadismo, entendido como exercicio de violéncia ou dominagdo sobre
um objeto externo; em seguida, esse objeto ¢ abandonado, e o proprio sujeito passa a ocupar seu
lugar, configurando o retorno da pulsdo sobre si e a transformagdo da meta ativa em passiva;
por fim, busca-se novamente um objeto exterior, que, em virtude dessa inversdo, passa a assumir
o papel de agente do ato agressivo (Freud, 1915/2013, p. 37).

Freud havia assinalado que toda pulsdo comporta uma parcela de atividade e que, por
isso, falar em pulsdes passivas equivale, na verdade, a referir-se a pulsdes cuja meta ¢ passiva
(Freud, 1915/2013, p. 25). Lacan retoma essa formulagao para enfatizar que, mesmo nesse ponto
em que a meta se apresenta como passiva, a pulsdo permanece ativa, ja que “exige que o
masoquista, se ouso me exprimir assim, trabalhe feito um burro” (Lacan, 1964/2008b, p. 195).
Essa perspectiva encontrara desdobramento em momento posterior deste trabalho.

Apoiado na nocdo de coexcitagdo apresentada em Trés ensaios sobre a teoria da
sexualidade (1915), Freud assinala que a meta de infligir dor ndo pertence originariamente a
pulsdo sadica. Somente quando essa se converte em masoquismo ¢ que “as dores se prestam
muito bem” (Freud, 1915/2013, p. 39). No entanto, ao tornar-se meta masoquista, a dor pode
gerar retroativamente uma meta sadica: o sujeito, ao infligir sofrimento ao outro, pode dele
extrair prazer por meio de uma identificagdo com o objeto que sofre. Portanto, o que se deixa
entrever ¢ o fato de que o fim da pulsdo sadica nao ¢ inflingir a dor; ¢ apenas depois que o fim
passivo de ser atormentado ¢ realizado, pelo cumprimento do circuito pulsional, que o sadismo

propriamente dito, como perversdo, constitui-se. Por conseguinte, “A frui¢do da dor seria,

4 A outra forma de reversio diz respeito ao contetido pulsional, observada unicamente na transformacio do amor
em odio (Freud, 1915/2013, p.35).

16



portanto, uma meta originariamente masoquista qual s6 pode tornar-se uma meta pulsional em
alguém originariamente sadico” (Freud, 1915/2013, p. 39-41).

Dessa forma, no sadismo e no masoquismo, ¢ a mesma pulsdo sadomasoquista que se
manifesta. A perversdo s6 se estabelece quando esse movimento de inversao se completa,
definindo-se pela posi¢do que o sujeito assume em relagdo ao parceiro e pela funcio que este
ocupa. No caso do sadismo, o sujeito faz do outro um objeto de sofrimento e obtém prazer, de
modo masoquista, ao erotizar a dor que provoca. J4 no masoquismo, o sujeito se coloca como
objeto diante de um parceiro assumido como aquele que o faz sofrer, encontrando prazer na
erotizacdo da dor recebida. Assim, Freud configura o sadismo e 0 masoquismo como posigdes
subjetivas opostas, mas complementares, fazendo do sadico um tipo de “masoquista por

intermédio do outro”.

1.4 A fantasia de surra

O olhar freudiano sobre a sexualidade infantil produziu uma ruptura paradigmatica que
transformou profundamente diversas areas do conhecimento. Freud elaborou essa concepgao
com rigor e cautela, evitando que fosse compreendida de modo linear ou desenvolvimentista.
Propds, assim, a fundacdo de um campo inteiramente novo, derivado estritamente da observagao
e da escuta clinica. Entre aproximadamente os dois e cinco anos de idade, ele localiza a primeira
manifestagdo observavel da sexualidade infantil, despertada por determinadas vivéncias e
articulada a certos complexos. Como ja elaborado, pode ser permeada por uma dimensao sadica
e masoquista. Apos esse periodo, a sexualidade entra em sua fase de laténcia, cuja natureza
Freud considera hipotética. Nessa etapa, a pulsdo sexual ndo cessa, mas ¢ redirecionada para
outros fins e investimentos, até ser reativada pela intensa irrup¢ao da puberdade. Portanto, o que
se manifesta de sexual nessa nova fase permanece profundamente enraizado nas experiéncias
dos periodos anteriores, podendo emergir sob a forma de fantasias que testemunham essa “pré-
historia” (Freud, 1919/2016b, p.129). Entre elas, destaca-se a fantasia de surra, analisada por
Freud em Bate-se numa criang¢a (1919), texto em que ele expde, com notavel precisdo, o
percurso que tal fantasia realiza até poder emergir na consciéncia.

Além dos quatro casos de pacientes mulheres que fundamentam essa elaboragdo, em

Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905/2016a, p.102), Freud menciona, a propdsito

17



da biografia de Jean-Jacques Rousseau, que a estimulacdo dolorosa das nadegas pode ser
compreendida como uma das origens da pulsdo passiva de crueldade. Além disso, pontua que
Binet j& havia identificado na infancia certas raizes de aberragdes sexuais da vida adulta (Freud,
1919/2016b, p.126). No entanto, a inovagao desse texto consiste em situar, pela primeira vez, a
génese da perversio no campo do complexo de Edipo (Freud, 1919/2016b, p. 139).

Como muitos outros aspectos da psicanalise que comportam uma parcela de contradigao,
Freud percebe que a fantasia de surra ndo surge como repeticdo de um trauma vivido, mas como
construcao simbolica em sujeitos que ndo experimentaram tal violéncia. O que apareceu em
andlise foi a terceira fase da fantasia, a partir da qual se realizou um movimento regressivo até
a formulacdo de suposi¢cdes sobre sua génese. As pacientes esfor¢cavam-se por situar suas
fantasias nas lembrancgas escolares, articulando as leituras a que tiveram acesso com as cenas
punitivas que imaginavam (Freud, 1919/2016b, p. 124). No entanto, diante de situacdes reais de
castigo escolar, recordam que reagiam com repulsa, € “mesmo nas fantasias mais sofisticadas
dos anos posteriores havia a condi¢ao de que as criangas que recebessem o castigo ndo sofressem
nenhum dano mais sério” (Freud, 1919/2016b, p. 124). Tal fato evidencia a distancia real entre
o ato e a fantasia que serd abordada posteriormente como uma possivel forma de distin¢ao entre
a perversao € a neurose.

O exercicio da andlise mostrou a Freud que, além de tais fantasias possuirem uma
pré-historia, o seu percurso de desenvolvimento ¢ complexo. O autor da fantasia, o objeto,
conteudo esignificado sdo profundamente modificados pelo trabalho minucioso do recalque
(Freud, 1919/2016b, p. 129).

O primeiro tempo remonta a um periodo muito precoce da infancia e pode ser
rememorado na andlise como algo que foi, em algum momento, consciente. A crianga batida ¢
geralmente um irmao ou irma mais novos, e a figura que bate ¢ o pai. Ha duvidas quanto a esse
tempo corresponder efetivamente a uma fantasia ou a recordacdes de situagdes vividas ou
desejadas. Do mesmo modo, Freud questiona se sua natureza ¢ verdadeiramente sadica ou
sexual. No entanto, o que importa € que esse momento constitui um estagio preliminar no curso
da fantasia.

Trata-se de uma representacao agradavel, pois implica a crenga de que “o pai ndo ama

essa outra crianca, ele s6 ama a mim”. O resultado ¢ a queda da onipoténcia da crianga que ¢

18



batida, a0 mesmo tempo em que se reassegura a relagdo incestuosa. A excitagdo resultante
encontra nos genitais a via de descarga onanista (Freud, 1919/2016b, p.134).

A passagem para o segundo tempo ocorre em razdo do trabalho rigoroso do recalque,
que mantém inconsciente o resultado psiquico dos impulsos amorosos incestuosos, enquanto
aquilo que havia se tornado consciente ¢ novamente expulso. Como consequéncia, emerge o
sentimento de culpa que transforma o sadismo em masoquismo (Freud, 1919/2016b, p.135).
Assim, Freud reafirma a proposicdo que estava em voga a época, segundo a qual o sadismo
precede o masoquismo.

A forma que a fantasia adquire neste ponto ¢: “Estou sendo surrada pelo meu pai” (Freud,
1919/2016b, p. 130). Investida de prazer em alto grau, constitui-se como solugdo entre a culpa
da relagdo incestuosa e o erotismo. A novidade crucial no texto se manifesta neste tempo,
considerado por Freud o mais importante, pois ndo se trata apenas de uma punic¢ao pela relagao
genital proibida, mas também de seu substituto regressivo. “Mas essa €, pois, a esséncia do
masoquismo” (Freud, 1919/2016b, p. 136).

Em outras palavras, tudo leva a supor que, para o masoquista, a culpa funciona como
uma via de acesso ao gozo, permitindo que extraia prazer justamente daquilo que remete ao
desejo incestuoso. Em certo sentido, € a culpa que mantém possivel a relacao incestuosa. Freud,
em Moisés e o monoteismo, indica a culpa como a solugdo encontrada para poder continuar
pecando (Freud, 1939/1969). E precisamente a ligagdo com o desejo que faz com que essa
fantasia permaneca recalcada. Ele sublinha que, devido a intensidade do recalque que incide
sobre o mesmo desejo, tal fantasia nunca ¢ efetivamente rememorada.

Porém, em certo sentido, podemos dizer que ela nunca teve uma existéncia real. Em
nenhum caso ela ¢ lembrada; nunca conseguiu tornar-se consciente. Ela ¢ uma

construgdo da analise, mas nem por isso ¢ menos necessaria (Freud, 1919/2016b,
p-131).

Desse modo, s6 pode ser enunciada com grande dificuldade e sob o peso de um intenso
sentimento de culpa, que € justamente o que leva Freud a associa-la as “cicatrizes” do complexo
de Edipo (Freud, 1919/2016b, p. 140). Ao mesmo tempo, o sujeito reconhece, ndo sem vergonha
nem repugnancia, que a simples evoca¢ao da fantasia, mesmo fora de qualquer contexto real
(diante do qual se sente tomado de nojo se for sua testemunha), ¢ acompanhada de intenso prazer

e culmina em um ato de satisfagdo autoerotica.

19



Na terceira fase, a fantasia soa conforme o relato da paciente, repleta de adornos e
substituides. E consciente ¢ “portadora de uma excitagio intensa, inequivocamente sexual
(Freud, 1919/2016b, p. 131).

A imagem do pai € recalcada, sendo substituida por uma figura indefinida ou por alguém
que encarna a autoridade, como um professor ou outra pessoa investida desse papel. Da mesma
forma, a identidade da crianga ¢ substituida por meninos andnimos. Nesse momento, a fantasia
coloca o sujeito em uma posi¢ao voyeurista, “provavelmente estou olhando” (Freud, 1919/2016,
p. 131). Ainda que pareca sadica, a satisfagdo obtida ¢ essencialmente masoquista, pois as
criangas que recebem o castigo figuram como substitutas do proprio sujeito.

Brillaud (2023, p. 283) observa que essa ultima fase da fantasia ndo apresenta grandes
impasses, uma vez que se encontram numerosos casos em que ela sustenta o desejo feminino,
possibilitando a relagdo sexual ou facilitando a descarga orgastica.

No que se refere a fantasia nos homens, Freud observa que ndo poderia aborda-la de
modo simetricamente oposto, pois, nas fantasias e encenagdes masoquistas, estes “assumem
sistematicamente o papel de mulheres, e que, portanto, seu masoquismo coincide com uma
posicdo feminina” (Freud, 1919/2016b, p.145). Essa constatacdo sera posteriormente
desdobrada em O problema economico do masoquismo (1924), quando o autor propde a no¢ao
de um masoquismo como a posi¢ao subjetiva essencialmente feminina.

Evidentemente que a presenca dessa fantasia ndo instaura necessariamente uma estrutura
perversa, ja que ela pode sucumbir a a¢do do recalque, ser deslocada por uma formagao reativa
ou reconfigurada por meio da sublimacdo. No entanto, pode também permanecer em estado de
laténcia no interior de um desenvolvimento sexual tido como normal, do qual continua a obter

certa quantidade de energia.

20



2. 0 MASOQUISMO COMO TRACO ESTRUTURAL

(...) a pulsdo de morte atuante no organismo seria
idéntica a0 masoquismo.

Sigmund Freud, O problema economico do
masoquismo

2.1 A pulsio de morte

Em Além do principio do prazer (1920), Freud realiza uma de suas mais significativas
reformulagdes tedricas. Apoiando-se em suas observacdes clinicas sobre a compulsdo a
repeti¢do propde um novo dualismo em que opde as pulsdes de vida as pulsdes de morte. A
nova configuracdo do masoquismo, concebida em termos estruturais, fundamenta-se
precisamente a partir dos processos de fusdo e desfusdo dessas pulsoes.

O ensaio ¢ marcado por proposi¢des, quase sempre hesitantes, o que torna evidente sua
dimensao especulativa. Chega mesmo a reconhecer que “ndo estava convencido das suposi¢des
desenvolvidas™ e “ndo sabe até que ponto acreditar nelas” (Freud, 1920/2020, p. 191). Ainda
assim, prossegue, movido pela “exploracdo de uma ideia, por curiosidade de saber até onde ela
ira levar” (Freud, 1920/2020, p. 99).

Como de costume, sua investigacao parte daquilo que a clinica lhe revela. Ao invés de
interpretar a experiéncia clinica a partir de conceitos pré-estabelecidos, Freud faz o contrario.
De maneira impressionantemente brilhante, adota o que emerge na clinica como fundamento de
uma nova conceituagdo. Fiel a seu método, permanece sempre disposto a abandonar o caminho
jé percorrido, caso perceba “que ele ndo nos leva a nada de bom” (Freud, 1920/2020, p. 205).

A partir de suas observagdes clinicas’, Freud foi entdo impelido a conceber a existéncia
de uma forma de assujeitamento radical (Souza, 1993/1996, p. 449). Uma forca “daimoniaca”
(Freud, 1920/2020, p.95) que opera, desde o inicio, a revelia do sujeito. De natureza

inconsciente, a compulsdo a repeticdo reconduz as experiéncias de desprazer na tentativa,

® Freud dirige inicialmente suas observagdes a vida onirica da neurose traumatica, na qual o doente ¢ reconduzido,
em sonho, a situacdo do acidente (Freud, 1920/2020, p. 73); e, em seguida, ao jogo do carretel (Fort/Da), em que
observou o neto repetindo, em sua brincadeira, o carater desprazeroso da experiéncia (Freud, 1920/2020, p. 83).

21



sempre frustrada de fazer surgir das Ding® (Souza, 1996, p. 448). Ainda que parega contrariar o
principio de prazer, o desprazer que dela decorre ndo o contradiz, uma vez que “¢ desprazer para
um sistema e, a0 mesmo tempo, satisfagcdo para outro” (Freud, 1920/2020, p. 91). No entanto, o
retorno compulsivo as situacdes dolorosas eram fortes indicagdes da existéncia de tendéncias
mais primitivas e independentes (Freud, 1920/2020, p. 85). Ao reconhecer esse impasse, Freud
coloca em questdo o dominio do principio de prazer. Todavia, apés um longo percurso de
indagacdes, acaba por reafirmar a hipdtese que sustentava desde o inicio, agora acrescentando-

lhe um novo desdobramento:

Que tenhamos reconhecido como sendo a tendéncia dominante da vida animica, talvez
da vida nervosa em geral, o anseio por reduzir, manter constante ¢ anular a tensdo
interna de estimulos (O principio de Nirvana, segundo a expressdo de Barbara Low),
tal como ela encontra expressao no principio de prazer, eis aqui um de nossos motivos
mais fortes para acreditar na existéncia da pulsdo de morte (Freud, 1920/2020, p. 183).

Em um primeiro momento, ¢ a busca pela satisfagdo que conduz o sujeito, pela via da
descarga pulsional, ao esvaziamento das tensdes. E especificamente neste ponto, porém, que
reside um eco da pulsdo de morte, ou seja, a tendéncia, em sua forma mais radical, que direciona
0 organismo a retornar as origens, a seu estado primordial de ndo vida, a morte (Chemama, 2007
p. 324). Em outras palavras, no grau maximo dessa logica, a extingdo das tensdes equivaleria a
extingdo do proprio Eu ou, em outro registro, a um “nunca ter existido”.

Ao mesmo tempo em que expressa o prolongamento limite do principio de prazer, a
pulsdo de morte configura-se como o prototipo do principio geral das pulsdes. Uma pulsdo nada
mais ¢ do que “uma pressao inerente ao organico animado para restabelecer um estado anterior,
pressdo que esse ser animado precisou abandonar sob a influéncia de forgas perturbadoras e
externas” (Freud, 1920/2020, p.131). E dessa forga regressiva que o masoquismo extrai suas
raizes mais intimas.

E tentador apreender a nogio de pulsio de morte como uma forga orientada, em tltima

instancia, para a propria morte. No entanto, ndo ¢ dessa forma que ela se manifesta, ainda que

® Entende-se das Ding como a Coisa inaugural e para sempre perdida em torno da qual o sujeito se constitui. Lacan
a nomeard como “trago unario”. Repetir, nesse sentido, visa ao ressurgimento desse unario primitivo. O Um
originario que possibilita a propria ordenagdo simbolica. E essa marca fundante que anima o movimento da
repeti¢do. O paradoxo, contudo, ¢ que, quanto mais a repeticdo tende a reunir e apagar a multiplicidade das
aparéncias, mais ela sustenta a diferenca em sua propria estrutura, razdo pela qual o fazer-surgir-do-mesmo esta,
por defini¢ao, condenado ao fracasso (Sousa, 1993/1996, p. 448).

22



possa, em certos momentos, assumir tal destino. Nao se trata de “uma antitese entre uma teoria
pessimista da vida e outra otimista” (Freud, 1937/1950, p. 23). Elas ndo surgem isoladas uma
da outra, mas se fundem em propor¢des diferentes e muito variadas, tornando-se irreconheciveis
para o nosso julgamento (Freud, 1930/2010c, p. 86). Freud assinala, contudo, que ndo se tem
conhecimento do modo como essas relagdes se estabelecem para exercer diferentes fungdes
vitais, em que condi¢des se modificam, nem a quais perturbagdes correspondem; elucidar tais
enigmas seria uma das tarefas mais gratificantes da investigacao psicologica (Freud, 1937/1950,
p.23).

A crianga pequena ndo nasce como um vetor potente, uma seta de vida que, ao longo de
seu percurso, deixar-se-ia ferir pelas adversidades, chegando ao fim “despulsionada” e tomada
pela pulsdo de morte. O que a psicanalise propde € precisamente o inverso: o nascimento nao ¢
um ato de plenitude vital, mas um desprendimento traumatico. Parte-se de um estado de relativa
auséncia de tensdes — representado pela vida intrauterina — em direcdo a uma experiéncia
marcada pela irrup¢do do desprazer, pelas exigéncias pulsionais e pelas primeiras articulagdes
entre prazer e sofrimento que caracterizam o estar vivo. Talvez se deva conceber que, antes da
constituicdo do Eu, o infans permanece mais proximo de um estado de pré-existéncia do que da
vida enquanto lago com o mundo’ — o nascimento se da sob o signo da pulsdo de morte. Nesse
sentido, a tendéncia regressiva domina a vida orgéanica, sendo apenas pela acdo de forgas
externas que se desenvolve uma inclinag¢do a continuidade do desenvolvimento, a adaptacao e a
conservagdo da vida (Ferenczi, 1913, apud Freud, 1920/2020, p. 145).

O uso desse conceito, de altissima densidade, para estabelecer correlagdes diretas e
univocas com determinadas manifestagdes clinicas acabou por inflar excessivamente sua nogao.
A pulsdo de morte ndo deve ser confundida com pulsdes de agressividade ou violéncia, pois tais
formagdes ndo exprimem necessariamente seu modo de operacdao. Com efeito, a pulsdo de morte
ndo se apresenta em estado puro, mas sempre em composi¢cdo com as pulsdes de vida, das quais,

como ja mencionado, ¢ inseparavel no campo da experiéncia psiquica. O que se pode

7 No texto “A crianga mal acolhida e sua pulsdo de morte”, Ferenczi apresenta uma reflexdo particularmente
relevante. A partir da analise retrospectiva de casos fatais de espasmos da glote infantil, supos que tratava-se de
uma forma de suicidio por autoestrangulamento. Ao descrevé-los, o autor sublinha que ambos os bebés nao haviam
sido “héspedes bem-vindos™ na familia e que, diante dos sinais conscientes e inconscientes de rejeicdo materna,
suas tendéncias vitais revelaram-se profundamente abaladas (Ferenczi, 1929/1992, p. 48).

23



efetivamente reconhecer na clinica ndo ¢ a pulsao em sua pureza, mas os efeitos decorrentes das
variagdes — que se afrouxam e se rompem — de fusdo e desfusdo pulsional. E sob a suposicdo de
uma fusdo primordial que inaugura a vida orgéanica que Freud articula a no¢do de masoquismo

primario, concebendo-o como seu vestigio e testemunho remanescente.

2.2 Masoquismo primario e Masoquismo feminino

Ainda que o masoquismo seja citado de modo breve no ensaio de 1920, ¢ justamente
nessa passagem que se formula a sua inversdo conceitual, determinando seu novo estatuto na

teoria freudiana.

O masoquismo, o retorno da pulsdo contra o proprio Eu, seria entdo, na realidade, uma
volta a uma fase anterior dessa pulsdo, uma regressao. Em um ponto, a exposi¢do que
fizemos na época sobre o masoquismo precisaria ser corrigida naquilo que ela tem de
demasiado exclusiva; o masoquismo poderia também, o que 14 eu queria contestar, ser
um masoquismo primario (Freud, 1920/2020, p. 179-180).

Como discutido no capitulo anterior, 0 masoquismo era concebido como um retorno do
sadismo contra o proprio Eu. Com base em suas formulagdes mais recentes sobre a pulsdo de
morte e sobre as dindmicas de fusdo e desfusdo pulsional, Freud propde um masoquismo anterior
ao sadismo, um masoquismo primario. Uma consideravel parte do ensaio se baseia em estudos
biologicos® por isso Freud descreve o processo de fusio e desfusdo das pulsdes a partir de uma

referéncia celular:

Assim, poderiamos fazer a tentativa de transferir para a relagdo das células entre si a
teoria da libido conquistada pela psicanalise e imaginar que sdo as pulsdes de vida ou
sexuais operando em cada célula que tomam as outras células como objeto,
neutralizando, em parte, suas pulsdes de morte, isto €, os processos suscitados por elas,
conservando-as assim em vida, enquanto outras células fazem o mesmo para as
primeiras, ¢ ainda outras se sacrificam no exercicio dessa fungdo libidinal (Freud,
1920/2020, p. 167).

A passagem revela-se particularmente importante ao recortar o trecho “neutralizando, em
parte, suas pulsdes de morte”, que oferece um ponto de partida pertinente para a abordagem do

masoquismo primario.

8 Por sua formagdo em neurologia, Freud toma a natureza dos fendmenos vitais como fundamento para algumas
de suas proposigoes, chegando a afirmar que nenhum conhecimento seria mais decisivo para a construgdo de uma
psicologia correta do que uma compreensao, ainda que aproximada, da natureza (Freud, 1920/2020, p. 169). Ainda
assim, embora parta dessa base, seu percurso tedrico ultrapassa amplamente os limites da area.

24



Em determinado momento, influéncias externas decisivas fizeram com que a substancia
viva, até entdo continuamente regenerada e sem resisténcia a morte, se desviasse gradualmente
de seu curso vital originario (Freud, 1920/2020, p. 137). Tais influéncias correspondem a propria
pulsdo de vida, a libido, que “imp0s sobremaneira sua participagdo junto a pulsdo de morte na
regulacdo dos processos de vida” (Freud, 1924/2016d, p. 289). Nao obstante, Freud reconhece
ser impossivel determinar os caminhos e os meios pelos quais a libido realizou tal a¢do (Freud,
1924/2016d, p. 293).

Diante da impossibilidade de a libido “amansar” completamente as pulsdes de morte,
desviando-as para um objeto externo, algo inevitavelmente fica como residuo. O desvio em
direcdo a objetos externos ¢ denominado pulsdo de destruicdo, pulsdo de dominio ou vontade de
poder (Freud, 1924/2016d, p. 292). O sadismo pode ser compreendido como uma modalidade
desse desvio, orientada pela fungdo sexual. Assim, ¢ nessa neutralizagdo parcial — nesse residuo
que escapa ao desvio — que Freud situa a hipotese de um masoquismo primario, cuja base
fisiologica encontra-se na coexcitagdo da dor e do desprazer da vida sexual infantil
(Freud, 1924/2016d, p. 292). Além disso, por sua articulacdo estreita com a libido,
acompanhando-a em todas as suas fases de desenvolvimento, essa forma de masoquismo também
adquire um carater erogeno.

Portanto, o masoquismo primario seria uma testemunha e um resquicio de uma
confluéncia primordial entre pulsdo de morte e Eros. Em outras palavras, disposto a tolerar um
grau de inexatiddo, afirma “a pulsdo de morte atuante no organismo seria idéntica ao
masoquismo” (Freud, 1924/2016d, p. 293).

A partir dessa reformulagdo, o sadismo projetado para fora, podera voltar-se para dentro
incidindo sobre o proprio sujeito e reassumindo sua configuragao primitiva. Desse movimento,
resultaria 0 masoquismo secundario, cujas duas modalidades serdo analisadas a seguir.

Investigar o masoquismo feminino pressupde a consideracdo das especificidades
inerentes ao adjetivo que o qualifica. Em “Feminilidade” (1933), Freud recorre a uma concepgao
entdo dominante que associa o feminino a passividade e o masculino a atividade. No entanto,
sempre guiado por um rigor sensivel as contradi¢des e indeterminagdes, mostra que tal relacao
ndo pode ser concebida de modo tdo direto.

Do ponto de vista bioldgico, tal distingdo parece inquestionavel. A diferenca entre

atividade e passividade apoia-se no contraste entre as células sexuais; o espermatozoide que se

25



move ativamente a procura do 6vulo que o espera passivamente (Freud, 1933/2018, p.316).
Entretanto, limitar-se a biologia seria deter-se no nivel mais superficial, sem levar em
consideragdo as oscilagdes extraordindrias das diferentes proporgdes a partir das quais o
masculino e o feminino se mesclam no individuo (Freud, 1933/2018, p. 315). Freud
desaconselha associar o feminino a passividade e propde pensa-lo em termos de “metas
passivas”, nas quais a atividade se faz condicdo para que a passividade se realize.
Adicionalmente, aponta o papel determinante das normas sociais na orienta¢cdo da mulher para
posicdes passivas (Freud, 1933/2018, p. 318) e observa que nem sempre ¢ simples distinguir o
que provém da fun¢do sexual e o que resulta da educacdo social (Freud, 1933/2018, p. 338).

O “feminino” ndo concerne especificamente a mulher e tudo o que essa condigdo
implica. A repressdo da agressividade, constitucionalmente prescrita a todos e socialmente
exigida a mulher, figura entre os fatores que favorecem intensas formagdes de mocdes
masoquistas (Freud, 1933/2018, p.318). Tais mocgdes sdo entdo eroticamente ligadas as
tendéncias destrutivas voltadas para o Eu, isto ¢, a0 masoquismo primario.

Nao ha propriamente uma esséncia masoquista que habita o feminino. Trata-se antes de
uma resposta particular a um conjunto de fatores bioldgicos, psiquicos, sociais e culturais. As
tendéncias masoquistas, legitimamente associadas a feminilidade, sdo, portanto, efeito desta
complexa articulagdo. Freud adverte para o cuidado necessario ao tratar do tema: “Corresponde
a singularidade da psicandlise ndo querer descrever o que a mulher ¢ — isso seria para ela uma
tarefa quase impossivel de resolver —, mas, sim, pesquisar como ela se torna mulher, como se
desenvolve a partir de uma crianca dotada de disposi¢@o bissexual” (Freud, 1933/2018, p.318).

A palavra “feminino” ¢ entdo escolhida dentro de um contexto historico e cultural
especifico. Homens brancos e europeus observando seus pacientes, suas familias e o mundo ao
redor — um certo mundo — e reconhecendo, nessa realidade, as caracteristicas daquilo que
tomaram como feminino, predominantemente nas mulheres embora também se possa observar
tais tracos nos homens, talvez mais do que se costuma imaginar. Respaldados pelos valores e
pelas concepgdes de sua época, levaram adiante essa reflexao, levantando hipoteses sobre as
mulheres e sobre o que seria propriamente “feminino”. Com o tempo, essa no¢do foi se
deslocando, transformando-se, como acontece com qualquer fato de cultura.

Feita essa observagdo, ¢ possivel adentrar a questdo do masoquismo feminino. Freud

utiliza o termo “feminino” para definir o que julga mais importante e caracteristico, ainda que

26



muitos de seus elementos remetam a vida infantil (Freud, 1924/2016d, p. 291). Trata-se da
forma mais facilmente observavel, pois se manifesta a partir de suficientes fantasias em
masoquistas que culminam no ato masturbatorio ou constituem a propria satisfacdo sexual
(Freud, 1924/2016d, p. 290).

Nos perversos masoquistas, a acdo tende a equivaler a fantasia, “sejam elas executadas
com um fim em si mesmas ou sirvam para produzir poténcia e iniciar o ato sexual” (Freud,

1924/2016d, p.290).

Em ambos os casos - as atividades sdo apenas as execucdes ludicas das fantasias - o
conteudo manifesto é: ser amordagado, amarrado, dolorosamente espancado, agoitado,
de alguma maneira maltratado, for¢ado a obediéncia incondicional, sujado e
humilhado. Muito mais raras, ¢ s6 com grandes limitagdes, sdo também inseridas
mutilagdes dentro desse conteudo (Freud, 1924/2016d, p.290).

Em uma primeira andlise, parece evidente que o masoquista deseja ser tratado como uma
crianga pequena, sobretudo como uma crianga travessa, que merece puni¢ao. Entretanto, numa
analise mais cuidadosa, essas fantasias remetem o sujeito a uma situagao tipica da feminilidade,
na qual se condensam significagdes como ser castrado, ser possuido sexualmente ou dar a luz’.
Freud observa que a cegueira, mais precisamente o ato de vendar os olhos, funciona como
representante simbolico da castragdo. Nesse sentido, deixa um “vestigio negativo” expresso na
proibi¢do de que qualquer dano recaia sobre os genitais ou sobre os olhos
(Freud, 1924/2016d, p. 291). Além disso, o sentimento de culpa se faz presente na cena e
costuma estar associado a ideia de puni¢@o por ter cometido algo proibido — transgredido uma
regra ou quebrado algo — ainda que o motivo permaneca indefinido. Segundo ele, essas
justificativas aparentes escondem a relacdo das fantasias com a masturbagdo infantil, nogao
previamente explorada no topico “A fantasia de surra”.

Em ultima instancia, o que estd em jogo ¢ a consideracdo de que o sofrimento pode

constituir um componente de prazer, configurando-se como uma modalidade de experiéncia

® Em "Do principio masculino e feminino na natureza", breve texto de seu Diario Clinico, Ferenczi
propde uma leitura radical, de aparéncia pouco amigavel. Afirma que o prazer da maternidade consiste
em tolerar seres vivos parasitas que se desenvolvem de modo egoista as custas do corpo materno.
Entregar-se a essa experiéncia com prazer ilustra, para o autor, a intensidade com que o prazer adere ao
sofrimento na experiéncia feminina (Ferenczi, 1932/1985, p. 76).

27



libidinal possivel, em maior ou menor grau, em determinados sujeitos. A mulher ¢ entdo situada
nessa posi¢ao subjetiva em que se d4 uma adesdo maior ao sofrimento.

Trata-se de uma nog¢do elaborada hd aproximadamente um século, cuja validade e
alcance ndo podem ser tomados como invariaveis no tempo. Entretanto, ja naquela época, as
elaboracdes tedricas moviam-se em um movimento pendular entre a tentativa de desvincular
esse principio da figura da mulher e a tendéncia de reafirmar tal associagdo.

Lacan acrescenta que, de certo modo, a concepcdo de um masoquismo estritamente
feminino corresponde, na verdade, a uma fantasia masculina — uma forma pela qual o0 homem
s0 poderia confirmar sua posi¢cdo enquanto tal, apoiando-se na crenca de que a mulher seria
aquela que “recebe pancadas”. Tal representacdo, observa ele, poderia “muito bem ser uma
perspectiva de sujeito masculino, na medida em que a posi¢do feminina o afeta”
(Lacan, 1957-1958/1999, p. 257).

O masoquismo moral, considerado o mais importante e destrutivo, caracteriza-se por sua
estreita articulagdo com o sentimento de culpa inconsciente, efeito de uma tensdo entre o Eu e
o Super-Eu. Pode-se supor que tal valorizacdo decorra de dois aspectos: da experiéncia clinica,
marcada pela observagdo das reagdes terapéuticas negativas, e da atribui¢cdo, como apresentado
em Totem e Tabu'’ (1913) e Moisés e o Monoteismo (1939), de um papel decisivo ao sentimento
de culpa na constitui¢do das sociedades. Como consequéncia, o enfoque do masoquismo em sua
vertente ligada a clinica da perversao acabou sendo relegado a segundo plano. A escola francesa
posteriormente retomou com notavel riqueza de casos tal enfoque (Roudinesco e Plon, 1997, p.

683), que recebera uma analise especifica no terceiro capitulo.

2.3 O masoquismo moral e o sentimento de culpa inconsciente

A andlise do masoquismo moral fundamenta-se no conceito de sentimento de culpa
inconsciente, que emerge da relacdo conflituosa entre o Eu e o Super-Eu. Este ultimo constitui-

se a partir da interiorizagdo das exigéncias parentais'! apos o declinio do complexo de Edipo,

' Em Totem e tabu, Freud mostra que a interdigio do incesto e do parricidio constituem o niicleo pelo
qual o sujeito se vincula a lei. Portanto, a interdi¢do que instaura a primeira experiéncia de culpa ¢ a
mesma que inscreve o sujeito no campo simbolico (Baladier, 1993/1996, p. 108).

" Ao longo do desenvolvimento infantil, marcado pela progressiva separagdo em relagao aos pais, a importancia
pessoal destes para a formagao do Super-Eu torna-se secundaria. As suas Imagines passam entao a articular-se com

28



tornando-se, assim, seu herdeiro. Como instancia impossivel de satisfazer, o Super-Eu — e sua
consciéncia moral ativa — figura como “representante tanto do Isso como do mundo exterior”
(Freud, 1924/2016d, p. 297), exigindo do Eu que realize os impulsos do Isso ao mesmo tempo
em que os proibe.

Freud promove uma reformulagdo do termo, por considera-lo paradoxal e
“psicologicamente incorreto”, além de observar que os pacientes apresentavam dificuldade em
admitir a existéncia de um sentimento de culpa que fosse inconsciente, pois sabiam “bem demais
com que tormentos (remorsos) se expressa um sentimento consciente de culpa” (Freud,
1924/2016d, p.296). Diante disso, mostra-se mais pertinente a denominacgdo “necessidade de
punicdo”.

No que se refere a distingdo entre sua forma consciente e inconsciente, a primeira ¢
concebida como efeito do sadismo do Super-Eu. Ja a segunda decorre do proprio masoquismo
do Eu, que “anseia por castigo”, seja do Super-Eu ou de instancias equivalentes a este ultimo
(Freud, 1924/2016d, p.299). Entretanto, “o sadismo do Super-Eu e o masoquismo do Eu se
completam um ao outro e se unem para a promoc¢ao dos mesmos resultados” (Freud,
1924/2016d, p. 300). Isto €, ambos se articulam a uma mesma necessidade de atenuagdo por
meio da punic¢ao e do sofrimento.

Na neurose obsessiva, por exemplo, o sadismo do Super-Eu tende a tornar-se
gritantemente consciente na medida em que o sujeito tenta defender-se de sua culpa e anseia por
ser liberado de um sofrimento que vivencia como injusto. Ja na autodeprecia¢do melancdlica,
outro exemplo de sentimento de culpa consciente, a pessoa reconhece-se culpada e submete-se
as punicdes que acredita merecer (Vandermersch, 2007, p. 81). No masoquismo moral, por sua
vez, o anseio masoquista do Eu permanece velado a consciéncia e so pode ser inferido a partir
de sua conduta (Freud, 1924/2016d, p. 298). Entretanto, como se observa em grande parte dos
conceitos psicanaliticos, evidencia-se um carater paradoxal. Mesmo o sentimento de culpa
consciente, em ultima instancia, tem sua origem no inconsciente, uma vez que todo sentimento
de culpa deriva do desfecho do complexo de Edipo, processo que, por sua natureza, &

inconsciente (Freud, 1923/2011b, p. 65).

outras figuras de autoridade — professores, lideres ou modelos eleitos — cujas caracteristicas ja ndo necessitam ser
diretamente introjetadas pelo Eu (Freud, 1924/2016d, p.298).

29



Diferentemente das demais, essa modalidade se define por um laco menos estreito com
a sexualidade. Tal caracteristica decorre do fato de que o elemento central é o proprio
sofrimento, independentemente de sua origem, seja proveniente de uma pessoa amada, um outro
qualquer ou de uma instincia impessoal. Qualquer que seja sua procedéncia, o sujeito
permanece implicado em uma dindmica de substituicdo de um sofrimento por outro. Nesse
contexto, declara: “(...) o verdadeiro masoquista sempre oferece a sua face quando vé€ a
oportunidade de receber uma bofetada” (Freud, 1924/2016d, p. 294-295).
Ha, neste ponto, um aspecto que merece atengdo mais detida. Freud indica um certo
afastamento da libido na defini¢do do masoquismo moral e, em seguida, pontua:
Contudo, deve haver um sentido no fato de o uso linguistico também ndo ter

abandonado a rela¢do dessa norma de conduta de vida com o erotismo e chamar de
masoquistas aqueles que causam danos a si proprios (Freud, 1924/2016d, p. 295).

Ao concluir o ensaio, retorna a essa hipotese, refutando-a, ainda que reste a duvida se o
faz de modo integral ou apenas parcial. Observa o laco do masoquismo moral com a libido ao
considerar que o sentimento de culpa decorre, com frequéncia, ou mesmo em todos os casos, da
repressao da pulsdo. Diferentemente do que se poderia supor, ndo seria a exigéncia ética que
antecede a renuincia pulsional, mas o inverso. “A primeira rentincia pulsional ¢ for¢ada por
poderes exteriores e ¢ so ela que cria a eticidade, que se expressa na consciéncia moral e exige
outra renuncia pulsional” (Freud, 1924/2016d, p. 301).

E evidente que, em psicanalise, nada pode ser concebido sem algum grau de articulagio
com a sexualidade. Essa distancia da sexualidade ¢ pura aparéncia, uma vez que Freud indica
que a necessidade de puni¢do, quando se revela como desejo de ser surrado pelo pai, pode
remeter ao de ter com ele relagdes sexuais passivas.

Outro elemento que pode sustentar o vinculo entre o masoquismo moral e a sexualidade
¢ a observagdo de Freud (1905/2016, p.40) de que, frequentemente, aquele que se desvia dos
padrdes éticos ou sociais também apresenta irregularidades em sua vida sexual. Diante disso, ¢
dificil ndo supor que, nessa norma de conduta da vida, ndo se encontre também satisfagdo pela
via do gozo masoquista. Nao seria ainda o caso de pensar que, talvez pelo efeito de uma
inversdo, ele viesse a assumir, no ato genital, a posi¢cdo do saddico? Fosse tomado pela fantasia

ativa ou passiva de crueldade, ndo pareceria desapropriado pensar que, justamente nesse ato, o

30



masoquista “moral” buscasse fazer emergir algo de real em relacdo ao seu sentimento de culpa
inconsciente.

Esse alivio, decorrente da possibilidade de ligar o sentimento de culpa inconsciente a
algo real e imediato — o que neste trabalho se especula poder ocorrer também no ato sexual —,
manifesta-se de modo exemplar em certos atos criminosos (Freud, 1924/2016d, p. 300). Em
uma agdo considerada pecaminosa, que demanda posterior expiacdo pelas criticas da
consciéncia moral de tonalidade sadica ou pelo castigo corporal associado ao grande poder
parental do destino, o sujeito masoquista, por caminhos desviados e contraditorios, acaba por
satisfazer sua exigéncia interior de punicao.

Para provocar o castigo (...) o masoquista precisa fazer coisas inapropriadas, trabalhar
contra seu proprio beneficio, destruir as perspectivas que a ele se abrem no mundo real
e, eventualmente, aniquilar sua propria existéncia real (Freud, 1924/2016d, p.300).

Cabe pensar, entdo, que, sendo o masoquista aquele que busca infligir dano a si proprio
e retira desse processo um prazer de outra ordem, a culpa atua, em nivel inconsciente, como o
motor do sofrimento. A pessoa mantém-se na posi¢ao de sentir-se culpada, justificando, assim,
sua posic¢ao de eterno padecimento, de onde extrai sua modalidade propria de gozo. Em relagao
a esse objetivo, percorre circuitos que lhe permitem, de um modo ou de outro, continuar a se
culpabilizar, fazendo dessa dindmica o ntcleo do gozo sofredor que, paradoxalmente,
proporciona-lhe intensa satisfacdo. De certo modo, a culpa se apresenta ndo como efeito
posterior, mas como o meio do sujeito legitimar a eterna transgressdo de uma norma ou lei e,
assim, perpetuar o proprio sofrimento'2.

Na clinica, Freud identificou uma manifestagdo perigosa do masoquismo moral, a reagao
terapéutica negativa. Fendmeno em que, diante da possibilidade de melhora, o paciente reage
de forma contraria ao avango do tratamento — uma forma “extrema e, sem duvida, patologica”
(Freud, 1924/2016d, p. 295). Tal fendmeno constitui um dos maiores obstaculos ao desenrolar
da andlise, sendo acompanhado pela possibilidade de que, diante de aparentes éxitos
terapéuticos, ocorram passagens ao ato que desencadeiam novos distarbios.

(...) contra toda teoria e expectativa, uma neurose que resistiu a todo esforgo

terapéutico pode desaparecer, se a pessoa cai na miséria de um casamento infeliz, perde
seu patrimonio ou contrai uma grave doenga organica. Uma forma de sofrimento foi,

12 Como visto anteriormente, a mesma 16gica pode ser pensada também no contexto das fantasias de surra.

31



entdo, dissolvida na outra, e percebemos que s6 importou uma certa dose de sofrimento
(Freud, 1924/2016d, p. 295, 296).

Um movimento analogo pode ser observado fora do contexto analitico, entre pessoas
que, tendo sido ativas e criativas na busca de um objetivo longamente desejado, mostram-se
incapazes de usufruir do éxito alcangado, vivenciando o sucesso como se fosse uma forma de
fracasso. Baladier (1993/1996, p.106) recorda que uma das descricdes mais ricas dessa
frustracao paradoxal esta no comentario que Freud faz sobre a peca de Ibsen, Rosmersholm, em
Arruinados pelo éxito (1916).

A jovem Rebecca Gamvik ¢ acolhida pelo pastor Johannes Rosmer e por sua esposa
Beate e passa progressivamente a nutrir por Rosmer um afeto intenso, movido por um impulso
incontrolavel de ser amada por ele. Em consequéncia de um plano que conduz Beate ao suicidio,
Rebecca passa a compartilhar a casa apenas com o pastor. No entanto, quando o vinculo
amoroso parece enfim realizavel, e Rosmer lhe propde casamento, ela ¢ subitamente tomada por
uma impossibilidade e justifica sua recusa ao dizer-se prisioneira do proprio passado.

Esse passado ¢ marcado por trés segredos, sendo apenas um deles inconsciente. O
primeiro refere-se ao envolvimento na morte de Beate; o segundo, a relacdo sexual com o
homem que a acolheu ap6s a perda da mae. O terceiro segredo, de natureza recalcada e vinculada
ao complexo de Edipo, é revelado pela descoberta de que esse homem era, de fato, seu pai.
Assim, a recusa de Rebecca ao amor de Rosmer ndo decorre apenas de um remorso consciente,
mas de uma culpa que a enreda em sua propria historia.

Parece pertinente aproximar essa formulacdo da fantasia de surra, concebida como
possivel substituto regressivo do Edipo, na qual a culpa se articula ao gozo, funcionando como
aquilo que o impele e, simultaneamente, o condiciona. No masoquismo moral, entretanto,
delineia-se uma espécie de reversdo: sob o efeito da culpa, o gozo ¢ barrado, e ¢ justamente
nessa contengdo que se institui uma satisfacao de outra ordem — o que talvez explique o carater

devastador que Freud atribui a essa modalidade de masoquismo.

32



3. APERVERSAO MASOQUISTA

A conclusdo que agora se apresenta para nos ¢ que, de fato,
ha algo congénito na base das perversdes, mas algo que
todos os seres humanos tém em comum, que, como
predisposi¢do, pode oscilar na intensidade e ser enfatizado
pelas influéncias da vida.

Sigmund Freud, Trés ensaios sobre a teoria da
sexualidade

3.1 A estrutura perversa

Originario do latim pervertere, o termo foi empregado pela psiquiatria e pela sexologia
no século XIX para designar praticas sexuais desviantes. Em Freud, embora permaneca de algum
modo a referéncia a norma e ao desvio, essa acep¢do encontra-se desprovida de qualquer
conotacao pejorativa e moral. Tal deslocamento decorre da formulacgao freudiana que inscreveu
na sexualidade humana um trago perverso constitutivo. Do mesmo modo que introduziu no
campo da neurose sujeitos até entdo considerados “normais”, Freud realiza, em Trés ensaios
sobre a teoria da sexualidade (1905), um movimento analogo de reconfigura¢do conceitual ao

tratar da perversao.

Em nenhum individuo sdo estaria ausente, em sua meta sexual normal, um ingrediente
a ser denominado perverso, ¢ ja bastaria essa universalidade para demonstrar como ¢é
inadequado usar reprovativamente o nome “perversao” (Freud, 1905/2016a, p. 56).

Mesmo na meta sexual considerada “normal”, isto ¢, a unido dos genitais feminino e
masculino no ato de copulacdo, podem ser reconhecidos rudimentos que, se desenvolvidos,
conduzem justamente aquilo que se denomina perversao (Freud, 1905/2016a, p. 40). Em certo
sentido, toda concep¢do que reduz a sexualidade a reprodu¢do desconsidera a verdadeira
dimensdo do desejo, que, ao se submeter as leis da linguagem, escapa a qualquer finalidade
imediatamente apreensivel. Tal carater evidencia-se, entre outros aspectos, no fato de que “a

natureza da excitagdo sexual nos ¢ inteiramente desconhecida” (Freud, 1905/2016a, p. 118).

33



A pressdo por satisfacdo parece tratar-se de uma espécie de forga avassaladora que se
impoe ao sujeito reivindicando acdo. Em As pulsoes e seus destinos (1915/2013, p. 31), Freud
recorre a biologia para enfatizar que a sexualidade ndo se equipara as demais fungdes, pois suas
tendéncias ultrapassam o plano individual e visam a conservagdo da espécie. A pulsdo sexual se
funda nessa for¢a primitiva que, tomando o sujeito como um simples “apéndice temporario”,
orienta-se para fins que o transcendem. Talvez por essa razao a pretensa onipoténcia do amor se
obscurece diante da for¢a de suas aberracdes (Freud, 1905/2016a, p. 57).

Freud (1905/2016a, p.40) observa que, com frequéncia, o sujeito considerado “anormal”
em termos morais ou sociais também o serda em sua vida sexual. O inverso, porém, ndo se
confirma. Aquele que apresenta perturbagdes na esfera sexual ndo € necessariamente desviante
em outras dimensdes de sua vida. Nesses casos, acompanha-se o processo de evolucao cultural
e social em diversos aspectos, “cujo ponto fraco permanece a sexualidade”.

O uso da expressao “ponto fraco” pode servir de apoio aqueles que procuram sustentar
uma leitura desenvolvimentista de Freud, segundo a qual as pulsdes parciais da sexualidade
infantil cederiam lugar a primazia genital (primazia do falo). Com Lacan, tal perspectiva passa
a ser problematizada (Balbure, 2007, p.324), evidenciando que ndo se trata de um percurso
evolutivo orientado para a unificagdo das pulsdes em torno da genitalidade. Ao contrario,
persiste uma organizacdo dos objetos pulsionais — oral, anal, vocal e escopico — que, embora
ocupem posigoes relativamente estabilizadas, continuam a operar de modo singular em cada
sujeito segundo uma variagdo aceitavel.

Em Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905), sdo distinguidos dois tipos de
perversdo: aquelas que se caracterizam por uma fixacdo em um unico objeto, em detrimento dos
demais, e aquelas definidas por desvios em relagdo a meta sexual. No que diz respeito ao objeto,
o autor menciona tanto as relagdes sexuais com um parceiro humano, como nos casos de incesto,
homossexualidade, pedofilia e autoerotismo, quanto aquelas voltadas a um objeto ndo humano,
como no fetichismo e na zoofilia. Quanto a meta, Freud destaca trés modalidades principais: o
prazer visual, presente no exibicionismo € no voyeurismo; o prazer de provocar ou sofrer dor,
como no sadismo e no masoquismo; e o prazer decorrente da superestimulacdo exclusiva de
uma zona erogena.

No entanto, percebe-se um rigoroso cuidado em nao tragar fronteiras demasiado rigidas.

Nao se trata de colocar em duvida a existéncia da perversao em sua vertente patologica, mas de

34



reconhecer que ha algo nesse campo que resiste ao contorno. No topico “pessoas sexualmente
imaturas e animais como objetos sexuais” (p.38), € observado que, embora tais casos possam
ser reconhecidos como patologicos, ndo seria correto reduzi-los apenas a esfera da doenga
mental. Freud acrescenta que a diferenca entre as manifestacdes consideradas patoldgicas e as
normais ndo reside em uma qualidade distinta, mas sim na intensidade com que se apresentam
ou, mais decisivamente, no fato de se tornarem exclusivas. Desse modo, quando um trago
perverso comparece como uma via possivel coexistindo com metas e objetos “normais”, sua
presenga nao implica necessariamente um estatuto patologico. No entanto, quando se impde de
forma cristalizada, tornando-se a inica modalidade de gozo possivel, tem-se a configurag¢do da
chamada perversao patologica (Freud, 1905/2016a, p. 57).

Sob a insignia das flutuagdes pulsionais, a relacdo entre neurose e perversao se
estabelece como uma articulagdo na qual a segunda surge como atualizacdo dos modos de
satisfagdo sexual recalcados na neurose que retornam sob a forma de sintoma. E nesse sentido
que Freud afirma ““a neurose ¢ o negativo da perversdao” (Freud, 1905/2016a, p. 63). Em outras
palavras, os sintomas neurdticos se constituem como expressdo desviada ou convertida de
tendéncias que poderiam ser qualificadas perversas, caso viessem a tona diretamente em atos ou
fantasias. Portanto, as duas estruturas compartilham uma mesma base pulsional, diferenciando-
se pela forma de manifestagdo: onde na perversdo ha fantasia e realiza¢do direta, na neurose
observa-se a conversao em sintoma (Freud, 1905/2016a, p. 63).

Se aqui Freud situa as fantasias no campo da perversao, Lacan opera um deslocamento
que lhes confere outro estatuto!®. Citada por Danielle Brillaud (2023, p. 284), a leitura de Lacan
indica que a fantasia funcionaria como uma espécie de apoio ou elemento suplementar, uma
“muleta”, cuja funcdo seria suprir uma caréncia intrinseca ao desejo. Essa “caréncia do desejo”
ndo diz respeito a uma falta episddica nem a seu enfraquecimento, mas a propria estrutura da
neurose. Na fobia, ¢ evitado; na histeria, permanece insatisfeito; e na neurose obsessiva, torna-
se impossivel. Por essa razdo, fantasia e desejo mantém uma articulagdo estrutural. Nao

surpreende, portanto, que a fantasia adquira relevancia ndo apenas para a vida sexual, mas para

13 Evidentemente que Freud ndo se detém nesse ponto. Em As fantasias histéricas e sua relagdo com a
bissexualidade (1908/2015, p. 193), observa que as performances encenadas em pensamento ou na realidade por
certos pervertidos encontram correspondéncia em formagdes psiquicas andlogas presentes em todas as
psiconeuroses.

35



a experiéncia humana em geral, ocupando lugar central na constitui¢do da sintomatologia
neurdtica. O recalque, ao obstruir a satisfacdo do desejo, leva ao reinvestimento das fantasias e
a repeticdo daquela primeira solucdo encontrada pelo aparelho psiquico diante da urgéncia
pulsional. Dessa forma, o fantasiar constitui um substituto para a realidade, revelando distintos
modos de relagdo do sujeito com o mundo. Assim, a neurose evidencia, mais uma vez, sua forma
de “submissdo” ao principio de realidade.

O perverso, por outro lado, deixa que seu universo se apresente de maneira desvelada,
sem caréncias, colocando-se imediatamente diante do obsceno. J4 o neurotico, ainda que
consinta em falar de seus sintomas e fantasias, o faz atravessado pelo pudor e preserva o véu
sobre aquilo que ndo deve ser exibido (Brillaud, 2023, p. 288).

Entre 1905 e 1927, verifica-se na obra freudiana um deslocamento progressivo do
interesse pela descricdo das perversdes sexuais para a formulacdo de uma teoria da perversao
(Roudinesco e Plon, 1997, p. 585). A prova do funcionamento perverso deixa de ser essa ou
aquela conduta sexual e passa a residir em um mecanismo especifico de negacdo da castragao,
o desmentido (Verleugnung'?). De forma analoga, o recalque (Verdringung) corresponde a
solu¢do neurdtica, enquanto a foraclusdo (Verwerfung) caracteriza a psicotica. Lacan (1955-
1956/1988, p.173) assinala que, no ambito do recalque, o sujeito conserva algum saber sobre
aquilo de que pretende nada saber. No caso da perversdo, embora também se reconheca a
castragdo, ndo se quer saber nada sobre — o que produz uma saida singular e um afastamento da
falta mais veemente do que o observado na neurose. E justamente essa possibilidade de admitir
e recusar a castracdo que caracteriza a logica da Verleugnung: a crianga ndo a nega
completamente, mas também ndo a reconhece de forma plena, ela a desmente.

Inicialmente!> o conceito foi usado para dar conta de uma atitude peculiar observada em

alguns meninos quando confrontados com a auséncia do pénis no corpo da mulher.

% Traduzido também por “negacdo”, “rejeicdo”, “recusa” ou “repudio”. Contudo, neste trabalho adota-se,
conforme observa Hanns, o termo “desmentido”, por se aproximar mais fielmente do conceito freudiano em
alemao, uma vez que a palavra Verleugnung mantém-se ambigua entre a verdade e a mentira (Hanns, 1996, p.303).

1% Além de sua ocorréncia em A organizagdo genital infantil (1923), o termo ¢é retomado em 4 perda da realidade

na neurose e na psicose (1924), em que passa a designar o mecanismo de defesa caracteristico da psicose,
posteriormente reformulado sob a nogao de Verwerfung.

36



Eles recusam essa auséncia, acreditam ver um membro, atenuam a contradi¢do entre o

que viram e o que esperavam, mediante a evasiva de que ele ¢ ainda pequeno e
crescerd, e aos poucos chegam a conclusdo emocionalmente significativa de que no
minimo ele estava presente e depois foi retirado (Freud, 1923/2011a, p.173).

Em Fetichismo (1927/2016¢, p.316), o termo ¢ empregado para designar a operacao pela
qual o sujeito nega parcialmente a castragdo ao eleger um objeto fetiche como substituto do
pénis da mae. O caso relatado levou Freud a evidenciar o primado do falo e a constituicdo de
um objeto substitutivo de valor metonimico, o que permitiu tomar o fetichismo como modelo a
partir do qual podem ser compreendidas as demais formas de perversdo
(Hiltenbrand, 2007, p. 294).

Ao deparar-se com a falta do pénis na mae, a crianca reconhece a ameaga que pesa sobre
o proprio 6rgdo e resiste a abrir mao da representagdo falica (Freud, 1927/2016e, p.316). A
ameaga ¢, sem duvida, um dos fatores implicados no desmentido, mas ndo o inico. Verleugnung
designa um mecanismo de notavel complexidade que, em Lacan, adquire novas nuances teoricas
ao ser articulado as dimensoes do desejo, do gozo e da lei. Além disso, cada forma de perversao
instaura modos singulares de relagdo com o conceito.

Por ora, busca-se analisar com maior detenimento, ainda que sem a pretensao de esgotar
o tema, de que modo a formulagdo de Freud acerca do processo perverso pode ser retomada a
luz da nogdo lacaniana de “ponto de ancoramento” da escolha perversa. Em De uma questdo

preliminar a todo tratamento possivel da psicose (1959), Lacan afirma:

Todo o problema das perversdes consiste em conceber como a crianga, em sua relagéo
com a mae, relagdo esta constituida na analise, ndo por sua dependéncia vital, mas pela
dependéncia de seu amor, isto &, pelo desejo de seu desejo, identifica-se com o objeto
imagindrio desse desejo, na medida em que a propria mae o simboliza no falo (Lacan,
1959/1998, p. 561).

Conforme se depreende da citacdo anterior, esse ponto se situa no primeiro tempo do
Edipo (Lacan, 1957-1958/1999), precisamente na identificagéo falica da crianga. Nessa fase, em
que o desejo materno ainda ndo foi nomeado — e, portanto, sua falta tampouco inscrita —, a mae
surge como uma figura onipotente e detentora do falo. Ao ocupar ela propria o lugar desse falo
imaginario, a crianga sustenta a ilusdo de ser aquilo que poderia completar o Outro materno.
Trata-se, portanto, de uma etapa em que o gozo ainda ndo foi sacrificado, mantendo a crianca

numa relagdo de gozo absoluto com a mae.

37



Considerando um rigor maior, embora o termo empregado seja “desejo”, sua dimensdo
propriamente dita ainda nao foi inscrita, uma vez que, como visto, a falta materna permanece
ainda sem nomeagdo. A crianca pode identificar-se com o objeto que falta & mae precisamente
porque ainda nao se trata do campo do desejo, mas da demanda, em que ha a possibilidade de
um objeto especifico, neste caso, o falo imagindrio. Uma vez articulado na linguagem, o desejo
ndo se fixa, mas desloca-se, vagando de um objeto ao outro (Fink, 1999/2018, p. 181).

A certeza imagindria da identificagdo falica ¢ inevitavelmente confrontada por uma
ordem de realidade, a lei paterna, que se apresenta sob a figura do pai imaginario'®. Sustentado
pelo discurso significante da mae!’, ele s6 ocupa a posicdo de rival falico por meio da intercessdo
do significante da falta no Outro materno. Delineia-se, entdo, o campo do gozo do Outro -
estranho e interdito — do qual a crianga apenas se reconhece excluida. Esse pressentimento
anuncia o esbo¢o de um saber inédito sobre o desejo do Outro (Dor, 1993/1996, p. 420).
Observa-se que esse desejo do Outro, agora, comporta um “para-além”

(Lacan, 1957-1958/1999, p. 190).

E assim que o desejo de Outra coisa, do qual falei oito dias atras, faz sua entrada, de
maneira confusa e inteiramente virtual (...). H& nela o desejo de Outra coisa que nao o
satisfazer meu proprio desejo, que comega a palpitar para a vida (Lacan, 1957-
1958/1999, p.188).

Assim, a crianga confronta-se com descobertas fundamentais que reorientam o
movimento de seu desejo. O pai surge como aquele que nomeia o desejo da mae, inscrevendo-a
como faltosa e for¢ando a crianca a abandonar a posicdo de falo imaginario
(Dor, 1993/1996, p. 420). Ao fazé-lo, ele a convida a deslocar-se dessa posicao em direcdo ao
registro de quem pode ter o falo, na medida em que se apresenta como aquele que supostamente
o possui. Impde, assim, a crianga a lei segundo a qual o desejo se inscreve submetido a lei do
desejo do Outro (Lacan, 1957-1958/1999, p. 282). Lei esta que foi parcialmente fracassada para

0 perverso.

(...) 0 que o sujeito deseja de Outro? Seguramente, isso ¢ a0 mesmo tempo dificil de
pensar e muito dificil de efetuar, pois justamente ai reside todo o drama do que
acontece nesse nivel primitivo de entroncamento das perversdes (Lacan, 1957-
1958/1999, p.188).

'6 Isto &, conforme a crianga o representa para si mesma na economia de seu desejo, a partir do discurso que a
mae lhe dirige.

7 A intrusdo paterna, sob a figura do pai imaginario, s6 pode provocar a vacilagdo na identificacao falica da crianga
quando, no discurso materno, a mae se apresenta como possivel objeto do desejo do pai (Dor, 1993/1996, p.420).

38



A falta da mae (do Outro materno) precisa ser simbolizada para que a crianga possa
tornar-se um sujeito desejante. Na perversdo, essa simbolizagdo se realiza parcialmente, pois
nenhum significante ¢ introduzido para fazer essa falta existir no nivel do pensamento e, assim,
aliviar seu peso real (Fink, 1999/2018,p.182). O perverso, portanto, enclausura-se na
representacdo de uma falta ndo simbolizdvel, que se expressa como uma contestacdo psiquica
inesgotavel sustentada pelo desmentido da castracdo materna. Esse compromisso ao qual o
perverso se apega, predetermina, inevitavelmente, certos comportamentos estereotipados diante
da lei, que serdio discutidos no proximo topico. E, assim, por conservar essa posi¢ado ambigua de
recusa da falta que ele permanece fixado em sua identificagdo falica, mantendo seu gozo puro e

nao sacrificado.
A fantasia de uma mae ndo faltosa neutraliza assim a incidéncia paterna (e a diferenga
dos sexos) e permite a ele proprio comportar-se como substituto do unico objeto do
desejo que a faz gozar (Dor, 1993/1996, p. 421).

A sustentacdo da posi¢do a margem da falta exige a instauragdo ilusdria de uma cena
relacional e sexual na qual a falta ndo recaia nem sobre si nem sobre o Outro, permitindo ao
sujeito triunfar, repetidamente, frente a castragao. Tal arranjo ndo deve ser confundido com uma
dispensa da falta, pois o sujeito permanece fixado a essa cena, sendo por ela tdo prisioneiro
quanto o neurdtico ¢ de seu sintoma. O perverso parece experimentar uma inteireza e
completude com que o neurdtico apenas pode sonhar ou fantasiar. Na realidade, porém, a
angustia domina sua sexualidade pelo mesmo motivo que sustenta sua ilusdo de plenitude.
Condenado a repeticao de fantasias inconscientes que evocam um gozo interminavel, quando
busca satisfacdo em atividades concretas, depara-se com um limite poderoso que revela, de

forma contundente, a impossibilidade de um gozo absoluto (Fink, 1999/2018, p. 184).

Interroguemos esse gozo, precario por estar preso, no Outro, a um eco que ele s
suscita ao aboli-lo pouco a pouco, por lhe juntar o intoleravel. Nao nos parece, afinal,
que ele s6 se exalta por si mesmo, a maneira de uma outra e horrivel liberdade? (Lacan,
1962/1998, p. 783).
A castracdo implica o reconhecimento de uma perda em torno da qual o sujeito se
constitui, uma parcela de gozo ¢ entdo irremediavelmente subtraida e interditada pela lei. A

resposta perversa, em vez de se apoiar nos efeitos de desejo que decorrem dessa falta, dedica-se

39



a tentar restaurar o gozo perdido por meio de um objeto que o encarne (Hiltenbrand,
2007, p. 294), podendo este, como veremos adiante, ser tomado como a propria lei.

Freud enfatiza a recusa do sujeito perverso em sacrificar o gozo para conservar aquele
que extrai da relacdo com a mae. Lacan, por sua vez, sublinha uma certa insuficiéncia da func¢ao
paterna (Fink, 1999/2018, p. 178) e propde abordar a perversdo a partir de sua relagdo intima
com a lei. Tal dindmica revela-se a medida em que o perverso se exaure na tentativa de
demonstrar que a Unica lei que reconhece ¢ a lei imperativa de seu proprio gozo. Essa

problematica serd examinada, a seguir, sob a perspectiva do masoquismo.

3.2 A posicao objetal e a lei

Observou-se que a perversdo se inscreve como um trago constitutivo da sexualidade,
podendo também adquirir um carater patologico. Nesses casos, fixacdes passam a determinar o
modo de funcionamento da vida sexual, configurando um quadro em que prevalece uma tnica
modalidade de gozo. Freud a concebeu como a forma positivada da neurose, o que possibilita
uma disting¢ao estrutural entre sintoma e ato, oposi¢do que, em Lacan, desdobra-se na diferenga
entre o que se conserva no campo da fantasia e o que ¢ posto em cena. Além disso, discutiu-se
o conceito de Verleugnung, o que abriu espaco para examinar o ponto de ancoragem da estrutura
perversa e suas implicacdes.

Este topico busca avancgar nas elaboragdes de Lacan acerca da perversdo acrescentando
duas questoes. A primeira diz respeito ao empenho do perverso em assegurar a existéncia do
Outro e, nessa dire¢do, a0 modo como ele se oferece como objeto destinado a tamponar sua
falta. O exame dessa dindmica conduz ao segundo ponto, a complexa trama que articula lei e
g0z0, cujas relagdes se entrelacam em nods quase indissociaveis. O que se propde aqui ndo ¢ dar
conta de toda a extensdo desse problema, mas apenas delinear um percurso possivel, ainda
fragmentdrio, que permita vislumbrar um ponto de encontro entre essas formulagdes e a questao
do masoquismo.

O que em Freud se apresenta como recusa da lei ¢ reinterpretado por Lacan como
empenho em fazé-la existir. Embora a primeira vista pareca opor-se a Freud, o que ele faz ¢ ir
mais longe. Essa estrutura, ainda que se manifeste como busca incessante de gozo, cumpre a

fung¢d@o menos evidente de instaurar a propria lei, isto ¢, de fazer existir o Outro como aquele

40



que a enuncia. Sem retomar o desenvolvimento anterior, cabe refor¢car que as formulagdes de
Lacan discutidas neste topico parecem permanecer, em grande medida, ancoradas na
identificacdo falica da crianca.

No Seminario De um Outro ao outro (1968-1969/2006), ¢ proposto que a funcdo do
perverso, cuja base estaria no desprezo pelo outro, deve ser analisada a partir da problematica
de fazer o Outro existir.

(...) o perverso ¢ aquele que se consagra a tapar o buraco no Outro. Para introduzir aqui
as cores que ddo releyo as coisas, direi que, até certo ponto, ele estd do lado do fato de
que o Outro existe. E um defensor da fé (Lacan, 1968-1969/2006, p.245).

O Outro a que se faz referéncia, lugar onde cada um busca o sentido da existéncia,
confunde-se, no limite, com Deus (Chemama, 2007, p. 243). Nessa perspectiva, o perverso surge
como aquele que se empenha em responder a pergunta que atravessa a todos: de que modo fazer
com que Deus exista? E a essa tarefa que ele se exaure em consagrar e o faz encontrando-se na
posicao de objeto que vem preencher a falta no Outro — operacdo que confirma o lugar que
ocupa a margem do registro da falta.

Ao discutir 0 masoquismo em O osso de uma andlise (2015, p.30), Miller afirma: “que
ele me bata ndo € o que conta, o que conta ¢ que eu seja seu objeto, que eu seja seu parceiro-
sintoma, se isso me devasta, tanto melhor”. Portanto, parece se referir a uma submissao absoluta
ao Outro, na qual ele consente em abdicar do comando de seu prazer, entregando ao sadico as
chaves de seu gozo. No semindrio 4 angustia (1962-1963/2005, p.118), Lacan articula a posi¢ao
masoquista a partir da “encarnacdo de si mesmo como objeto”, sendo esse seu objetivo

declarado.
(...) quer ele se torne um cachorro embaixo da mesa, quer uma mercadoria, um item
negociado num contrato, sendo vendido entre outros objetos a ser postos no mercado.
Em suma, o que ele busca ¢ sua identificagdo com o objeto comum, o objeto de troca
(Lacan, 1962-1963/2005, p.118).
Ao se oferecer ao olhar do Outro como objeto capaz de completa-lo, o perverso o
inscreve na ilusdo de uma figura onipotente, um Outro inteiro. Assim, apaga-se enquanto sujeito
para ocupar a funcdo de objeto, mas ndo sem deixar um resto que testemunha o processo

(Brillaud, 2023, p.258). Aqui se revela uma dupla face dessa encenagdo: a tentagdo de

apagar-se, inteiramente aderida a pulsdo de morte, por um lado, permite que o Outro exista; por

41



outro, o resto que permanece como sujeito atesta o gozo que dela se extrai. Nao seria justamente
por extrair seu gozo da propria condi¢do de objeto que o perverso masoquista realiza, nessa
operagdo, uma experiéncia mais intensa, talvez mesmo mais eficaz, do que qualquer outra
especificidade perversa? Pois ¢ essa queda, e somente essa, que o garante “de responder como
um cdo” (Lacan, 1968-1969/2006, p. 249).

O que se deixa entrever ai ¢ uma inclinagdo que atravessa todo sujeito, como se cada um
pressentisse no sofrimento uma via de inscri¢ao no olhar do Outro. Ocorre que esse Outro, cuja
existéncia fica suspensa em uma garantia que falta, ndo responde. Diante desse siléncio, o
masoquista encontra no padecimento o vestigio de que, aos olhos do Outro, ainda exista
(Chemama, 2007, p. 243).

Além disso, hd algo dessa identificacdo com o objeto que também ultrapassa a
singularidade masoquista e ressoa no modo como o lago se estrutura. Toda relagdo comporta
um traco objetal, pois o sujeito, ainda que se afirme como tal, ndo escapa a condi¢do de também
ser objeto. No limite, ndo ha relagcdo propriamente intersubjetiva, pois trata-se sempre de um
sujeito confrontado com seu objeto e, do outro lado, um sujeito que se reconhece como objeto
de desejo. Nesse sentido, “(...) reconhecer-se como objeto de desejo, no sentido como o articulo,
¢ sempre masoquista” (Lacan, 1962-1963/2005, p. 119).

A célebre formulacao de Freud sobre a melancolia — “A sombra do objeto caiu sobre o
Eu” (1917 [1915]/2010a, p.133) —, apoia Lacan em seu desenvolvimento da concepcdo da
condi¢do objetalizada do melancolico, marcada pela identificagdo com a face descartavel,
rejeitada e angustiante do objeto a. O melancoélico torna-se saturado pela presenca do objeto que
ele mesmo encarna, € “cuja queda o arrasta a precipitagdo suicida” (Lacan, 1962-
1963/2005, p. 364). O masoquista parece identificar-se precisamente com essa face do objeto
abjeto, obsceno e que ndo deve ser mostrado, da qual extrai o gozo em sua forma mais pura e
absoluta. Ainda assim, ele apenas revela uma modalidade de encarnagdo, sem de modo algum
esgota-lo. O objeto a permanece como algo que s6 pode ser delineado por contorno, jamais
plenamente apreensivel (Lacan, 1962-1963/2005, p.120).

E que o proprio masoquista aparece na fungdo que chamarei de fungdo do dejeto. E
nosso objeto a, mas sob a aparéncia do deslustrado, do atirado aos cdes, a imundicie,
a lata de lixo, ao rebotalho do objeto comum, na impossibilidade de colocé-lo em outro

lugar. Esse ¢ um dos aspectos em que pode aparecer o « tal como ilustrado na perversio
(Lacan, 1962-1963/2005, p.120).

42



Por outro lado, a estrutura neurotica estabelece-se justamente a partir da possibilidade
de o sujeito separar-se do objeto e de encobrir a face que o angustia. Para ele, o objeto a
apresenta-se como aquilo que mais deseja, mas cuja proximidade desperta a angustia e o leva a
recuar. Desse modo, a aproximag¢do do objeto deve ocorrer com prudéncia, pois, sendo aquilo
sem o qual a angustia ndo se manifesta, ¢ também um objeto perigoso cuja auséncia o constitui
(Lacan, 1962-1963/2005, p. 119).

Antes de abordar a relagdo do masoquista com a lei, convém destacar um tltimo ponto
ainda relativo a sua condic¢do de objeto, mas que se situa nas margens dessa dindmica, no limite
do proprio funcionamento masoquista, onde se revela ‘“uma certa derrisdo”
(Lacan, 1968-1969/2006, p. 250).

Em uma leitura superficial, o masoquista parece dedicar-se a satisfazer o parceiro —
aquele que ocupa o lugar do Outro — sem exigir nada em troca e assumindo a posi¢ao de dejeto
do gozo alheio. Essa aparente entrega camufla a manobra pela qual o proprio gozo € posto em
cena. Lacan assinala que sadismo e masoquismo operam de maneira semelhante, com a
diferenga de que o sadico intervém de modo mais ingénuo, tomando-se como sujeito do gozo.
J4 ao masoquista, pouco importa o que ocorre no campo do Outro para além de sua fun¢do no
jogo, pois ¢ ele quem domina a cena e conhece o gozo que pretende extrair (Lacan, 1966-
1967/2023, p. 336).

O fato de o masoquista instaurar uma situacao regulada previamente ¢ em todos os
seus detalhes, que podem ir ao ponto de fazé-lo permanecer embaixo de uma mesa na
posicao de um cachorro, faz parte de uma encenagao cujo cenario tem um sentido, e
se encontra incontestavelmente no principio de um beneficio de gozo (...). Esse gozo
esta estreitamente ligado a certa manobra do Outro que se expressa mais comumente

sob a forma do contrato — entenda-se do contrato escrito — que dita ao Outro a sua
conduta, bem mais do que ao proprio masoquista (Lacan, 1966-1967/2023, p. 266).

A cena delineada comporta um sadico que enuncia a lei. Em uma configuracdo que
dispensa sua figura — como a pensada por Deleuze'®~ o masoquista se mostra ainda mais
“agente”. A articulag¢do proposta por Lacan (1962) indica que ele busca, antes de tudo, suscitar

a angustia no Outro para que assim esteja do lado de que o Outro existe — provocar angustia

'8 Deleuze contesta a ideia de uma unidade entre sadismo e masoquismo, observando que essa crenca “baseia-se
ndo numa argumentagdo propriamente psicanalitica, mas numa tradi¢do pré-freudiana, feita de assimilagdes
apressadas ¢ de mas interpretagdes geneticistas que a psicandlise, ¢ verdade, se contentou em tornar mais

convincentes, em vez de coloca-las em questdo” (Deleuze, 1983, p. 129).

43



constitui uma das vias que dao acesso mais direto a essa dimensao do Outro (Chemama, 2007,

p. 282).
Pois bem, o0 que escapa ao masoquista, € que o coloca na mesma situagao de todos os
perversos, ¢ que ele acredita, com certeza, que o que procura ¢ o gozo do Outro, e,
justamente por acreditar nisso, ndo € isso que ele busca. O que lhe escapa, embora seja
uma verdade sensivel, jogada por ai em toda parte, ao alcance de todos, porém nunca
vista em seu verdadeiro nivel de fungao, o que ele busca ¢ a angustia do Outro (Lacan,
1962-1963/2005, p.168).

Nessa logica, ele se empenha em oferecer prazer ao Outro, o que nada mais seria do que
uma meta fantasmatica, até que esse excesso se torne insuportavel, levando o Outro a impor
limites Fink, 1999/2018, p. 191). Assim, ao suscitar a angustia no Outro, o masoquista obtém
deste o pronunciamento tdo almejado e a “resposta a queda essencial do sujeito em sua miséria
suprema” (Lacan, 1962-1963/2005, p. 182).

Para ir um pouco mais além, € necessario considerar como, em Kant com Sade (1962),
Lacan complexifica a nogdo de lei. Tal abordagem revela-se especialmente util para a analise
do personagem Vaughan, que sera feita mais adiante. A despeito de suas diferencas, Kant e
Sade se orientam por um mesmo imperativo categdrico de ordem transcendente, em que o
primeiro defende o bem e o segundo eleva o mal a condicao de lei da natureza. Ambas as
formulagdes apontam para um direito de carater universal, sendo o kantiano fundado no direito
a lei e o sadiano, no direito ao gozo.

Em termos bastante sintéticos, pode-se afirmar que o filésofo alemao busca reconciliar
a razdo com a dimensdo pratica por meio da fundamentagdo de uma lei moral incondicional, de
carater categérico e de aspiragdo universalizante. Caso a razdo ndo fosse capaz de sustentar a
realidade objetiva de uma lei moral valida para todos, a agdo humana permaneceria submetida
a contingéncia das causalidades naturais ou historicas. Nesse cenario, 0 humano se reduziria ao
efeito de suas circunstancias, a ideia de uma vontade livre perderia sentido e caberia a natureza
o papel de fornecer a lei.

A maxima sadiana, ao modo do imperativo categdérico de Kant, reclama validade
universal e se exprime como o direito ao gozo do corpo do outro. “Tenho o direito de gozar de
teu corpo, pode dizer-me qualquer um, e exercerei esse direito, sem que nenhum limite me
detenha no capricho das extorsdes que me dé gosto de nele saciar” (Lacan, 1962/1998, p. 780).

A lei do gozo ¢ sustentada na exigéncia de realizar a pura forma da lei que se expressa pela sua

44



tirania'® e ndo considera consequéncias, mesmo quando estas se traduzem apenas em dor e
sofrimento. Para Lacan, a perversdo aparece como o limite do circuito, uma vez que, para
assegurar o cumprimento absoluto da lei, “rechaga, destroi, elimina sem pudor qualquer objeto
que turve seu caminho” (Andrade e Birman, 2021, p. 184).

O que num primeiro momento destinava a instaurar um lago intersubjetivo, sustentado
pelo reconhecimento da falta e pelo limite que faz surgir o sujeito, acaba por adquirir um aspecto
totalizante e tirdnico. Desse movimento decorre uma inversao na qual a propria funcgao se volta
contra si mesma. No lugar onde se reconheceria a lei do pai e os limites impostos pela castracao,
o sujeito perverso a toma como a propria Coisa, negando, assim, sua auséncia (Andrade e
Birman, 2021, p. 184). “Da mesma forma veremos descobrir-se o terceiro termo que, no dizer
de Kant, faltaria na experiéncia moral. Trata-se do objeto, o qual, a fim de garanti-lo para a
vontade do cumprimento da Lei, ele ¢ obrigado a remeter ao impensavel da Coisa-em-si”
(Lacan, 1962/1998, p. 783).

Espera-se, assim, que da conformacdo da vontade a lei advenha um gozo para além do
prazer (Andrade e Birman, 2021, p. 184; Safatle, 2006, p. 155). Tal gozo parece remeter a uma
experiéncia de esvaziamento extremo das tensdes, na medida em que a lei se estabelece como
unica e universalmente valida, a lei da natureza, cujo limite se define apenas no esgotamento da
propria matéria.

O que faz Sade que ndo buscar a volta ao estado de natureza, onde esta ¢ a Unica lei,
unico guia? Estado anterior sem residuo, estado de completude onde a Coisa (em si e
per si), esse inominavel, ¢ apreendida e consumida num movimento de destruigdo e
(re)criagdo incessante. (Gozo supremo, gozo puro, morte, reinvencdo (Andrade e
Birman, 2021, p.176).

Ao submeter-se integralmente a lei, o sujeito corre o risco de experimentar 0 gozo sob
sua face mortifera, destino que encontra ressonancia na pulsdo masoquista. Estaria o perverso
masoquista duplamente orientado por uma inclina¢do ao autoaniquilamento? Por um lado, pelo
imperativo da lei do gozo; por outro, por uma economia pulsional em que a dor, o apagamento

do sujeito e, no limite, a morte se configuram como horizonte ultimo? Dito de outro modo, seria

ele quem mais intensamente adere ao gozo que advém da satisfa¢do da pulsdo de morte?

9 E interessante observar que Freud em O problema econémico do masoquismo (1924/2016d, p. 297)
estabelece uma relagdo entre o Super-Eu — concebido como herdeiro do complexo de Edipo — ¢ o
imperativo categorico de Kant.

45



No filme Crash, que sera analisado em maior detalhe no proximo tépico, o personagem
Vaughan encarna, de modo paradigmatico, essa logica. Tomado por uma excitagdo extrema
diante de experiéncias em que a morte e a dor se fazem presentes, a tentativa de proferir a lei de

seu gozo o conduz a um destino no qual satisfacdo e destruicao se tornam indiscerniveis.

3.3 O masoquista perverso e 0 masoquista neurotico

Este topico volta-se a dois personagens cinematograficos: Séverine, em Belle de Jour
(Luis Buiiuel, 1967), e Vaughan, em Crash (David Cronenberg, 1996). Ambos apresentam o
traco de uma economia pulsional masoquista; com Séverine, abre-se a possibilidade de pensar
0 g0Z0 perverso na neurose, enquanto em Vaughan observa-se uma perversao levada ao limite,
quase caricata em sua evidéncia.

No seminério A4 logica do fantasma (1966-1967/2023), Lacan recorre a uma metafora
espacial para demarcar a diferenca entre a fantasia neurdtica e a fantasia perversa.
Comprometida com o recalque, a primeira situa-se em lugares de passagem ou de recolhimento,
espacos em que algo se sustenta sob o recobrimento do véu ao passo que a segunda instala-se
diretamente no quarto, lugar da cena produzida e exibida, onde ja ndo ha pudor a salvaguardar.

Tomem cuidado, que tudo o que se passa com o neurdtico se passa essencialmente no
banheiro, ou na antecdmara - ¢ a mesma coisa. Sa0 muito importantes essas questdes
de arranjo doméstico — para o homem de prazer do século XVIII, tudo se passava na
alcova. Cada um tem o seu lugar. Se quiserem precisdes, na fobia, a coisa pode se
passar no guarda-roupa, ou no corredor, na cozinha. Na histeria, a coisa se passa no

parlatorio — parlatorio dos conventos de freiras, evidentemente. Na obsessao, na latrina
(Lacan, 1966-1967/2023, p.354).

Tal distingdo, embora conceitualmente esclarecedora, revela-se menos nitida na
experiéncia clinica. Nao ¢ incomum que neuréticos se deixem conduzir por condutas ou
fantasias de colorido perverso, o que nao implica uma inscri¢do estrutural. Em formulacdo de
notavel sensibilidade e precisdo, Brillaud (2023, p.259) afirma que, independentemente da
estrutura, a dire¢do do tratamento se orienta por uma Unica via: permitir que o paciente
reconhega as redes que o enredam.

Importa sublinhar que as paginas que seguem ndao se orientam por pretensdes

classificatorias ou diagndsticas, uma vez que, para a psicanalise, poucas coisas se oferecem ao

46



fechamento. Além disso, tal pretensdo seria inviavel, pois, ao tomar um filme como objeto de
investigagdo, ¢ fundamental considerar que os cineastas ndo visam produzir uma ilustragao
fidedigna da realidade clinica. Trata-se, antes, de uma elaboracdo estética, frequentemente
marcada por certo grau de estilizagdo, condensagdo ou até mesmo caricatura. Assim, a analise
aqui proposta busca adotar um viés especulativo, tomando o material cinematografico como
disparador de questdes.

Cabe ressaltar que o esfor¢o em racionalizar uma obra visual acaba por reduzir-se ao seu
contorno, e o que dai retorna, embora pareca um ganho de compreensao, termina por diminuir
sua poténcia. Assim, paradoxalmente, mesmo que a proposta seja de levantar questdes sobre as
narrativas e os personagens, uma obra cinematografica ndo supde uma explicacdo. Ainda assim,
vale arriscar-se na tentativa de, pela linguagem, tatear o que nela se apresenta e deixar que dela

surjam novas perguntas.

3.3.1 Séverine: uma possibilidade de gozo

Belle de Jour (1967), dirigido por Luis Bufiuel, narra a historia de Séverine, uma jovem
burguesa que leva uma vida aparentemente estavel ao lado do marido, Pierre. Contudo,
irrompem fantasias masoquistas que fazem vacilar a ordem impecavel sobre a qual parecia se
sustentar. Acionada por um gozo que nao encontra vias de satisfagdo no seu cotidiano, ela passa
a frequentar uma casa de prostituicdo durante as tardes. O filme se desenvolve por um tempo
psicologico, em que os cortes entre cenas fazem deslizar os limites entre realidade e fantasia,
instaurando no olhar do espectador uma incerteza quanto a fronteira que as distingue. Em
entrevista, Bufiuel comenta que o real e o imagindrio se confundem a ponto de ele proprio nao
conseguir distingui-los, pois ambos lhe aparecem como uma s6 dimensdo (De La Colina; Pérez
Turrent, 1994). Uma andlise apressada tenderia a situar Séverine no campo da perversdo.
Considera-se, porém, que a plasticidade da narrativa oferece um fio para a problematizacgao de
sua estrutura.

O filme inicia-se com o casal em um passeio de carruagem pelos bosques. Apds uma
declaracdo de Pierre, Séverine responde de modo evasivo, ao que ele acrescenta: “gostaria que
vocé fosse menos fria”. Com o corpo em recuo, ela limita-se a dizer: “Por favor, Pierre”. O

passeio ¢ entdo interrompido. Pierre conduz Séverine a forga para o bosque e, com os cocheiros

47



sob seu comando, ela ¢ despida, amarrada a uma arvore e submetida a flagela¢do. Seus gritos
sustentam uma ambiguidade que oscila entre pedido de socorro e entonagdo de prazer.

A sequéncia se interrompe e o casal aparece em seu quarto, onde ha duas camas de
solteiro separadas. Pierre lhe pergunta: “No que esta pensando, Séverine?”, ao que ela responde:
“Em vocé, em nds, estivamos em uma carruagem”. Ele retruca: “Carruagem, de novo?”.
Desconfia-se que Séverine possivelmente ja havia fantasiado com uma cena semelhante.
Contudo, o corte expde a maneira como o fantasiar impregna a realidade, desfazendo as
fronteiras entre os dois registros.

Adiante, durante uma conversa, menciona-se uma conhecida que passara a trabalhar em
uma casa de prostituicdo. Séverine decide entdo procurar o local. Neste momento da analise,
recorre-se ao caso Florrie?® retomado por Lacan ao final do seminario 4 légica do fantasma
(1966-1967/2023, p.353), por se mostrar pertinente para articular a posicao de Séverine. O
material clinico publicado por Havelock Ellis?! mostra-se particularmente relevante aos olhos
de Lacan, por levar a considerar que Florrie apresenta todos os tragos de uma neurdtica, embora
se trate, de fato, de uma perversa. Nao se sabe se a procura de Séverine pelo bordel
corresponderia a0 mesmo mecanismo observado em Florrie, cuja excitagdo chegou a um nivel
tal que ela passou a reconhecer a necessidade de transpor para a realidade as cenas antes
limitadas as fantasias (Brillaud, 2023, p. 287). Florrie tentou satisfazé-las por meio do ato de
chicotear-se; essa pratica, contudo, mostrou-se insuficiente para alcancar o auge esperado
(Brillaud, 2023, p. 287). Em seguida, buscou um parceiro, na tentativa de atingir a intensidade
que ndo encontrava quando recorria a si.

Em Belle de Jour, levanta-se a questdo de se o ‘“auge procurado” por Séverine
corresponderia ao proprio conteudo de suas fantasias, ser brutalmente espancada, subjugada e
humilhada. No entanto, o filme ndo deixa claro se ela chegou, de fato, a submeter-se a tais
experiéncias. Essa lacuna conduz a hipotese de que o ato de se colocar na posi¢do de prostituta,
restrita ao horario entre 14 e 17 horas, teria sido o limite até onde o recalque lhe permitiu

avancar. Nesse enquadre, Séverine parece ter esticado sua busca por satisfacdo até o ponto

20 Ellis, Havelock. Queuvres. Volume 7: Le mécanisme des déviations sexuelles, le narcissisme, londinisme,
Histoire de Florrie. Londres: Cercle du Livre Précieux, 1966. p. 21.

2 Médico e escritor inglés, considerado um dos fundadores da sexologia, ao lado de Albert Moll e Richard von
Krafft-Ebing.

48



maximo possivel, mas algo a teria contido diante de uma realizagdo mais radical. Freud
(1905/20164a, p. 56) observa que algumas formas de perversdo se afastam da sexualidade
considerada “normal” justamente por ultrapassarem as barreiras impostas pelo nojo, pela
vergonha e pela moral. Seria, entdo, essa contengdo o indicio de que tais resisténcia ainda se
mantém operantes em Séverine?

Ainda que a cena criada por Séverine possibilite uma certa atualiza¢do de seu contetido
fantasmatico, uma instancia de impedimento parece operar, barrando a plena consumacdo do
gozo. Que hipdteses poderiam emergir caso ela ultrapassasse esse ponto de suspensio,
permitindo a realizacdo integral da fantasia? No caso de Florrie, cabe pensar: se ndo tivesse
buscado o homem que a chicoteasse, teria sido inscrita na neurose? Em Belle de jour, parece
persistir sempre um resto velado, como se algo da fantasia ndo encontrasse plena tradugdo em
ato.

Considerando o contexto socio-historico dos anos 1960, a sexualidade feminina era
submetida a uma ordem de interdi¢do moral e simbdlica, efeito de um discurso patriarcal que
confinava o corpo da mulher ao espago doméstico, onde o recalcamento se impunha como via
privilegiada de conten¢do de quaisquer pulsdes sexuais. Tal ordem mostra-se ainda mais
restritiva para Séverine, cuja posi¢ao subjetiva se revela marcada por uma série de resisténcias
internas e pelas limitagdes impostas por seu meio social.

Em mais de uma cena, Bufiuel evidencia as duas camas separadas no quarto do casal.
Seria essa uma indicacdo de que tudo o que pertence a ordem do sexual se encontra barrado do
espaco conjugal? O filme delineia a figura de uma mulher cujo desejo permanece adormecido,
recalcado, cuidadosamente enclausurado, como trancado a sete chaves. Pequenos gestos como
suas esquivas diante da aproximac¢do do marido mostram tragos sutis dessa dindmica. Seria
possivel supor que, sob a crescente pressao do gozo, Séverine encontrou na clandestinidade sua
unica forma de resposta? Ao transpor-se para um espaco em que sua identidade se esvai — fluida,
quase anonima — ela parece autorizar-se a transgredir, como se apenas ali o gozo pudesse, enfim,
insinuar-se. Parece que Séverine ndo tenha propriamente agido sua fantasia, mas se colocado
em uma situacdo que a aproximasse de sua realizacdo, apenas contornando seu territorio, num
movimento a priori radical, no entanto, ainda contido, como se procurasse manter a distancia

necessaria para ndo romper inteiramente com o recalque.

49



Diante das restricdes de sua época, ela arranja para si uma espécie de “cena” — perversa
ou ndo —, em que busca dar corpo aquilo que em sua realidade era impossivel. Seria, entdo,
Séverine necessariamente perversa, ou seria antes o proprio contexto que, ao interditar seu gozo,
a convocou, em seu desespero, a ocupar posi¢des que tangenciam tal classificagao?

Danielle Brillaud (2023, p.271) analisa o caso de uma jovem que fora vitima de um
abuso coletivo apos ter sido drogada, entretanto, por motivos ndo inteiramente esclarecidos, nao
apresentou marca traumatica. Coincidentemente ou ndo, o nome fantasia adotado para a paciente

222 A autora conclui: “Eu ndo considerei que Séverine fosse gravemente neurdtica,

foi “Séverine
nem traumatizada, nem masoquista; ela fez o que pdde com o que lhe acontecera, nem mais nem
menos.” (Brillaud, 2023, p. 273). No caso da personagem de Belle de Jour, parece ser possivel
reconhecer algo dessa mesma logica. Séverine fez o que lhe foi possivel diante das
circunstancias que se apresentavam em sua vida. De um marido de quem nada obtinha, partiu

em busca, a sua maneira, de algo que pudesse “simular com sua carne a efetivagdo do que nao

¢ em lugar nenhum” (Lacan, 1959-1960/2008a, p. 351).

3.3.2 Vaughan: o gozo final

Em Crash (David Cronenberg, 1996), a narrativa se estrutura em torno de James Ballard,
diretor de comerciais que, apos sobreviver a um grave acidente, confronta-se com a irrupgao de
um gozo até entdo desconhecido. Essa convocagdo encontra ressonancia em um grupo fetichista
cuja excitacdo envolve acidentes automobilisticos: presenciar, recriar, assistir ou envolver-se
com as colisdes e com os vestigios que delas resultam.

Embora a andlise que se segue privilegie Vaughan, lider do grupo, a narrativa de
Cronenberg mergulha o espectador em cendrios desconcertantes, nos quais 0 sexo encontra
sustentacdo apenas em sua proximidade com a morte. Pela radicalidade de sua submissdo ao
gozo, Vaughan configura-se como disparador da discussdo acerca de um masoquismo — ainda
que em constante tensdo com o sadismo — articulado sob a égide de uma estrutura perversa.

A fim de situar o leitor na atmosfera do filme, destaca-se a cena do acidente de James.

Em uma colisdo frontal que resulta na morte do motorista, o corpo ¢ arremessado para fora do

22 Séverine é também o nome do protagonista de Vénus das Peles, obra publicada em 1870 pelo escritor austriaco
Leopold von Sacher-Masoch.

50



veiculo, e James cruza o olhar com Helen, a recém vitiva. O que, supostamente, seria um evento
traumatico sofre um deslocamento e ¢ investido de erotismo: Helen libera o corpo do cinto,
deixando escapar um dos seios.

No corredor do hospital, James tem seu primeiro contato com Vaughan, cuja atengao
recai de imediato sobre suas cicatrizes, examinando-as com uma mindcia quase hipndtica.
Carrega consigo fotografias de outros corpos igualmente feridos, deixando entrever que sua
identidade, naquele momento, ¢ a de um fotdgrafo médico. Instala-se uma ambiguidade na qual
a analise médica se confunde com a sedugdo. A cena encerra com uma fala que convoca James
a adentrar um novo territorio: “Cuidaremos disso mais tarde.”

Como ja foi assinalado ao longo deste trabalho, em Freud, o masoquismo e o sadismo
123,

aparecem como um par indissocidve Problematizar um implica necessariamente a

convocacao do outro.
Quem tem prazer em causar dor aos outros nas relagdes sexuais também ¢ capaz de
fruir, como um prazer, a dor que tais relagdes lhe proporcionarem. Um sadico sempre
¢, simultaneamente, um masoquista, embora o lado ativo ou lado passivo da perversido
esteja mais desenvolvido nele e constitua sua atividade sexual predominante (Freud,
1905/2016a, p. 54).
Danielle Brillaud (2023), ao analisar um caso de perversdo, pontua a fala do paciente:
“Eu gosto de acariciar essa cicatriz. Ele tem também algumas sequelas na perna” (Brillaud,
2023, p.250). Tomada isoladamente, tal preferéncia ndo ¢ suficiente para indicar um
funcionamento sadico ou masoquista, tampouco para sustentar a hipotese de uma estrutura
perversa. Ainda assim, pode indicar uma relagdo de gozo que se inscreve nessa dimensao.
Evidentemente, ndo se trata de tomar um significante isolado como dado diagndstico, mas de
considerar a articulacdo que ele estabelece com outros significantes.
O que ¢ a cicatriz sendo o vestigio real de uma experiéncia traumadtica e, a0 mesmo
tempo, o signo de sua superagdo? E inegavel que Vaughan demonstra uma fixa¢ao tanto nas
suas cicatrizes quanto nas do corpo do outro, revelando uma posicdo ao mesmo tempo

masoquista e sadica. Tomada no registro simbolico, parece inevitavel associa-la as marcas do

trauma inaugural que funda o sujeito?*. Seriam, entdo, as cicatrizes uma atualizagio no real do

2 Segundo Lacan (1962-1963/2005, p. 196), o vinculo entre sadismo e masoquismo ndo deve ser entendido como
uma simples relagdo de inversdo ou simetria oposta; eles ndo constituem um par reversivel, pois a estrutura que os
articula é de ordem muito mais complexa.

24 Em Bate-se numa crianca (1919), Freud utiliza esse significante para designar as fixagdes perversas como marcas

51



suposto triunfo sobre a castracdo, substituto do falo perdido e elevadas a fung¢do de objeto
fetiche?

Cenas mais adiante, Helen e James se encontram para assistir a um espetaculo conduzido
e protagonizado por Vaughan. Trata-se de reencenacdes de acidentes fatais que se tornaram
célebres, entre eles, o de James Dean?. Observa-se, mais uma vez, o empenho do personagem
em sustentar-se numa posicdo a margem da falta. A reencenacdo parece configurar-se como a
via escolhida para dar corpo no real — triunfando sobre o interdito ultimo, a morte — ao que
desmente no simbdlico. Apds a violenta colisdo, ainda marcado fisicamente pelo impacto, ele
enuncia: “James Dean morreu com o pescogo partido e tornou-se imortal.” Tal formulacao
revela-se particularmente significativa para a compreensdo da estrutura do personagem, na
medida em que condensa a ldgica do desmentido. Reconhece a morte e, simultaneamente, a
nega, situando o outro numa posi¢do imaginaria de excecao, fora, acima e para além dela.

Fica evidente, a essa altura, que um dos principais indicios de uma economia masoquista
¢ a tendéncia do sujeito em extrair gozo da satisfacdo da pulsdao de morte. Portanto, a encenacao,
ao mesmo tempo em que coloca em risco sua vida, o excita, dando forma visivel a sua adesdo a
dor enquanto forma de prazer.

Ainda no contexto desse espetaculo, hd um ponto essencial a ser destacado, o olhar. Mais
uma vez, o caso de Florrie revela-se pertinente a discussao. Sob um pseudonimo, ela publica,
em jornais, textos de oposi¢do as sufragistas e ao voto feminino, nos quais reivindica sem
constrangimento o direito do marido de impor-lhe castigos. Brillaud (2023, p. 286) observa que
o gesto de expor publicamente suas fantasias revela a necessidade de Florrie em produzir seu
gozo a partir do olhar do Outro. Do mesmo modo faz Vaughan ao se oferecer ao olhar de uma
plateia.

Ratifica igualmente sua posi¢do “do lado do fato de que o Outro existe” (Lacan,
1968-1969/2006, p. 245), pois, ao se expor, cumpre seu outro objetivo: fazer-se objeto para

preencher a falta no Outro. Pode-se supor que se trate de uma cena em que essa dimensao se

deixadas pelo complexo de Edipo (Freud, 1919/2016b, p.140).
25 Ator norte-americano falecido em um acidente automobilistico na Califérnia, em 30 de setembro de 1955, aos
24 anos.

52



torna particularmente evidente, quase caricatural, uma vez que a plateia parece compor-se de
pessoas que buscam uma modalidade de gozo que lhes falta.

Assim, sua conduta parece ecoar a formulagdo de Lacan citada anteriormente segundo a
qual o masoquista constroi “uma situacao regulada previamente e em todos os seus detalhes”
(Lacan, 1966-1967/2023, p.266), conduzindo meticulosamente seu roteiro, em um aparente
dominio quase absoluto sobre a cena.

Em certo momento, a policia intervém e encerra o “show”. Vaughan reage a interdicao
afirmando: “Nao sdo policiais, sdo agentes de transito. Sdo uma piada. Nao sabem quem somos.”
A resposta ndo constitui um simples detalhe de enredo, mas condensa algo fundamental de sua
posicao diante da lei. Ao mesmo tempo em que desautoriza o interdito, institui um outro
principio, faz valer o seu proprio. Poucas cenas depois, apresenta um arquivo fotografico de
acidentes e mostra as imagens do corpo mutilado da esposa, enquanto tenta seduzir James,
explicitando o que nomeia como seu “projeto”: “E algo ao qual todos estamos intimamente
ligados: a reformulacdo do corpo humano pela tecnologia moderna.” Como visto anteriormente,
o perverso ¢ comandado por um imperativo categdrico, uma lei que se impde com a forga da lei
da natureza, como se encerrasse uma verdade Unica e incontestavel. Em Vaughan, essa lei parece
encontrar realizacdo no seu projeto, na medida em que ele o toma como seu unico operador, seu
principio de verdade. Ele se mostra inteiramente submetido, orientando todas as suas a¢des no
sentido de realiza-lo. No lugar da lei do pai, em parte fracassada, Vaughan retoma tal lei e a
rearticula segundo seu gozo.

Conclui-se esta analise com uma fala emblematica do personagem, um dizer que, por si
s0, ja fala demais, ao tocar em algo da verdade quanto a sua posi¢do subjetiva: “Um acidente de
carro ¢ muito mais um fertilizante do que um evento destrutivo. Uma liberag¢@o de energia sexual
medindo a sexualidade daqueles que morrem com tamanha intensidade que ¢ impossivel de
outra forma. Vivenciar isso ¢ o meu projeto”. A meta derradeira de sua existéncia se realiza
quando, em uma persegui¢ao, perde o controle, cruza a mureta da estrada e langa-se contra um
Onibus. Assim, ao afirmar-se em sua completude iluséria, o gozo absoluto revela-se
necessariamente mortifero. “Para Vaughan, o desastre de carro e sua propria sexualidade haviam

celebrado o casamento final” (Ballard, 1973/1995, p. 11).

53



CONCLUSAO

Buscou-se, neste trabalho, aproximar o olhar para o campo enigmatico do masoquismo,
partindo do pressuposto de que toda tentativa de elucida-lo esbarra no limite de seu proprio
paradoxo. Para tanto, procurou-se acompanhar o modo como o conceito se desloca em Freud,
da primeira a segunda tdpica, na qual o masoquismo adquire um lugar decisivo no novo
dualismo pulsional. A especificidade do masoquismo enquanto perversdo mostrou-se
incontornavel, uma vez que nela se condensam, em uma mesma posic¢ao subjetiva, dois grandes
impasses da teoria psicanalitica. Nesse ponto, encontraram-se em Lacan articulagdes que se
revelaram valiosas e imprescindiveis, permitindo, entre tropecos e errancias, seguir adiante.

O ponto de partida em Psychopathia Sexualis (1886) e a referéncia aos escritos de
Sacher-Masoch permitiu identificar o momento em que o masoquismo deixou de ocupar um
lugar obscuro e sem nome, ganhando articulagdo no discurso cultural, psiquiatrico e sexoldgico.

A analise do masoquismo, tal como aparece no marco inaugural dos 7rés ensaios sobre
a teoria da sexualidade (1905), permitiu compreender que se trata de uma dimensdo possivel
da sexualidade infantil, na medida em que a crueldade se encontra ligada a sexualidade de forma
indissociavel. Em seguida, pode-se observar que a concepcao sddica do ato sexual na cena
primaria pode deixar uma marca para o desenvolvimento posterior de uma economia pulsional
masoquista, como se evidenciou, ainda que brevemente, no caso do “Homem dos lobos”.
Contudo, entre as principais contribui¢cdes destacou-se a no¢do de coexcitagdo, pela qual se
reconheceu a possibilidade de a excitagao sexual advir da dor e do sofrimento.

Observou-se que, nas formulagdes da primeira topica, o masoquismo alcangou sua
elabora¢do mais precisa no ensaio As pulsoes e seus destinos (1915). Nessa perspectiva, o
sadismo foi entendido como a pulsdo originaria, voltada inicialmente a agressividade dirigida a
um objeto externo, da qual o masoquismo derivaria por meio de uma inversdo e de um retorno
sobre o proprio Eu. O olhar dirigido a fantasia de surra possibilitou compreender ndo apenas
como Freud concebia, naquele momento, uma génese possivel das perversdes, mas também a
relevancia da fantasia enquanto formadora da posi¢@o subjetiva e de seus efeitos sobre o sujeito.

A introducdo do conceito de pulsdo de morte permitiu compreender como essa
formulagdo abalou profundamente o edificio tedrico da psicanélise, a0 mesmo tempo em que

lhe conferiu maior consisténcia conceitual, sobretudo no que se refere a nova elaboragao do

54



masoquismo. Observou-se, nesse momento, uma inversdo: 0 masoquismo, que até entdo era
concebido como derivado do sadismo, passou a ser compreendido como uma regressao a um
estagio anterior. Percebe-se, assim, que foi nesse percurso tedrico que Freud encontrou a
possibilidade de formular a no¢do de masoquismo primadrio, articulando-a como vestigio da
fusdo e desfusdo entre as pulsdes de vida e de morte.

Em seguida, reconheceu-se nesse resto da pulsao de morte o alicerce sobre o qual se
estruturam as manifestagdes secundarias do masoquismo. No chamado masoquismo feminino,
tornou-se possivel entrever como Freud articulou a aderéncia a satisfagdo no sofrimento aquilo
que nomeava esséncia feminina, distinguindo tal posi¢ao do que se poderia compreender como
a condicdo de ser mulher. Lacan acabou por subverter essa perspectiva, ao mostrar que se
tratava, na verdade, de uma fantasia masculina. O masoquismo moral, por sua vez, revelou-se
como uma forma de organizagdo subjetiva em que o sujeito se vé impelido a converter todo
éxito em fracasso, inclusive no proprio processo analitico. Essa formulagdo possibilitou
compreender por que Freud conferiu maior relevo a essa modalidade do masoquismo, ao ver
nela uma resposta ao sentimento de culpa, nog@o tdo cara a psicanalise.

No tultimo capitulo, abordou-se o masoquismo em sua especificidade no campo da
perversao, e a incorporacdo da leitura lacaniana mostrou-se decisiva para o avango da discussao.
A analise da perversao revelou-se densa e complexa, permitindo reconhecer que a sexualidade,
em toda a sua extensao, comporta um trago estruturalmente perverso, o que exigiu uma reflexao
sobre os limites e as dificuldades de defini¢cdo do conceito. Verificou-se também que a perversao
pode ser entendida como aquilo que a neurose precisou recalcar para se constituir enquanto tal.
A oposicdo que, em Freud, configurava-se entre sintoma, de um lado, e fantasia e ato, de outro,
foi retomada por Lacan, que deslocou a fantasia para o campo da neurose. Essa elaboragao
possibilitou situar a fantasia como uma espécie de caréncia do desejo neuroético.

A partir do conceito de Verleugnung, buscou-se aprofundar a leitura lacaniana e levantar
questdes sobre sua extrema complexidade. Para elucidar, ainda que minimamente, tal dinamica,
procurou-se retomar o que Lacan formulou acerca do “ponto de ancoragem” das perversoes,
identificado na assuncao falica da crianga. Essa perspectiva permitiu langar luz sobre a forma
como o perverso encontra na sua queda enquanto sujeito a maneira de preencher a falta no Outro

— e que dai extrai seu gozo — sustentando-se na crenga de que o Outro existe.

55



Em seguida, adotou-se um tom mais especulativo, questionando até que ponto as
estruturas proprias do funcionamento perverso se intensificavam em sua especificidade
masoquista. Observou-se que a posicdo objetal ¢ duplamente almejada pelo perverso
masoquista: ele passa a ser o objeto que vem completar a falta no Outro ao mesmo tempo em
que extrai todo o seu gozo precisamente dessa operacdo. Além disso, propds-se que, ao
submeter-se integralmente a lei, o sujeito se aproxima do gozo em sua dimensdo mortifera —
destino ao qual o masoquista parece aderir de modo mais radical, orientado pela satisfagcdo da
pulsdo de morte.

Com Vaughan e Séverine, a discussdo encaminhou-se para um registro mais concreto,
conferindo corpo e imagem a um tema que, no plano tedrico, tende a permanecer abstrato. As
duas obras foram tomadas como disparadores de reflexdes sobre a estrutura perversa e
masoquista e as multiplas formas de manifestacao do gozo que nela se articulam.

Para concluir, a investigacdo de um tema como o masoquismo ndo poderia sendo
evidenciar o proprio estatuto da psicandlise como um trabalho que se sustenta no inacabamento
e que encontra justamente nessa via sua consisténcia. Trata-se de um campo em permanente
movimento, articulado entre o que se busca apreender e o que inevitavelmente escapa, sendo
nesse resto que reside sua poténcia enquanto praxis. Em Lacan, reconhece-se que tal 16gica nada
mais faz do que refletir a condi¢ao do sujeito em sua equivocidade e falta. Portanto, mostrou-se
mais fecundo inaugurar um caminho possivel, elucidando certas questdes e complexificando
outras que talvez jamais venham a se esclarecer por completo. Tal impasse, antes que um limite,

configura uma abertura — uma janela a partir da qual se possa continuar seguindo.

56



BIBLIOGRAFIA

ANDRADE, Tatiane de; BIRMAN, Joel. 4 irredutibilidade ética do sujeito: Lacan entre Kant
e Sade. Rev. Filos., Aurora, Curitiba, v. 33, n. 58, p. 169-192, jan./abr. 2021.

BALADIER, C. Culpa. In: KAUFMANN, Pierre (Org.). Dicionario enciclopédico de
psicanalise: o legado de Freud e Lacan. Tradugdo da edi¢do francesa de 1993. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 1996. p. 104-110.

BALBURE, Brigitte. Pulsdo. /n: CHEMAMA, Roland; VANDERMERSCH, Bernard.
Dicionario de Psicanalise. Sao Leopoldo: Editora Unisinos, 2007. p. 320-324.

BALLARD, J. G. Crash: estranhos prazeres. Rio de Janeiro: Record, 1997.

BELLE DE JOUR. Direcao: Luis Bufiuel. Franca: Cinéproductions, 1967. Filme.

BRILLAUD, Danielle. Classificagdo lacaniana das estruturas subjetivas. Rio de Janeiro: 7
Letras, 2023.

CHEMAMA, Roland. Masoquismo. /n: CHEMAMA, Roland; VANDERMERSCH, Bernard.
Dicionario de Psicanalise. Sao Leopoldo: Editora Unisinos, 2007. p. 242-243.

CHEMAMA, Roland. Outro. In: CHEMAMA, Roland; VANDERMERSCH, Bernard.
Dicionario de Psicanalise. Sao Leopoldo: Editora Unisinos, 2007. p. 282-283.

CRASH. Dire¢do: Paul Haggis. Estados Unidos: Lions Gate Films; Bob Yari Productions,
2004. Filme.

DE LA COLINA, José¢; PEREZ TURRENT, Tomas. Objects of Desire: Conversations with Luis
Buriuel. Edigdo e traducdo de Paul Lenti. New York: Marsilio, 1994.

DELEUZE, Gilles. Apresentagdo de Sacher-Masoch: o frio e o cruel: com o texto integral de
“A Vénus das peles”. Traducdo de Jorge Bastos. Revisdo de Luis Otavio P. Barreto Leite. Rio
de Janeiro: Livraria Taurus Editora, 1983.

DOR, Joel. Perversdao. In: KAUFMANN, Pierre (Org.). Dicionario enciclopédico de
psicanalise: o legado de Freud e Lacan. Tradugdo da edi¢do francesa de 1993. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 1996. p.415-423.

FERENCZI, Sandor. Estagios de desenvolvimento do sentido de realidade (1913). In:
FREUD, Sigmund. Além do principio de prazer 1920. Belo Horizonte; Sao Paulo: Auténtica,
2020. p. 145.

FERENCZI, Sandor. A crian¢a mal acolhida e sua pulsdo de morte (1929). In: FERENCZI,
Sandor. Obras completas. Sao Paulo: Martins Fontes, 1992. v. 4, p. 47-51.

57



FERENCZI, Sandor. Do principio masculino e feminino na natureza (1932). /n: FERENCZI,
Sandor. Diario Clinico. Sao Paulo: Martins Fontes, 1985. p. 74 —76.

FINK, Bruce. Introdugdo clinica a psicandlise lacaniana (1999). Rio de Janeiro: Zahar, 2018.

FOUCAULT, Michel. Os anormais: curso no Colléege de France (1974—1975). Traducao de
Eduardo Branddo. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2001.

FREUD, Sigmund. Além do principio de prazer (1920). Tradugao de Maria Rita Salzano
Moraes. Belo Horizonte; Sdo Paulo: Auténtica, 2020.

FREUD, Sigmund. Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade (1905). Traducao de Paulo César
de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2016a.

FREUD, Sigmund. Bate-se numa crianga (1919). In: FREUD, Sigmund. Neurose, psicose e
perversdo. Belo Horizonte; Sdo Paulo: Auténtica, 2016b. p.123—153.

FREUD, Sigmund. A perda da realidade na neurose e na psicose (1924). In: FREUD, Sigmund.
Neurose, psicose e perversdo. Belo Horizonte; Sdo Paulo: Auténtica, 2016c. p. 279-284.

FREUD, Sigmund. O problema econdmico do masoquismo (1924). /n: FREUD, Sigmund.
Neurose, psicose e perversdo. Belo Horizonte; Sao Paulo: Auténtica, 2016d. p.287-301.

FREUD, Sigmund. Fetichismo (1927). In: FREUD, Sigmund. Neurose, psicose e perversao.
Belo Horizonte; Sao Paulo: Auténtica, 2016e. p.315-322.

FREUD, Sigmund. A organizagdo genital infantil (1923). /n: FREUD, Sigmund. O eu e o id,
“Autobiografia” e outros textos (1923-1925). Tradugdo de Paulo César de Souza. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2011a. p. 168—183.

FREUD, Sigmund. O eu e o id (1923). In: FREUD, Sigmund. O eu e o id, “Autobiografia” e
outros textos (1923-1925). Tradugdo de Paulo César de Souza. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2011b. p. 13-74.

FREUD, Sigmund. As fantasias histéricas e sua relagdo com a bissexualidade (1908). In:
FREUD, Sigmund. O delirio e os sonhos na Gradiva, andlise da fobia de um garoto de cinco
anos e outros textos (1906-1909). Tradugdo de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia
das Letras, 2015. p. 192—197 (Obras completas, v. 8).

FREUD, Sigmund. As pulsées e seus destinos (1915). Belo Horizonte; Sao Paulo: Auténtica,
2013.

FREUD, Sigmund. Luto e melancolia (1917 [1915]). In: FREUD, Sigmund. Introduc¢do ao
narcisismo, ensaios de metapsicologia e outros textos (1914-1916). Tradugdo de Paulo César
de Souza. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2010a. p. 127-144.

58



FREUD, Sigmund. Histéria de uma neurose infantil (“O homem dos lobos”) (1918).
In: FREUD, Sigmund. Historia de uma neurose infantil (“O homem dos lobos”), Alem do
principio do prazer e outros textos (1917-1920). Tradugao
de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2010b. p. 13—120.

FREUD, Sigmund. O mal-estar na civiliza¢ao (1930). /n: FREUD, Sigmund. O mal-estar na
civilizagdo, novas conferéncias introdutorias a psicandlise e outros textos (1930-1936).
Tradugdo de Paulo César de Souza. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2010c. p. 13-122.

FREUD, Sigmund. Andlise termindvel e interminavel (1937/1950). Disponivel em:
https://www.academia.edu/31803141/AN%C3%81LISE_TERMIN%C3%81VEL_E INTER
MIN%C3%81VEL _1937. Acesso em: 14 de out. de 2025.

FREUD, Sigmund. A histéria do movimento psicanalitico (1914). Disponivel em:
https://blogpsicologiablog.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/01/freud14.pdf.  Acesso
em: 25 de set. de 2025.

HANNS, Luiz Alberto. Negag¢do (1): Recusa da realidade, Renegacdo: Verleugnung. In:
HANNS, Luiz Alberto. Dicionario comentado do alemdo de Freud. Rio de Janeiro: Imago,
1996. p. 303-313.

HILTENBRAND, Jean-Paul. Perversdo. /n: CHEMAMA, Roland; VANDERMERSCH,
Bernard. Dicionario de Psicanalise. Sao Leopoldo: Editora Unisinos, 2007. p. 293-295.

KAUFMANN, Pierre. Pulsdo. In: KAUFMANN, Pierre (Org.). Dicionario enciclopédico de
psicanalise: o legado de Freud e Lacan. Tradugdo da edi¢do francesa de 1993. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 1996. p. 436—441.

KRAFFT-EBING, Richard von. Psychopathia sexualis (1886). Sdo Paulo: Martins Fontes,
2001.

LACAN, Jacques. O semindario, livro 14: A logica do fantasma (1966—1967). Texto estabelecido
por Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.

LACAN, Jacques. O seminario, livro 7: A ética da psicanalise (1959-1960). Texto estabelecido
por Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro: Zahar, 2008a.

LACAN, Jacques. O seminario, livro 11: Os quatro conceitos fundamentais da psicandlise
(1964). Texto estabelecido por Jacques-Alain Miller. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2008b.

LACAN, Jacques. O seminario, livro 10: A angustia (1962—1963). Texto estabelecido por
Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro: Zahar, 2005.

LACAN, Jacques. O seminario, livro 5: As formagoes do inconsciente (1957-1958). Texto
estabelecido por Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro: Zahar, 1999.

59



LACAN, Jacques. De uma questdo preliminar a todo tratamento possivel da psicose (1959). In:
LACAN, Jacques. Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998. p.537-590.

LACAN, Jacques. Kant com Sade (1962). In: LACAN, Jacques. Escritos. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar, 1998. p. 776-803.

LACAN, Jacques. O semindario, livro 3: As psicoses (1955-1956). Texto estabelecido por
Jacques-Alain Miller. Rio de Janeiro: Zahar, 1988.

LAMBOTTE, M. Narcisismo. /n: KAUFMANN, Pierre (Org.). Dicionario enciclopédico de
psicanalise: o legado de Freud e Lacan. Tradugdo da edi¢do francesa de 1993. Rio de Janeiro:
Jorge Zahar, 1996. p.347-356.

MILLER, Jacques-Alain. O osso de uma analise. Rio de Janeiro: Zahar, 1998.

ROUDINESCO, Elisabeth; PLON, Michel. Diciondrio de psicandlise. Rio de Janeiro: Zahar,
1997.

SAFATLE, Vladimir. 4 paixdo do negativo: Lacan e a dialética. Sao Paulo: Editora UNESP,
2006.

SOUSA, E. L. André de. Compulsdo a repeticao. In: KAUFMANN, Pierre (Org.). Dicionario
enciclopédico de psicandlise: o legado de Freud e Lacan. Tradugdo da edi¢do francesa de 1993.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1996. p. 448-453.

VANDERMERSCH, Bernard. Culpa. In: CHEMAMA, Roland; VANDERMERSCH, Bernard.
Dicionario de Psicanalise. Sao Leopoldo: Editora Unisinos, 2007. p. 81-82.

60



