
 

 

 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO RIO DE JANEIRO 
CENTRO DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS HUMANAS DEPARTAMENTO 

DE PSICOLOGIA CURSO DE PSICOLOGIA 

 

ISABELLE BATISTA FREIRE RIBEIRO PINTO 

 
 

O ESTADO DE GRAÇA EM CLARICE LISPECTOR: 

UMA EXPERIÊNCIA DO VIVER CRIATIVO 

 

 

 

Rio de Janeiro 

 2025.2 

 



 

ISABELLE BATISTA FREIRE RIBEIRO PINTO 

 

 

 

 

O ESTADO DE GRAÇA EM CLARICE LISPECTOR: 

UMA EXPERIÊNCIA NO ESPAÇO POTENCIAL DE WINNICOTT 

 

 

 

Monografia apresentada ao Departamento 
de Psicologia do Centro de Teologia e 
Ciências Humanas da Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro 
como requisito parcial para a obtenção do 
título de bacharel em psicologia.  

 

 

Guilherme Gutman 
 
 
 
 

 

Rio de Janeiro 

 2025.2 

 
 

2 



 

AGRADECIMENTOS  

Agradeço ao meu pai Renato que acreditou incondicionalmente no meu 

potencial como estudante, profissional e como pessoa, tornando essa formação tanto 

possível quanto prazerosa. Também aos meus avós, Vô Nau e Vó Carminha, que 

sempre estendem tapetes vermelhos à todos os meus sonhos.  

Agradeço à minha mãe Caroline e meu padrasto Mario por terem 

acompanhado minha trajetória. Do primeiro estágio até a última página deste 

documento, vocês fizeram tudo ganhar o  tom de grande vitória. Às minhas avós, Vovó 

Estela e Vovó Inha, por terem me ensinado que a vida sempre vence. 

À minha terapeuta, Saffira, por ter me acompanhado desde o ensino médio, me 

incentivando a dar voz e ouvidos aos meus desejos e aos alcances da minha 

humanidade. E à minha antiga analista, Márcia Ribeiro, por tanto acolhimento e 

compreensão vindos de uma voz tão doce e sábia. 

Aos professores da graduação, em especial à Professora Mariângela Monteiro, 

por ter visto poesia no cuidado, na confiança e no amor às crianças, à psicologia e aos 

bons encontros da vida. À Rebeca Machado, pela aposta nas sutilezas de quem eu sou. 

Ao Professor Guilherme Gutman por ter ensinado sobre literatura e psicanálise com a 

sutileza e dom necessários. Também ao Professor Marcus André, por, mesmo sem 

saber, ter me aberto às portas à psicanálise. 

Aos meus colegas de graduação. Daniela Barbosa, parceira em duzentos dias 

letivos de estágio, mas mais que isso: um modelo de profissional e pessoa. Luana 

Bueno, minha irmã de alma, me ensina diariamente sobre autenticidade e lealdade ao 

nosso modo de existir e resistir. Amanda Moura, inspiração na psicologia e na vida, 

que todos os dias me surpreende com sua capacidade de empatia, cuidado e 

delicadeza. 

À Luísa Guedes, Beatriz Costa, Ana Ganem, Julia Milagres, Julia Queiroz, 

Isadora Nery e Mateus Baião, pela companhia sincera de simplesmente vocês mesmos 

 
 

3 



 

em minha presença. À minha parceira Valentina que me mostra como brilhar os olhos 

para a vida e seus assuntos mundanos. Encontrar com você soa melhor do que 

qualquer poesia que eu poderia ter feito.  

Por fim, agradeço aos meus pacientes da Villa Ipanema e do SPA, mas 

principalmente às “minhas crianças” que cruzaram meu caminho durante a graduação. 

Aprendi com vocês o que os livros não contemplam: reconhecer o lar nos abraços, nas 

risadas e nas coincidências da vida. Vocês têm um lugar precioso e intocável no meu 

coração.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

4 



 

RESUMO 

​

​ Este trabalho investiga o conceito de “estado de graça” na obra de Clarice 

Lispector à luz da teoria psicanalítica de Donald Winnicott. Por meio de revisão 

bibliográfica, analisa-se como o estado de graça, descrito por Clarice em seus escritos 

ficcionais e não ficcionais, pode ser compreendido como uma experiência possível na 

zona intermediária proposta por Winnicott — o espaço potencial em que o viver 

criativo se realiza. Conclui-se que a literatura clariceana expressa, de forma singular, o 

amadurecimento emocional e a integração entre realidade interna e externa, 

configurando o estado de graça como uma forma de continuidade do ser. Portanto, a 

pesquisa, de natureza qualitativa e bibliográfica, permitiu identificar convergências 

entre a escrita clariceana e os conceitos winnicottianos de criatividade e 

amadurecimento, demonstrando que o estado de graça expressa uma forma simbólica 

de continuidade do ser. 

 

Palavras-chave: Clarice Lispector; Estado de graça; Donald Winnicott; Espaço 

potencial; Viver criativo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

5 



 

SUMÁRIO 
 
1. INTRODUÇÃO.........................................................................................................7 

1.1. OBJETIVO.....................................................................................................................8 
1.2. JUSTIFICATIVA............................................................................................................9 
1.3. METODOLOGIA.......................................................................................................... 9 

2. VIDA E OBRA DE CLARICE LISPECTOR...................................................... 10 
2.1. CLARICE NAS HISTÓRIAS E MEMÓRIAS............................................................10 
2.2. A ESCRITORA, CLARICE LISPECTOR.................................................................. 19 

3. A FALHA, A CONFIANÇA E A NOÇÃO EU NÃO-EU.................................... 25 
4. A ZONA INTERMEDIÁRIA EM QUE VIVEMOS........................................... 32 
5. CONCLUSÃO......................................................................................................... 35 
6. REFERÊNCIAS...................................................................................................... 38 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

6 



 

1.​ INTRODUÇÃO 

Entre literatura e psicanálise, surge a possibilidade de compreender a criação 

como experiência de vida. Essa reflexão, central tanto em Clarice Lispector quanto em 

Donald Winnicott, orienta o presente estudo sobre o “estado de graça” como 

experiência existencial e criadora. 

Toda obra que se sustenta no tempo nasce de uma urgência de não apenas 

comunicar, mas de existir.Clarice Lispector, em sua escrita,transformou essa urgência 

em linguagem: uma escrita que respira, hesita e procura, como se o ato de dizer fosse 

também o de descobrir-se. O gesto clariceano não se limita à literatura, pois alcança a 

dimensão do ser e a tentativa de nomear o indizível que habita o cotidiano e dá à vida 

uma espessura simbólica. 

Entre o fazer artístico e o gesto vital, há um espaço de criação que não é apenas 

estético, mas humano. É nesse território intermediário — onde a experiência se forma 

antes de se tornar palavra — que Clarice parece situar o que chama de estado de 

graça. A expressão, recorrente em suas entrevistas e crônicas, descreve um instante de 

plenitude e suspensão, em que o sujeito se encontra inteiro diante da realidade, sem o 

peso de precisar compreendê-la. O estado de graça é menos uma inspiração e mais um 

modo de presença: um intervalo em que o viver se torna possível, mesmo na sua 

precariedade. 

No viés desenvolvido majoritariamente por Donald Winnicott, essa experiência 

encontra uma correspondência conceitual no que o autor denomina espaço potencial 

— a área intermediária de experiência em que a realidade interna e o mundo externo 

se comunicam, permitindo ao sujeito criar, brincar e viver de modo autêntico. É nesse 

espaço que se origina o que Winnicott chama de viver criativo: uma forma de 

existência em que a espontaneidade e a integração são marcas do desenvolvimento 

emocional primitivo. 

 
 

7 



 

A aproximação entre Clarice e Winnicott, proposta neste trabalho, não 

pretende reduzir a literatura à teoria psicanalítica, mas fazer ressoar entre elas um 

campo comum de experiência. Em ambos, o humano se revela como processo, não 

como um fim em si mesmo. Assim, pode-se considerar que o ser humano se faz entre 

a ausência e o encontro, o silêncio e a palavra. Se Winnicott investiga o 

amadurecimento e a continuidade de ser, Clarice, por meio da ficção e da reflexão, 

encena essa travessia com a delicadeza de quem tateia o invisível. 

Dessa perspectiva, o estado de graça pode ser compreendido como uma 

possibilidade de existir que surge apenas quando há maturidade suficiente para 

suportar a oscilação entre o dentro e o fora, entre o eu e o mundo. Tal como o espaço 

potencial winnicottiano, a graça não é fixa, mas uma zona viva, que se renova e 

reatualiza. O amadurecimento emocional, entendido também como a capacidade de 

viver criativamente, é a condição que torna o estado de graça uma experiência possível 

psíquica e simbolicamente. 

Assim, esta monografia busca examinar como o conceito clariceano de estado 

de graça dialoga com os fundamentos teóricos de Winnicott, em especial com os 

textos O brincar e a realidade (1971), Da pediatria à psicanálise (1958) e O ambiente 

e os processos de maturação (1965). O objetivo é evidenciar que ambos partem do 

vislumbre da possibilidade de o sujeito habitar a própria vida em um ato criador uma 

forma de saúde e liberdade. 

Para tal, o trabalho se desenvolve em quatro momentos: o primeiro apresenta 

uma breve trajetória de Clarice Lispector e o surgimento do conceito de estado de 

graça em sua escrita; o segundo discute os principais aspectos da teoria de Winnicott 

sobre o amadurecimento e o viver criativo; o terceiro propõe a articulação entre essas 

duas perspectivas, delineando o estado de graça como experiência possível na zona 

intermediária; e, por fim, a conclusão retoma o percurso teórico para afirmar que viver 

criativamente é, talvez, a mais profunda tradução da graça de existir. 

1.1. OBJETIVO 
 

 
 

8 



 

Relacionar o conceito literário de “estado de graça”, presente na obra de 

Clarice Lispector, com os fundamentos psicanalíticos de Donald Winnicott, 

especialmente os de espaço potencial e amadurecimento emocional, de modo a propor 

que o estado de graça constitui uma experiência possível no viver criativo e na zona 

intermediária entre o eu e a realidade externa. 

 
1.2. JUSTIFICATIVA 

 
A presente pesquisa se justifica pela relevância de promover o diálogo entre 

literatura e psicanálise, evidenciando a contribuição da obra de Clarice Lispector para 

a compreensão de fenômenos subjetivos descritos por Winnicott. Ao abordar o “estado 

de graça” como experiência simbólica do viver criativo, o estudo contribui para 

ampliar a leitura da literatura clariceana, inserindo-a em um campo de interlocução 

teórico-clínico que enriquece tanto a teoria psicanalítica quanto os estudos literários. 

 
1.3. METODOLOGIA 

 
Esta pesquisa é de natureza qualitativa e caráter bibliográfico, estruturada a 

partir da leitura e análise interpretativa de obras literárias e teóricas. O estudo foi 

conduzido com base em um levantamento de textos de Clarice Lispector e de Donald 

Winnicott, buscando articular o conceito clariceano de estado de graça com a noção 

winnicottiana de espaço potencial e viver criativo. 

No que se refere a Clarice Lispector, foram examinadas tanto as obras de 

ficção quanto seus textos autobiográficos e epistolares, destacando-se A descoberta do 

mundo (1999) e Todas as cartas (2020), além da biografia Clarice: uma vida que se 

conta (2009), de Nádia Battella Gotlib. Esses textos permitiram compreender o modo 

como a autora formula, no plano literário e pessoal, o conceito de estado de graça 

como experiência de integração e presença. 

Em diálogo com essas leituras, foram mobilizados textos fundamentais de 

Donald Winnicott, entre eles O brincar e a realidade (1971), Da pediatria à 

psicanálise (1958) e O ambiente e os processos de maturação (1965). A partir dessas 

obras, foi possível delinear os conceitos de espaço potencial, objeto transicional, não 

 
 

9 



 

integração e viver criativo, que constituem o alicerce teórico da análise. 

A metodologia consistiu, portanto, em um exercício de leitura interpretativa e 

comparativa, sustentada por uma abordagem interdisciplinar que aproxima literatura e 

psicanálise. Essa leitura não se propõe a aplicar a teoria psicanalítica à literatura, mas 

a fazer dialogar dois discursos que, cada um a seu modo, investigam a experiência 

humana. 

Por fim, o processo analítico foi guiado pela identificação de convergências 

entre o estado de graça clariceano e o espaço potencial winnicottiano, observando 

como ambos descrevem a possibilidade de um viver criativo que integra, de forma 

amadurecida, a realidade interna e externa. 

2.​ VIDA E OBRA DE CLARICE LISPECTOR 

 
2.1. CLARICE NAS HISTÓRIAS E MEMÓRIAS 

 
De acordo com biografias e documentos reunidos por Nádia Gotlib, foi em 

Chechelnyk, uma pequena aldeia na Ucrânia que nasceu Chaya (Clarice) Pinkhasovna 

Lispector, filha caçula de Mania (Marieta) e Pinchas (Pedro), irmã de Tânia e Léa 

(Elisa). Como conta Boris Asrilhant, neto de Chona (Anita) que, por sua vez, era tia de 

Clarice Lispector, Chechelnyk era “um lugar esquecido no mapa, repleto de judeus 

assustados, perseguidos, pobres e sem esperança. Para os judeus, um inferno na terra”. 

(GOTLIB, 2024)  

Dentre diversas versões da história em termos de datas e localidades, o fato era 

de que frente à perseguição e desesperança nas cidades de origem, viagens ao Brasil 

eram uma alternativa comum entre os judeus da época, incluindo os Lispector. Com 

destino à Maceió, Clarice viajou recém-nascida e  desembarcou em terras brasileiras 

com sua família com poucos meses de vida. Cerca de 4 anos depois, se mudam para 

Recife, onde residem até 1935. 

Em Recife, o pai de Clarice trabalhava no comércio, as três irmãs 

frequentavam a escola, enquanto Marieta esteve adoentada até sua morte, em 1930. 

Elisa e Tânia eram responsáveis pelos seus cuidados domésticos e com a mãe. Em 

Clarice na memória de outros (2001), Nélida Piñon, amiga e confidente de Clarice, 

 
 

10 



 

conta que uma das suas grandes angústias de sua colega era sempre ter pensado que o 

seu nascimento teria provocado a doença ou a invalidez da mãe. Esse assunto foi de 

grande tormento na vida de Clarice, mesmo tendo descoberto, anos depois, que não 

havia relação alguma entre o seu nascimento e a enfermidade de Marieta. 

Em outra ocasião, Clarice escreve sobre sua mãe na coluna intitulada 

Pertencer, publicada no Jornal do Brasil  em 15 de junho de 1968: 1

[...]fui preparada para ser dada à luz de um modo tão bonito. 
Minha mãe já estava doente, e, por uma superstição bastante 
espalhada, acreditava-se que ter um filho curava uma mulher 
de uma doença. Então fui deliberadamente criada, com amor 
e esperança. Só que não curei minha mãe. E sinto até hoje 
esta carga de culpa, fizeram-me para uma missão determinada 
e eu falhei. Como se contassem comigo nas trincheiras de 
uma guerra e eu tivesse desertado. Sei que meus pais me 
perdoaram por eu ter nascido em vão e tê-los traído na grande 
esperança. Mas eu, eu não me perdoo. Queria que 
simplesmente se tivesse feito um milagre: eu nascer e curar 
minha mãe. [...] (LISPECTOR, 2019, p. 138) 

  

Mesmo com tanta culpa, a caçula era muito alegre, linda e tinha um enorme 

senso de humor (GOTLIB, 2009). Anos depois, Clarice interpreta sua alegria como 

maneira de responder ao ambiente em que vivia, rodeada de dor e tristeza. Contudo, 

além disso, a escrita apareceu como uma nova alternativa de sobreviver 

emocionalmente, navegando entre sua realidade de vida e sua ficção possível: 

Aos sete anos, antes de ler e escrever, eu já fabulava. 
Inclusive eu inventei com uma amiga minha meio passiva um 
modo de contar histórias que não acaba mais. Nunca. Era o 
meu ideal: que uma história nunca acabasse. Eu contava uma 
história e quando ficava impossível de continuar, ela 
começava. Ela então continuava, e quando chegava em um 
ponto impossível, por exemplo, todos os personagens mortos, 
eu pegava.  E dizia: “Não estavam bem mortos”. E 
continuava (GOTLIB, 1995, p 84) 
 

Quando aprendeu a escrever, Clarice passou a fazer pequenos contos que, com 

1 Clarice Lispector colaborava com o Jornal do Brasil escrevendo uma coluna semanal aos sábados, no 
caderno “B”, a convite do editor Alberto Dines. As crônicas abordavam o cotidiano, a vida doméstica, o 
trabalho e reflexões existenciais. Esse não era um trabalho, a princípio, almejado pela autora. Contudo, 
era necessário em termos financeiros. Em dezembro de 1973, Clarice foi desligada do jornal  (GOTLIB, 
2009, p. 333–344). 

 
 

11 



 

ajuda de Tânia, envia ao Diário de Pernambuco que publicava, às quintas-feiras, uma 

seção infantil intitulada O diário das crianças. Dos passeios às idas ao teatro, dos 

livros que “devorava” aos cinemas, Clarice tinha seu sensível poder criador instigado 

pelas suas vivências e sensações. Quando criança, perseverava em ter seus textos 

publicados no jornal. Sobre isso, Clarice diz: 

As outras crianças eram publicadas e eu não. Logo 
compreendi por que: elas contavam histórias, uma anedota, 
acontecimentos. Ao passo que eu relatava sensações... coisas 
vagas... Mas sou teimosa e não fiz ao longo da minha vida se 
não perseverar na mesma trilha, suprimir os fatos e privilegiar 
as sensações. Com o risco de não ser publicada. (GOTLIB, 
1995, p 88) 

 

Alguns anos depois da morte de sua mãe, Pedro se muda com as filhas para o 

Rio de Janeiro, quando Clarice havia cursado o terceiro ano ginasial, aos 13 anos. No 

colégio Sílvio Leite, na Tijuca, Clarice concluiu sua formação escolar. Seguia sendo 

uma leitora voraz, indo às bibliotecas à procura de novos títulos, nacionais ou 

internacionais. Em 1939, começa a cursar Direito. Ao longo de sua formação, Clarice 

trabalhou como secretária, tradutora de textos científicos e também como redatora na 

Agência Nacional – o início de sua atividade jornalística. Posteriormente, foi 

transferida da Agência para o jornal A Noite no cargo de repórter.  

Das demandas do novo emprego estavam incluídas para além de reportagens, 

traduções e entrevistas, os contos da jovem escritora, que começaram a ser publicados 

a partir de 1940 no periódico Pan (GOTLIB, 1995). O registro oficial de um texto 

publicado de Clarice foi em 25 de maio de 1940, com o título ‘Triunfo”. Outros contos 

publicados foram Obsessão (1941) e História interrompida (1940). Esses primeiros 

trabalhos foram reunidos e editados no volume A bela e a fera (ou a ferida grande 

demais), publicado em 1979 pela editora Nova Fronteira. (LISPECTOR, 1979). 

Sua formatura e casamento ocorreram no mesmo ano, 1943. Foi no próprio 

percurso universitário que Clarice conheceu Maury Gurgel Valente, a priori, um 

colega de classe que viria a ser seu esposo por muitos anos e pai de seus filhos. Maury 

vinha há algum tempo traçando planos alinhados à carreira de diplomata. Foi 

principalmente pela atividade profissional do marido que Clarice e Maury viajaram e 

 
 

12 



 

residiram em diversos países ao redor do mundo, de 1944 a 1959. 

Do período de 1943 a 1944, Clarice continua trabalhando como jornalista e 

passa a ser registrada como redatora na empresa A Noite (GOTLIB, 2009). Poucos 

meses depois, exerce o cargo de jornalista profissional e muda seu nome na carteira 

profissional para Clarice Gurgel Valente. Em seguida, passa seis meses em Belém do 

Pará, entre felicidades, insatisfações com o trabalho, angústias e saudade de casa, 

como confessa em cartas endereçadas a Lúcio Cardoso  e sua irmã, Tânia Kaufmann. 2

De Belém, retornam por um curto período de tempo ao Rio de Janeiro. De lá, 

seguem para Natal, e após uma longa travessia, o casal desembarca em Nápoles, na 

Itália. Assim, inicia-se os anos de vida em terras européias. Por correspondências, 

confessa à irmã: “Todo esse mês de viagem nada tenho feito, nem lido, nem nada - sou 

inteiramente Clarice Gurgel Valente”. Ainda por escrito, Clarice transparece seus 

momentos de impaciência e distanciamento que se desvendam desde cartas 

implorando por respostas ou para que não seja esquecida, até longos pedidos de que 

não se preocupassem demasiado com ela. 

Em 1944, se dividia diariamente entre alguns trabalhos que ainda fazia para A 

Noite, aos serviços prestados no hospital americano de soldados brasileiros e às 

exigências da vida social diplomática. Quando se tratava de retratar a vida do casal por 

meio das cartas, Clarice deixava evidente que não se sentia confortável com o dia a dia 

como esposa de diplomata. De grandes jantares à eventos patrióticos, Clarice mostrava 

pouca naturalidade e entusiasmo quando se tratava de seu novo estilo de vida. Em 

depoimento (GOTLIB, 2009), Clarice confessou que “detestava” a vida diplomática: 

Mas eu cumpria com as minhas obrigações para auxiliar o 
meu ex-marido, pois eu dava jantares e chegava a botar no 
lugar de lavar mão uma pétala de rosa! Fazia todas essas 
coisas que se deve fazer, mas com enjoo horrível! 
(LISPECTOR, 2020, posição 4720). 

 
Em 1946, após ter passado um mês no Rio de Janeiro para visitar seus 

2 Clarice Lispector e Lúcio Cardoso conheceram-se em 1943, no Rio de Janeiro, e desenvolveram uma 
amizade intensa e duradoura. Gotlib relata que Clarice o visitava com frequência. Lúcio, homossexual 
assumido, teria sido alvo de uma afeição profunda ou, segundo alguns relatos, de uma paixão 
impossível por parte de Clarice. Essa foi uma das relações mais significativas de sua vida literária e 
pessoal. (GOTLIB, 2009, p. 209–214).  

 
 

13 



 

familiares, Clarice e Maury se mudam para Berna, na Suíça. Nos três difíceis anos de 

estadia em Berna, Clarice atravessa uma fase de grandes questionamentos voltados aos 

seus trabalhos e à sua própria identidade. Isso porque Berna foi um momento de pouca 

inspiração, mergulhados em demasiado tédio e marasmo. A autora define Berna como 

“diariamente domingo”, com “pessoas silenciosas que riem pouco”. (GOTLIB, 2009) 

Das grandes torturas de Berna, ter escrito pouco fez com que suas noções de si 

e de seus feitos fossem abalados, mesmo tendo a certeza de que ainda existia o desejo 

de escrever.  Em maio de 1946, confessa às irmãs: "Não escrevi uma linha, o que me 

perturba o repouso. Eu vivo à espera de inspiração com uma avidez que não dá 

descanso. Cheguei mesmo à conclusão de que escrever é a coisa que mais desejo no 

mundo, mesmo mais que amor". (LISPECTOR, 2020, p. 1620). Sobre isso, continua: 

[...] Não tenho escrito porque tudo aqui está tão, tão chato, 
que até escrever é um esforço. Queira Deus que vocês nunca 
conheçam esses longos dias vazios, quando tudo tem tão 
pouco interesse que se tem a impressão de que se está 
fazendo hora!!! Fazendo hora para o quê? Nem sei mais. 
(LISPECTOR, 2020, posição 1320) 

 
Diante da apatia cotidiana fica evidente que Clarice atravessava uma época de 

incertezas fumegantes contrastadas com a certeza da falta de contorno de si e da vida 

social diplomática que levava. Portanto, era comum que se refugiasse em memórias 

saudosas do Rio de Janeiro, em cigarros contra indicados pelo seu médico, em idas 

assíduas ao cinema e em pequenas viagens que, por vezes, fazia, como para Paris. 

Em janeiro de 1948, esperançosa com sua viagem marcada ao Rio de Janeiro, 

mas sem estar ilesa dos anos que passou em Berna, Clarice escreve à irmã: 

[...] Quase quatro anos me transformaram muito. Do 
momento em que me resignei, perdi toda a vivacidade e todo 
interesse pelas coisas. Você já viu como um touro castrado se 
transforma num boi? assim fiquei eu [...] Para me adaptar ao 
que era inadaptável, para vencer minhas repulsas e meus 
sonhos, tive que cortar meus grilhões — cortei em mim a 
forma que poderia fazer mal aos outros e a mim. E com isso 
cortei também minha força. Espero que você nunca me veja 
assim, resignada, porque é quase repugnante. Espero que no 
navio que nos leve de volta, só a ideia de ver você e de 
retomar um pouco minha vida — que não era maravilhosa 
mas era uma vida — eu me transforme inteiramente. 
(LISPECTOR, 2020, posição 5101) 

 
 

14 



 

 
Clarice, ainda em 1948, passaria por outra grande mudança: tornar-se mãe. Em 

10 de setembro de 1948, nasce seu primeiro filho, Pedro. Clarice, Maury e Pedro 

viajaram alguns meses depois, com destino ao Rio de Janeiro, onde permaneceram até 

1950. Durante a estadia, a autora trabalhou no periódico Comício e na Manchete. No 

final de 1950, a família se muda novamente para terras estrangeiras, desta vez para 

Torquay, Inglaterra. Moram na Inglaterra por algum tempo e retornam por alguns 

meses ao Brasil, antes dos oito anos que passarão no próximo itinerário: Washington. 

Clarice chegou aos Estados Unidos em 3 de setembro de 1952, já grávida de 

seu segundo filho, Paulo, nascido em 10 de fevereiro de 1953. Na administração das 

tarefas domésticas e na criação de dois filhos, Clarice contava com a ajuda de nurses. 

Paralelamente, voltava a engajar-se nos seus projetos literários, coincidentemente 

inaugurando, após alguns anos grande insistência de seu caçula, suas obras infantis, 

como O mistério do coelho pensante (1967). (LISPECTOR, 2020) 

​ Na América do Norte, faz amizades duradouras. Érico Veríssimo, escritor 

brasileiro e sua esposa, Mafalda, conviveram com Clarice e os filhos, desde sua ida à 

Washington até o retorno dos Veríssimo ao Brasil, em 1956. Correspondências foram 

trocadas com frequência até o falecimento de Érico, em 1975. Em especial, o destaque 

à um momento que ilustra o carinho nessas relação, principalmente, na carta enviada 

por Clarice, em 7 de outubro de 1956, convidando-os à serem padrinhos de Pedro e 

Paulo. O afeto perante suas amizades persistiram por meio das correspondências, 

enviadas, desde os anos na Itália, para Manuel Bandeira, Rubem Braga, Paulo Mendes 

Campos, Francisco de Assis Barbosa, Lúcio Cardoso e Fernando Sabino. 

​ No primeiro semestre de 1959, o casal Gurgel Valente decide se separar, 

consolidada somente no início da década de 60 e definitiva em 1963. Sendo assim, 

Clarice retorna ao Brasil com seus dois filhos e se instala no primeiro dos dois 

apartamentos que irá morar, na Rua General Ribeiro da Costa, 2, no Edifício Visconde 

de Pelotas. O recomeço da vida com os filhos não foi fácil: Clarice passou por alguns 

obstáculos financeiros, mesmo com a pensão que Maury enviava. Em entrevista, conta 

que a vida não estava fácil, com dinheiro restrito e contado para a educação das 

crianças e a comida de casa. (GOTLIB, 2009) 

 
 

15 



 

​ Conciliava os trabalhos literários com a jornada da maternidade, atravessada 

por culpa e paciência necessárias para lidar com as complicações comportamentais de 

seu primeiro filho, Pedro, que, mais tarde, recebeu o diagnóstico de esquizofrenia. 

Durante a década de 60, reserva espaço em algumas cartas para dar notícias dos 

cuidados com Pedro , confessando também que se resguarda vivenciando ora dias que 3

perde a alegria de viver , ora dias em que confia que a esperança é a última que morre. 

(LISPECTOR, 2020). 

​ Em maio de 1965, se muda para seu novo endereço, no Leme, na Rua Gustavo 

Sampaio, 88. Foi nesse mesmo apartamento que, poucos anos depois, Clarice sofreu 

graves queimaduras devido à um incêndio. Nessa época, era sabido que Clarice 

tomava alguns remédios para regular o sono. Foi então que na madrugada de 14 de 

setembro de 1967, Clarice adormeceu com um cigarro aceso nas mãos. Desde que 

esteve entre a vida e a morte (LISPECTOR, 2020), passou por cirurgias plásticas, 

tanto no rosto quanto nas mãos, principalmente a direita. 

​ Entretanto, as sequelas psicológicas persistiram. Após tal evento traumático, 

Clarice abriu um quadro de depressão, do qual seu filho caçula, Paulo, relembra: 

“Mamãe fechou-se muito”.  Socialmente, tornou-se mais introspectiva e seletiva. 

Pessoalmente, teve sua autoestima seriamente afetada e seus alcances literários um 

tanto inclinados para seus sentimentos de tristeza e melancolia. 

​ Mesmo menos de um ano depois, Clarice esteve presente em uma 

manifestação política no Rio de Janeiro, em 22 de junho de 1968. O movimento 

contou com diversos intelectuais brasileiros, incluindo Milton Nascimento e Oscar 

Niemeyer. Apesar de ter se mantido reservada sobre suas visões políticas, de acordo 

com alguns registros da época, em paralelo aos depoimentos de diversos amigos e 

familiares, Clarice era considerada de esquerda. 

​ Em 1970, conheceu sua grande amiga Olga Borelli. Em poucos dias, foram de 

meras conhecidas à amigas inseparáveis. Em carta, Clarice pede para que Olga seja 

3  Pedro Lispector começou a apresentar sinais de esquizofrenia na juventude. Foi internado diversas 
vezes em instituições psiquiátricas para tratamento, permanecendo por longos períodos em sanatórios 
no Rio de Janeiro. Clarice manteve-se próxima e envolvida com o filho durante toda a vida. Pedro 
faleceu em 2019, após décadas de tratamento psiquiátrico (GOTLIB, 2009, p. 410–412; informações 
complementares atualizadas). 

 
 

16 



 

sua amiga, mas faz ressalvas sobre seus defeitos e sua necessidade urgente de 

conversar. Do imprevisto, surge uma amizade que se prolonga até a morte de Clarice, 

sete anos depois. 

Cinco anos depois, as duas foram juntas ao Congresso de Bruxaria em 

Barcelona, do qual Clarice foi convidada a dissertar a respeito da misticidade. Entre 

alguns rascunhos de sua apresentação, Clarice optou pela leitura em espanhol de seu 

conto O ovo e a galinha – que considerava seu texto mais hermético, envolvente e 

incompreensível na mesma medida que compreensível. (GOTLIB, 2009) 

​ No panorama geral, seus afazeres seguiram em platô, salvo alguns 

compromissos de trabalho que aumentaram exponencialmente na metade da década de 

70. Segundo Olga Borelli, a Clarice adorava viajar e passear, tinha mania de beber 

coca-cola, e sempre retornava a sua mais clássica pergunta: e agora?. De acordo com 

Gotlib, parece que boa parte dos pequenos eventos do cotidiano só eram organizados 

pela ordem de precipitação do que está a vir.  

​ O fato é que o trajeto profissional da escritora foi quase que integralmente 

permeado por uma espécie de mito de Clarice. Oscilava suas reações diante sua fama: 

ora resistia e relutava, ora se abria aos prazeres da situação e até mesmo alimentava o 

mito, com seu estilo de vida solitário, sua seletividade de companhia e seu apreço aos 

elogios, principalmente, os referentes a sua aparência.  

Ainda assim, Clarice não escapou do misticismo. Em inúmeras ocasiões, 

constatou que esse fenômeno a prejudicou a aproximação de pessoas que poderiam ter 

preenchido o vazio de sua vida (GOTLIB, 2009). Sobre esse assombro em sua vida, 

Ziraldo se dirige à ela, durante entrevista, em 1974: 

Você pode não querer a mitificação, mas eu acho que 
você tem uma aura de mistério. O que é bom. Clarice 
Lispector a gente não sabe de onde vem nem aonde 
vai. Você tem uma aparência, um jeito misterioso, 
isso tudo ajuda a mi(s)tificação. (GOTLIB, 2009, p. 
443) 
 

Em 1976, Clarice fez uma de suas últimas viagens com destino à Recife, 

acompanhada de sua amiga Olga Borelli. Lá, revisitou lugares e pessoas de sua 

infância. Em entrevista concedida ao Suplemento Literário do Jornal do Comércio, 

 
 

17 



 

Clarice diz que Recife está todo vivo dentro dela. (GOTLIB, 2009). No ano seguinte, 

faz sua última visita à Europa. Cinco meses depois, é internada em hospital da Zona 

Sul do Rio de Janeiro, onde em apenas 45 dias fica completamente abatida pela 

doença. 

Clarice teve diagnóstico tardio de câncer no útero que já estava alastrado pelo 

seu corpo. Contudo, nunca lhe foi dito sobre seu diagnóstico. A família optou por 

dizer que sofria de peritonite – e Clarice não questionou. Quiçá sentisse alguma 

finalização por chegar, visto que poucos dias antes de sua morte, escreveu à Olga: 

“Eu, eu, se não me falha a memória, morrerei”. 

Morreu no antigo Hospital do INPS – hoje, Hospital da Lagoa – na madrugada 

do dia 8 para 9 de dezembro de 1977, sexta-feira, véspera de seu 57º aniversário. 

Conforme a tradição judaica, não se pôde realizar nenhum ritual no sábado. Sendo 

assim, Clarice só foi enterrada domingo no Cemitério Comunal Israelita, no Caju. 

Clarice faleceu um dia antes de seu aniversário, ainda com lacunas sobre sua 

história. Desde segredos guardados à respostas ambíguas, muitos âmbitos da vida de 

Clarice não foram clarificados ao público.  Isso só colaborou para que o senso comum 

fantasiasse sem limitações e para que o mito de Clarice continuasse vivo. 

Sete anos antes de sua morte, publicou uma coluna no Jornal do Brasil 

intitulada Esclarecimento. Explicação de uma vez por todas (1970) como tentativa de 

diluir o místico projetado em sua imagem de escritora. Nesse texto (LISPECTOR, 

2019, p 411-412), cria uma espécie de linha do tempo que retrata sua naturalização, 

seus anos em Recife, entre outras curiosidades. Lê-se: 

[...] Quanto a meus erres enrolados, estilo francês, quando 
falo, e que me dão um ar de estrangeira, trata-se apenas de um 
defeito de dicção: simplesmente não consigo falar de outro 
jeito. Defeito esse que meu amigo dr. Pedro Bloch disse ser 
facílimo de corrigir e que ele faria isso para mim. Mas sou 
preguiçosa, sei de antemão que não faria os exercícios em 
casa. E além do mais meus r não me fazem mal algum. Outro 
mistério, portanto, elucidado. O que não será jamais 
elucidado é o meu destino. Se minha família tivesse optado 
pelos Estados Unidos, eu teria sido escritora em inglês, 
naturalmente, se fosse. Teria casado provavelmente com um 
americano e teria filhos americanos. E minha vida seria 
inteiramente outra. Escreveria sobre o quê? O que é que 
amaria? Seria de que partido? Que género de amigos teria? 

 
 

18 



 

Mistério. (LISPECTOR, 2019, p 411-412) 
 

É notável que Clarice era rodeada de dúvidas e não insistia em tentar 

desvendá-las a todo custo. Clarice se despediu com um leque de questões abstratas e 

não elucidadas, mas deixou o legado da concretude de suas obras e da ressonância 

aparentemente atemporal de sua escrita. Um dos maiores poetas brasileiros, Carlos 

Drummond de Andrade, homenageia Clarice Lispector no poema Visão de Clarice 

Lispector ANDRADE (1985, p. 45) : 

Clarice 
Veio de um mistério, 
Partiu para outro. 
Ficamos sem saber a 
essência do mistério. 
Ou do mistério que não era essencial, 
era Clarice viajando nele. [...] 

 
 

2.2. A ESCRITORA, CLARICE LISPECTOR 

Atualmente, Clarice Lispector é reconhecida como uma das escritoras mais 

influentes da literatura brasileira e universal. Sua obra alcançou amplitude crítica e 

popular sobretudo nas décadas finais de sua vida, quando publicou alguns de seus 

livros mais emblemáticos, como Água viva (1973), A hora da estrela (1977) e A 

paixão segundo G.H. (1964). Esses títulos representam a maturidade de uma autora 

que, segundo Nádia Battella Gotlib (2009), transformou a linguagem literária em 

experiência existencial. 

Embora admirada por leitores e pela crítica, Clarice demonstrava uma espécie 

de desconforto diante da consagração. Gotlib (2009) observa que, frequentemente, 

recusava o rótulo de “literária”, afastando-se da figura do intelectual tradicional e de 

instituições, como a Academia Brasileira de Letras. Sua postura combinava esquiva e 

ironia diante do prestígio, em uma relação ambivalente com a fama: entre a vaidade de 

ser reconhecida e a resistência em ser enquadrada por categorias ou estilos de escrita. 

Anterior à fama, Clarice não começou a escrever por cobiça, mas sim por uma 

maneira de, na infância, sobreviver psiquicamente. Gotlib (2009) descreve que, na 

 
 

19 



 

palavra, a menina Clarice encontrou refúgio, além de um meio de expressão vital. 

Portanto, o processo de escrita era o que a fazia escapar da morte simbólica, que 

apaziguava o sofrer em tom de busca de sentido da vida. Sua literatura, complexa e 

sensível, reflete essa dimensão de urgência existencial que transborda o plano artístico, 

alcançando também suas histórias pessoais e relacionais. 

Oriunda de uma família de imigrantes ucranianos de poucos recursos, Clarice 

cresceu no Recife e formou-se em Direito, movida inicialmente pelo desejo de 

combater as injustiças sociais. Gotlib (2009) explica, contudo, que a escrita logo se 

impôs como sua verdadeira vocação. De uma jovem judia à consagrada escritora, a 

trajetória de Clarice foi marcante a ponto de consolidá-la como uma das vozes mais 

singulares da literatura do século XX. 

Como reflexo desse dom de sobreviver criativamente, seu primeiro romance, 

Perto do coração selvagem (1943), lançado quando tinha apenas 23 anos, foi um 

sucesso tremendo. Escrito em Recife e concluído no Rio de Janeiro, o escrito inédito 

impressionou o público brasileiro. Ademais, sensibilizou os críticos da época que, 

impressionados com a fluidez da linguagem e com a sensibilidade psicológica do 

livro, compararam o romance às obras de James Joyce.  4

Nesse período, Clarice iniciou sua prática de participar de jornais sob 

pseudônimo. De 1944 a 1946, no jornal Comício, a autora usou o pseudônimo de 

Tereza Quadros para tratar, principalmente, da moral e dos modos necessários no 

cotidiano. Gotlib (2009) interpreta que essa tática de Clarice era uma maneira de 

preservar sua privacidade e ter a liberdade de escrita desvinculada de seu nome 

literário. Alguns anos depois, devido ao pouco retorno financeiro de seus romances, 

também criou Helen Palmer para conselhos amorosos e Ilka Soares para tratar da 

moda e do cotidiano feminino em alguns jornais da época. 

4 A semelhança entre Perto do coração selvagem (1943) e a técnica narrativa de James Joyce foi 
observada pelo crítico Álvaro Lins. Ele foi um dos primeiros a apontar a afinidade entre a prosa 
introspectiva de Clarice e o fluxo de consciência utilizado por Joyce em Ulysses. Essa leitura, embora 
inicialmente cause certa resistência à autora — que afirmava não ter lido Joyce antes da publicação —, 
consolidou a imagem de Clarice como uma escritora de linguagem moderna e aproximou Clarice à 
nomes como Joyce, Woolf e Proust. (GOTLIB, 2009, p. 129–132). 

 
 

20 



 

Durante o exílio diplomático, escreveu O Lustre (1946). O enredo principal da 

obra se trata da introspecção e solidão, sentimentos esses muito experimentados por 

Clarice, principalmente, durante a década de 40 a 60. As críticas não foram tão gentis 

quanto da primeira vez: tendo causado estranhamento, O lustre foi tido como 

excessivamente introspectivo e hermético, alinhando Clarice à uma literatura difícil. 

Em Nápoles, escreveu o romance intitulado A cidade sitiada (1949). Gotlib 

(2009) observa que é o primeiro livro em que Clarice tematiza a passagem do tempo e 

o aprisionamento da mulher na monotonia cotidiana — um embrião de A paixão 

segundo G.H. Atravessou um período de pouca produção de romances, priorizando 

textos ou contos publicados em jornais. Publicou, em 1960, o livro Laços de família, 

reunindo treze contos  – alguns deles os mais conhecidos da autora, como Amor 5

(1960), e muitos deles anteriormente publicados em revista como Senhor e Manchete. 

No ano seguinte, Clarice publicava o livro que considerava um de seus mais 

intensos (GOTLIB, 2009): A maçã no escuro (1961). Concebido durante seus anos no 

exterior, o romance só foi publicado no Brasil, momento em que Clarice retorna ao 

Rio de Janeiro com seus dois filhos após a dissolução do casamento com Maury. 

 De volta ao Brasil, Clarice iniciou sua fase de maiores e mais lembradas 

produções. Gotlib (2009) aponta 1964 como um marco de virada na carreira da autora. 

Nesse ano, publicou o romance A paixão segundo G.H. (1964) e a reunião de contos e 

crônicas em obra intitulada A legião estrangeira (1964).  No auge de sua maturidade 6

literária, Clarice abordou temas como solidão e o transcender no cotidiano, seja 

representado por um estado de graça ou ao esmagar-se uma barata. 

6 Em 1964, Clarice Lispector publicou simultaneamente o romance A paixão segundo G.H. e o volume 
de contos A legião estrangeira. Segundo Nádia Battella Gotlib, a grande repercussão de A paixão 
segundo G.H. acabou por ofuscar a outra obra, que recebeu atenção crítica bem menor. A autora 
observa que a própria Clarice lamentava essa recepção desigual, já que considerava A legião 
estrangeira uma de suas obras mais queridas e representativas de seu estilo. (GOTLIB, 2009, p. 
246–248). 

5 "Devaneio e embriaguez duma rapariga", "Amor", "Uma galinha", "A imitação da rosa", "Feliz 
aniversário", "A menor mulher do mundo", "O jantar", "Preciosidade", "Os laços de família", "Começos 
de uma fortuna", "Mistério em São Cristóvão", "O crime do professor de matemática" e "O búfalo". 
(LISPECTOR, 1998) 

 
 

21 



 

Acessível e conhecida pelo público brasileiro, em 1967, Clarice passa a 

escrever semanalmente no Jornal do Brasil. Alterna o espaço da coluna entre assuntos 

mundanos ou de tom confessional, marcando, assim, um período bastante produtivo e 

afetuoso da autora. Sua participação no jornal, iniciada por necessidades financeiras, 

surpreendeu Clarice com o nível de intimidade e entrega necessárias para com os 

leitores semanais. Durante seu emprego no Jornal publicou, em 1969, o romance Uma 

aprendizagem ou o livro dos prazeres (1969) e, em 1971, Felicidade Clandestina 

(1971). Em 1973, seu contrato foi encerrado. 

Foi em paralelo ao trabalho no Jornal do Brasil que Clarice iniciou suas 

publicações de histórias infantis. A primeira delas foi contada à seu filho, Paulo, e por 

insistência dele, o livro foi publicado anos depois com o título de O mistério do coelho 

pensante (1967). Seguiu leal ao público infantil com as novas histórias: em 1969, de A 

mulher que matou os peixes (1968); em 1974, A vida íntima de Laura (1974); em 

1978, Quase de verdade (1978), publicado e editado postumamente por Olga Borelli. 

No mesmo ano que foi desligada do Jornal, Água viva (1973) foi lançado 

como marco de um dos momentos mais experimentais da escrita de Clarice Lispector. 

Seu monólogo mais abstrato, Água Viva (1973) nasceu de fragmentos, anotações e 

crônicas avulsas, organizados por Olga Borelli. 

Em 1974, lançou Onde estivestes de noite (1974) e esporadicamente, escreveu 

textos ao Manchete, sob encomenda. Também encomendado, desta vez por Álvaro 

Pacheco, o livro A via crucis do corpo (1974) foi à público em 1975. A obra conta 

com histórias de cunho erótico e grotesco – fato que desagradou profundamente a 

autora durante o processo craitivo. Mesmo sendo uma obra advinda da necessidade de 

renda e da relutância da autora perante ao tema, sugerindo até mesmo publicá-la sob 

pseudônimo, foi um livro que marcou o impulso criativo de Clarice. 

Seu último romance foi de grande sucesso, publicado pouco antes de vir à 

óbito. Apelou para suas pequenas notas avulsas para escrever grandes romances ou 

montar personagens como Macabéa (GOTLIB, 2009), personagem nordestina 

 
 

22 



 

arquitetada por Clarice durante um passeio à Feira de São Cristóvão em companhia de 

sua amiga. Escrito nos últimos meses de vida, publicado semanas antes de sua morte, 

Gotlib identifica o gesto final de Clarice: o olhar da alteridade absoluta. 

Após sua morte, algumas obras foram publicadas por Olga Borelli: Para não 

esquecer (1978), uma reunião de ensaios e reflexões; A bela e a fera (ou A ferida 

grande demais) (1979), conjunto de contos inéditos e dispersos e Um sopro de vida 

(pulsações) (1978), com textos escritos entre internações e transferências de hospitais.  

Afinal, quem foi Clarice? Em entrevista, Dalma Nascimento a questionou: “O 

que é ser Clarice?”, ao qual a autora respondeu: “Viver cada instante na fruição do 

momento. É como se estivesse em estado de graça, na clara/escura plenitude de meu 

silêncio.”. Respostas simples não eram opções quando o assunto era humanidade. 

Original, sensível, estrangeira, profunda, única - esses são alguns dos adjetivos 

que acompanharam Clarice em sua arte, sua vida e em seus legados. Para além de 

premiações ou fama, Clarice se lançou, desde os escritos mais incompreensíveis aos 

assuntos em folhas de jornal, em prol da sensibilidade humana. Como disse Guimarães 

Rosa (GOTLIB, 2024), lê-se Clarice não para a literatura, mas para a vida. 

Hélio Pellegrino, em homenagem a Clarice, descreveu-a como:  

[...] um ser assinalado, convocado a revelar o mistério que 
arde no coração das pessoas - e das coisas. [...] E dedicou-se a 
dizê-lo através da linguagem. Nessa medida, o campo 
gravitacional criado por Clarice transcende a dimensão 
literária, para tornar-se, também, testemunho filosófico 
místico - e visionário. (GOTLIB, 2024, p 196) 

A observação de Pellegrino acerca do transcender literário capta não só o 

âmbito individual, mas também a esfera unanimamente experienciada no coletivo, no 

para-além-de-si, na qual Clarice pousava seus escritos. Desde suas obras mais lúdicas 

às mais abstratas, o elemento-chave que dá forma à escrita clariceana é uma preciosa 

interseção: os fenômenos não só somente cósmicos, ou somente individuais, mas 

existem no entre. 

 
 

23 



 

Lúcio Cardoso definiu o trabalho de sua amiga como um longo, exaustivo e 

minucioso arrolamento de sensações. Etimologicamente, sensação vem do latim 

sensatio; sentire (sentir) e sensus (sentido, percepção). É interessante pensar que a 

sensação não tem um fim em si mesma. Isso porque, para além do próprio sentir, é 

crucial o tom dos sentidos e das percepções, regados de símbolos sociais, coletivos, 

compartilhados, ou seja, regados do que é externo a nós, mas que, mesmo assim, é 

compartilhado na vivência humana. 

 Clarice abordou uma das experiências vividas nessa interseção como estado de 

graça. Estado de Graça é tratado por Clarice Lispector como uma graça especial 

limitada, dada de tempos em tempos. É nesse estado que a pessoa comum percebe e 

recebe, subitamente, a dádiva indubitável de existir materialmente. Em outras 

palavras, porque se é comum, humano e reconhecível, torna-se totalmente real. É um 

estado de lucidez e bem-aventurança física que convoca a felicidade e leveza de 

experienciá-lo sem questioná-lo em demasia. 

Atravessado por silêncio e quietude, abre-se espaço para uma espécie de 

anunciação, não religiosa, mas como se a vida anunciasse o mundo. Após os minutos 

de graça, uma sensação de saudosismo e suavidade logo é sentida quando, justamente, 

o ser humano se depara novamente com sua condição. Isso porque, segundo Clarice, 

no retorno à vida mundana, revela-se a pobreza implorante do ser humano. 

Em paralelo com ideias freudianas, Clarice chamou de ‘destino simplesmente 

humano’ a vida que é feita de luta, sofrimento, perplexidade e alegrias menores. De 

maneira similar, tal vivência é abordada em O Mal estar da Cultura: 

Apesar da expansão das satisfações pelas fantasias 
como fonte de prazer e consolo para a existência, não 
se consegue produzir mais que um passageiro 
alheamento às durezas da vida, não sendo forte o 
bastante para fazer esquecer a miséria real. (Freud, 
1930, p 37) 

 
 

24 



 

Apesar de tais limites da existência humana terem sido acentuados, nesse 

estado experimenta-se algo que parece redimir a condição humana. A autora aponta 

que, após a graça, passa-se a ter uma espécie de confiança no sofrimento e em seus 

caminhos tantas vezes intoleráveis. É como se a frustração envolta no existir fosse 

também um re-ensaio para se instigar uma existência potencial que, por fim, compõe a 

vida humana não simplesmente interna ou externa, mas vivida na interseção desses 

dois fenômenos. 

 

3.​ A FALHA, A CONFIANÇA E A NOÇÃO EU NÃO-EU 

Donald Woods Winnicott, um pediatra e psicanalista inglês do século XX, foi 

um dos grandes responsáveis por repaginar os feitos psicanalíticos disseminados, em 

grande parte, por Sigmund Freud. A partir de sua prática clínica médica e 

psicanalítica, direcionou seus estudos ao brincar, às relações objetais e à díade 

mãe-bebê – temas também abordados por Michael Balint, Ella Sharpe e Sylvia Payne. 

Em 1956, esclarece o novo ponto de partida ao se fazer e pensar a psicanálise: 

[...] já estamos bem longe daquela desajeitada fase da teoria 
psicanalítica em que falávamos da vida do bebê como se esta 
tivesse início com suas experiências instintivas orais. Hoje 
estamos engajados no estudo do desenvolvimento inicial e do 
self primitivo que, quando o desenvolvimento alcança um 
grau suficientemente elevado, é fortalecido pelas experiências 
do id em vez de prejudicado por elas. (WINNICOTT, 2021, p 
484) 

No debruçar ao desenvolvimento inicial, Winnicott (2021) defende que o bebê, 

vulnerável, dependente e não integrado, está invariavelmente associado à um ambiente 

suficientemente bom que se adapta à sua chegada. Isto é, um meio que o possibilita 

alcançar satisfações, ansiedade e conflitos inatos e pertinentes a cada etapa da primeira 

infância (WINNICOTT, 2021/1956). É esse meio que trilhará o desenvolvimento 

primitivo satisfatório da criança e permitirá sua vida saudável como futuro adulto. 

 
 

25 



 

Uma figura é imprescindível nessa desenvoltura: a mãe suficientemente boa. 

Inicialmente, espera-se que ela se encontre em um estado psicológico de sensibilidade 

acentuada, o estado da preocupação materna primária. Durante o fim da gravidez até 

as primeiras semanas após o nascimento do bebê, orientada por esse estado especial, é 

inaugurado um contexto para que a constituição da criança se manifeste. Isto é, 

contexto de provisão do ambiente, basal para o continuar a ser, para a constituição de 

um ego pessoal e para o defronte com as dificuldades inerentes à vida (WINNICOTT, 

2021/1956).  

O manuseio adequado e oferecido com certa prontidão e repetição envolve a 

criança de tal maneira que sua sobrevivência não é motivo de desespero. Desse modo, 

o bebê pode experienciar a não integração, um estado de relaxamento ou repouso, 

possível apenas quando o continuar a ser não é interrompido pelo medo de 

aniquilamento. Atravessado esse estado primário, o bebê amadurece a ponto de 

alcançar a integração e a constituição verdadeira de si mesmo. Futuramente, é a 

experiência arcaica da não integração que permitirá os momentos de relaxamento e 

criatividade dos adultos. Winnicott esclarece: 

Quando se está sozinho [...] o bebê é capaz de fazer o 
equivalente ao que no adulto chamamos de relaxar. O bebê 
tem a capacidade de se tornar não integrado, de devanear, de 
estar num estado em que não há orientação, de ser capaz de 
existir como alguém que não é nem um mero reator às 
intrusões externas nem uma pessoa ativa com uma direção de 
interesse ou movimento. [...] Com o passar do tempo surge 
uma sensação ou um impulso. Nesse cenário, a sensação ou o 
impulso será sentido como real e será verdadeiramente uma 
experiência pessoal. (WINNICOTT, 2022/1958, p 40) 

Em acréscimo, Jan Abram (2000) aprofunda: 

Tanto o bebê quanto o adulto capazes de relaxar e de 
não-integrar-se conhecem existencialmente a experiência de 
confiar e de sentir-se a salvo. Esta é uma experiência que 
conduz à capacidade de gozar das atividades culturais. A 
não-integração está associada ao ser e à criatividade. A 
capacidade de não-integrar-se, assim, também constitui-se em 

 
 

26 



 

uma aquisição do desenvolvimento. (ABRAM, J, 2000, p 
123) 

Durante as primeiras semanas de vida, cuidados como a provisão possuem 

papel fundamental para a constituição do self e para outras sofisticações do 

amadurecer saudável. O psicanalista inglês aprofunda: 

O amor da mãe e sua estreita identificação com o bebê 
alertam-na para a necessidade deste, o que a leva a 
providenciar alguma coisa mais ou menos no lugar certo e no 
momento certo. Essa situação, repetida muitas vezes, dá 
início à capacidade do bebê para usar a ilusão, sem a qual 
nenhum contato seria possível entre a psique e o ambiente. 
(WINNICOTT, 2021/1952) 

Essa situação pode ser muito bem ilustrada no momento da amamentação. 

Dois fenômenos estão em cena: o bebê, energizado por suas vontades instintivas e 

ideias predatórias; e a mãe, dona do seio e da ideia de que gostaria de ser atacada por 

uma criança faminta. Esses dois fenômenos não se relacionam mutuamente até que 

mãe e criança vivam juntas uma experiência. (WINNICOTT, 2021/1945) 

Madura, apta, tolerante, precisa e compreensiva, a mãe sustenta e apresenta o 

seio real justamente onde o bebê está pronto para criá-lo. Essa experiência de ilusão 

servirá como nada mais do que material mnemônico para o primeiro vínculo ou 

contato do bebê com a realidade externa ou compartilhada. A área intermediária dessa 

cena se dá na medida em que o bebê aceita parte dessa experiência como fruto de sua 

alucinação, sendo criador mágico do objeto, e outra parte como algo externo a si que 

coincidiu com sua própria capacidade criativa. (WINNICOTT, 2019/1951) 

Por sua vez, é natural e esperado que a mãe suficientemente boa 

gradativamente falhe, e inicie o processo de desilusão do bebê. Em paralelo, está o 

bebê, com a crescente necessidade e capacidade de encarar tal falta de adaptação – e 

tolerá-la, do início ao fim, como frustração. Winnicott (2019/1951) diz que a fase em 

que o bebê lida com o fracasso materno é o pontapé para que os objetos se tornem 

reais, sendo o cenário onde onipotência é abalada, além de destacar a tensão causada 

pela relação entre realidade externa e interna – inerente e perpétua enquanto humanos. 

 
 

27 



 

Segundo Winnicott (2021/1954), mesmo nessa tensão, não se pode afirmar, 

ainda, que as funções e sua elaboração imaginativa são distinguidas com clareza entre 

fato e fantasia. É a mãe suficientemente boa, provedora de certa estabilidade e da 

simplicidade confiável do ambiente, que além de desempenhar essas funções, deve 

persistir temporalmente com elas para que alguma discrimação passe a ser possível ao 

bebê. Sobre isso: 

A mãe está sustentando a situação e o dia prossegue em sua 
marcha, e o bebê toma consciência de que a mãe “tranquila” 
esteve envolvida com a grande onda da experiência instintiva, 
e sobreviveu. Isso se repete dia após dia, até que, no fim das 
contas, o bebê começa a reconhecer a diferença entre os 
chamados fatos e fantasias, ou entre a realidade externa e a 
interna. (WINNICOTT, 2021/1954-1955, p 431/432) 

A repetição da confiança e segurança do bebê para com a figura materna, 

persistentes temporalmente, possibilitam-lhe uma espécie de membrana limitadora, 

com diferenciação entre interior e exterior. Assim, o estado de não integração é 

atravessado, dando início ao senso de integração, de um estágio de unidade. Ou seja: 

dentro, o mundo interior; fora, o externo a si. A dicotomia que se apresenta, portanto, 

é de, agora, ser capaz de sustentar objetos subjetivos ao passo que também consegue 

reconhecer e se inserir na realidade comum aos humanos. 

Aparentemente, após algum tempo o indivíduo será capaz de 
constituir memórias de experiências sentidas como boas, de 
modo que a experiência da mãe sustentando a situação 
torna-se parte do eu, é assimilada para dentro do ego. Dessa 
forma, a mãe real passa a ser cada vez menos necessária. O 
indivíduo adquire um ambiente interno. A criança poderá 
encontrar novas experiências de sustentação da situação, e 
com o tempo poderá também assumir a função de ser aquela 
que sustenta a situação para uma outra pessoa, sem 
ressentimento. (WINNICOTT, , 2021/1954-1955, p 437/438) 

Para além da dicotomia dentro/fora, Winnicott (2019) foi sensivelmente sagaz 

ao pontuar a necessidade de definir a terceira parte da vida de um ser humano: a área 

ou zona intermediária da experimentação, constituída pela realidade interior e pela 

vida exterior. Em outras palavras, a terceira zona seria a intermediária entre o 

 
 

28 



 

subjetivo e aquilo que é objetivamente percebido, como um local de repouso para o 

indivíduo engajado na tarefa de manter as realidades interna e externa separadas, mas 

inter-relacionadas. 

Fundamentalmente, é essa zona neutra da experiência a grande aliada aos 

fenômenos e objeto transicional. De acordo com Winnicott (2019/1951), o objeto 

transicional é a primeira posse “não eu” que serve de representação da transição 

gradual de um estado de fusão do bebê com a mãe para um estado de relação com a 

mãe como um ser externo e separado. Ao mesmo tempo, é tido como objeto externo 

(representação do seio materno) e como interno (seio magicamente introjetado), mas é 

diferente de ambos.  

Na observação de um bebê qualquer, é notável que esse objeto, símbolo da 

união entre o bebê e a mãe (ou parte da mãe) ganha uma importância vital para a 

criança. Aqui, não se trata de uma alucinação. O que se inaugura é um relacionamento 

entre o bebê e algo que existe materialmente, que demonstra vitalidade ou realidade 

própria – e a consequência do choque gradual ocasionado pela perda da onipotência. 

(WINNICOTT, 2019/1971) 

A internalização/introjeção de partes dessa e de outras experiências primitivas 

de vida que determinam o uso do espaço potencial é possível apenas quando há 

segurança por parte do bebê relativa à mãe e ao ambiente. Em circunstâncias 

favoráveis, o espaço transicional se torna repleto de produtos da imaginação criativa 

do bebê, que passa a usar objetos concretos para mostrar-se criativo neles e com eles. 

Então, é no estado potencial entre mãe e bebê que o brincar criativo se revela.Lê-se: 

Aqui, onde há confiança e constância, existe um espaço 
potencial que se transforma em uma infinita área de 
separação que o bebê, a criança, o adolescente ou o adulto 
podem preencher criativamente com o brincar, transformado 
ao longo do tempo na fruição do patrimônio cultural. 
(WINNICOTT, 2019/1975, p 174) 

 

 
 

29 



 

Nessa trajetória, a criança pode, futuramente, desfrutar e fazer uso da 

separação e da independência de maneira saudável.Ou seja, a tensão da separação 

mãe-bebê – eu e “não eu” – vivida a partir da confiança, é também, em certa medida, 

saudavelmente distensionada ao se preencher o espaço potencial com o brincar 

criativo. O brincar criativo é o meio do fazer e do viver saudável, pois é nele que a 

criança ou o adulto tem liberdade para a criatividade. Sendo assim, é uma experiência 

sempre criativa, uma forma básica de viver, desde o brincar infantil às esferas sociais, 

como arte e religião. (WINNICOTT, 2019/1975) 

Winnicott (2019/1975) observa que, análogo à concentração de crianças e 

adultos, o estado de quase desconexão durante o brincar permite que uma 

concentração particular, dificilmente abandonada e pouco permeável à intrusões. 

Demandada atenção e presença um tanto espontâneas, sem o exagero de quem tenta se 

concentrar demais, pode-se experienciar os alicerces temporais e espaciais da 

experiência, conectando passado, presente e futuro. Ou seja, é a criança que confia que 

consegue não se concentrar e racionalizar tanto os comportamentos, objetividades e os 

símbolos, tornando o brincar a ocupação de um lugar, espaço e tempo. 

O lugar especializado da brincadeira, em sentido abstrato, é o que se desdobra 

no lugar da experiência cultural. É a terceira área: um engendramento de uma 

realidade aberta e instável que originalmente se dava pelo espaço potencial entre o 

indivíduo e o objeto, passando a ser o espaço entre o sujeito e o ambiente. Então, um 

pressuposto teórico importante entra em destaque: as experiências culturais estão em 

continuidade direta com a brincar – e nada mais são do que extensão da ideia de 

fenômenos transicionais e da brincadeira infantil. (WINNICOTT, 2019/1971) 

Dessa forma, os objetos e fenômenos transicionais ficam espalhados por todo o 

campo cultural. Isso se dá por uma simples e direta evolução desses fenômenos para o 

brincar, do brincar para o brincar compartilhado e, em seguida, para as experiências 

culturais. Ao modo como o indivíduo aborda esse contato com a realidade externa, é 

 
 

30 



 

possível assinalar a criatividade como forma de viver e experienciar o mundo. 

Winnicott afirma: 

No indivíduo saudável o que existe é um ser espontâneo e 
criativo. Há ao mesmo tempo a capacidade para o uso de 
símbolos. Dito de outro modo, a saúde aqui está intimamente 
ligada à capacidade do indivíduo de viver em uma área 
intermediária entre o sonho e a realidade, aquela que é 
chamada de vida cultural (WINNICOTT, 2022/1960, p 210) 

Usufruir das atividades culturais na adultez, segundo Abram (2000), só é 

viável caso, primitivamente, tenha-se experienciado a não integração. Isso porque, 

inalteravelmente, a não integração está associada ao ser e à criatividade. Pode-se dizer, 

portanto, que o viver criativo só emerge naquilo que se encontra na zona neutra da 

experiência – inquestionável e de relaxamento – na qual, anteriormente, foi vivenciado 

o estado – de repouso – da não integração da personalidade. Dessa maneira, 

evidencia-se que: 

O espaço potencial implica a possibilidade de experimentação 
da não integração, isto é, de limiares não completamente 
traçados entre o eu e o mundo – a atualização de 
potencialidades, nesse contexto, está articulada à 
experimentação de um terceiro espaço nem subjetivo, nem 
objetivo. (DAL MOLIN et al., 2020, p. 334) 

Em paralelo, ser criativo pressupõe um sentimento de existência como base a 

partir da qual se pode operar. Portanto, a criatividade é o que brota do ser. (ABRAM, 

2000). Em outras palavras, a espontaneidade do criar nada mais é do que a retenção 

por toda vida de algo que primitivamente foi viabilizado pela mãe suficientemente 

boa: a capacidade do bebê de criar o mundo – antes, magicamente; agora, 

criativamente.  

 

 

 

 

 
 

31 



 

4.​ A ZONA INTERMEDIÁRIA EM QUE VIVEMOS 

Clarice Lispector cunhou o termo estado de graça não como uma exaltação 

mística ou um momento de transcendência literária, mas sim como uma experiência de 

contato com a própria possibilidade de existir (GOTLIB, 1955, p 429). Tanto nas 

obras ficcionais quanto em entrevistas e crônicas, o estado de graça aparece como um 

instante de inteireza, uma suspensão do pensamento racional em favor de um sentir 

que integra. Não se trata de algo a ser alcançado, mas de algo que se manifesta quando 

o eu cessa de suas defesas e, por um breve tempo, permite-se coincidir com algum 

aspecto da realidade. 

Winnicott descreve algo semelhante quando aborda o espaço potencial. Ou 

seja, quando trata da zona intermediária em que o sujeito amadurecido pode brincar, 

criar e viver de modo autêntico. São nas possibilidades desse “entre” que a experiência 

se torna verdadeiramente viva, porque o indivíduo não está nem fundido ao mundo, 

nem isolado dele. O espaço potencial é o terreno onde o ser humano encontra 

liberdade de movimento entre o interno e o externo, o imaginado e o compartilhado. 

Ao aproximar o estado de graça de Clarice dessa formulação winnicottiana, 

compreende-se que ele pode ser permeado de algo vindo do fazer criativo. Sendo 

assim, pode-se entendê-lo como uma experiência possível a quem alcançou um grau 

de amadurecimento que permite a continuidade de ser. Em outras palavras, aquele que, 

a seu modo, sustenta a tensão inesgotável entre realidade interna e externa sem defesas 

irreparáveis. 

Presumimos que a aceitação da realidade é uma tarefa que 
nunca é completada, pois nenhum ser humano está livre da 
tensão causada pela relação entre as realidades interna e 
externa, e que essa tensão é aliviada por uma área 
intermediária de experiência (cf. Riviere, 1936) que não é 
contestada (artes, religião etc.). Essa área intermediária é uma 
continuação direta da área do brincar da criança pequena que 
se “perde” na brincadeira. (WINNICOTT, 2019, p 28) 

 

 
 

32 



 

 

Então, nesse sentido, compreende-se o estado de graça não como ruptura, mas 

como ferramenta de continuidade: o instante em que a experiência criativa se vive 

como plenitude. 

Clarice, ao nomear esse estado, parece reconhecer que ele não pertence à 

religião nem à arte isoladamente, mas à própria estrutura humana da criação. Assim 

como Winnicott (2019) afirma que é no brincar, e talvez apenas no brincar, que o 

indivíduo é livre, o estado de graça clariceano é o ponto em que ser livre se dá no viver 

a experiência com presença. Esse fazer – nos primórdios, o brincar – é possível 

apenas na zona intermediária, onde existe o contato e a brincadeira como mediadores 

entre realidade compartilhada e interna, na qual o sujeito encontra o ritmo de seu 

próprio existir. 

[...] é preciso separar a noção de criação da de obra de arte. É 
verdade que uma criação pode ser uma pintura, uma casa, um 
jardim, uma roupa ou um penteado, uma sinfonia ou uma 
escultura; tudo, até uma refeição preparada em casa. Talvez 
fosse melhor dizer que essas coisas são criações. A 
criatividade sobre a qual me debruço é universal e faz parte 
de estar vivo. (WINNICOTT, 2019, p 85) 

Apesar do senso de estar vivo e da criação depender do amadurecimento, 

também é interessante destacar aspectos de regressão como apoio de algo que se cria. 

Exemplificado pelo estado de graça, pode-se entender que o sujeito em graça 

experimenta algo mais ou menos similar à onipotência do bebê, assim como vivencia 

algo parecido com a desilusão no momento em que a graça se encerra.  

É essa vivência e essa possibilidade de reensaio da onipotência e da desilusão 

que demarcam o leque de experiências possíveis a partir das vivências iniciais de cada 

indivíduo. Isto é, o estado de graça pode servir como exemplo de forma criativa de 

regressão psíquica, baseada na trajetória do sujeito como alicerce aos modos de se 

existir no mundo. Isso porque as experiências de um sujeito na zona intermediária só 

 
 

33 



 

são traçadas a partir da quantidade e qualidade dos primeiros cuidados recebidos. 

Sobre isso Winnicott afirma: 

A variabilidade nos seres humanos está diretamente 
relacionada à quantidade e à qualidade dos ambientes 
oferecidos logo no início ou nas primeiras fases da 
experiência de vida de cada bebê. (WINNICOTT, 2019, p 89) 

Portanto, essas sofisticações emocionais da experiência não são exclusivas aos 

artistas, aos escritores ou aos escolhidos. Na verdade, o luxo da criatividade existe 

para quem, no início da vida, contou com a mãe e o ambiente suficientemente bons. 

Em vista disso, essa criação faz parte tanto de uma realidade individual que rastreia a 

pluralidade e a originalidade do viver criativo, quanto da realidade compartilhada que 

dá palco e testemunha as diversas formas de se viver no mundo.  

Assim, o estado de graça pode ser tido como expressão clariceana que remete à 

uma experiência psíquica amadurecida, que nasce do mesmo lugar de onde Winnicott 

faz emergir o viver criativo. O instante em que o eu, o mundo e a experiência se 

sobrepõem de maneira criativa e não ameaçadora.  Equivalente à não integração 

saudável descrita por Winnicott, a graça seria como uma suspensão da racionalidade 

em que o sujeito pode repousar em si e, ao mesmo tempo, abrir-se ao outro.  

Desse modo, pode-se observar que tanto o psicanalista quanto a escritora 

apontam para uma condição em que o humano encontra repouso no próprio gesto de 

ser. O espaço potencial e o estado de graça, ainda que pertençam a campos distintos, 

compartilham o mesmo território simbólico: o da experiência viva, sustentada, em que 

se torna possível habitar o entre — o lugar em que a vida, por um instante, se basta. 

O fio condutor de ambas as experiências é de que algo há de servir ao ser 

humano como sentir que vale a pena viver (WINNICOTT, 2019). Diante do fazer e 

criar, dentre tantas facetas de frustração, por fim, advém um motivo para continuar a 

ser. Sem submissão a realidade externa ou servidão ao aparato psíquico, o ser humano 

segue a vida pois com ela encontra um modo de viver que pulsa e convoca-o 

constantemente a criar diversas formas de se estar no mundo. 

 
 

34 



 

5.​ CONCLUSÃO 

O percurso desta pesquisa buscou compreender o modo como o estado de 

graça, ideia recorrente na obra e nas falas de Clarice Lispector, pode ser interpretado à 

luz da teoria psicanalítica de Donald Winnicott, especialmente em sua formulação 

sobre o espaço potencial e o viver criativo. A partir do diálogo entre literatura e 

psicanálise, foi possível aproximar dois campos que, embora distintos em linguagem e 

método, compartilham a mesma preocupação com o humano em sua forma mais viva 

e autêntica de existir. 

A originalidade de Clarice Lispector, em sua vida e em sua obra, ilustram que a 

literatura ultrapassa o limite da narrativa e perpassa a vivência. Por sua vez, o estado 

de graça, nesse contexto, representa o território no qual o cotidiano se converte em 

revelação: o espaço em que o banal se abre à sutileza da presença e da surpresa. De 

modo análogo, o espaço potencial descrito por Winnicott configura-se como o lugar 

em que a subjetividade encontra liberdade para brincar e criar, preservando algo sobre 

a autenticidade de existir. 

No desenvolvimento deste trabalho, observou-se que o estado de graça 

clariceano não se apresenta como fenômeno místico ou religioso, mas como uma 

experiência psíquica possível, uma vivência de integração possível durante o instante. 

Essa experiência pode ser tida como próxima à qual Winnicott denominou zona 

intermediária, ou seja, o espaço onde o sujeito amadurecido pode sustentar o encontro 

entre realidade interna e externa, sem se perder em nenhuma delas. 

Assim, o estado de graça se manifesta como forma de viver criativamente, 

viável apenas quando o indivíduo alcança certo grau de amadurecimento emocional. O 

que Clarice descreve como a dádiva de existir, Winnicott traduz como a continuidade 

de ser. A interseção valiosa é de que ambos apontam para a experiência de se habitar a 

própria vida não por mediações excessivas, mas sim pela manutenção da 

espontaneidade e abertura. 

 
 

35 



 

Ao longo dos capítulos, tornou-se evidente que tanto Clarice quanto Winnicott 

colocam a criação como eixo central da existência humana. Criar, para ambos, não é 

apenas produzir, mas viver. Assim, o estado de graça pode ser compreendido como o 

instante em que o sujeito reencontra a confiança primordial — aquela que um dia o fez 

brincar e existir no mundo com liberdade. A literatura clariceana, ao narrar essa 

experiência, revela uma dimensão profunda e sensivelmente humana, imersa também 

em uma experiência psíquica: o momento em que a vida, mesmo ordinária, se torna 

habitável. 

Com isso, a proposta desta monografia foi reafirmar que a escrita e o 

pensamento clariceanos não se afastam da vida, mas a intensificam. Clarice Lispector, 

em alguma medida, congruente à Winnicott, aposta na possibilidade de uma vida 

criadora, capaz de suportar a frustração, a falta e o não saber. Sendo assim, o estado de 

graça ou o sentimento da graça antes de ser um ponto de chegada, é um modo de 

atravessar o viver, envolto em uma confiança silenciosa de que o ser ainda pode 

acontecer. 

Como contribuição teórica, o trabalho oferece uma leitura que aproxima arte e 

psicanálise, demonstrando como a literatura pode traduzir, em linguagem sensível, 

fenômenos da experiência psíquica. No plano prático, amplia o olhar da psicologia e 

sobre os fenômenos existenciais, de maneira suficientemente sensível às 

possibilidades do viver criativo, destacando o papel do ambiente e da confiança como 

condições para o florescimento do ser. 

Por fim, entende-se que esse diálogo entre psicanálise e literatura se faz 

imprescindível. Isso porque na medida em que não se esgota nas análises ou críticas 

literárias das obras de Clarice Lispector, essa interface se esparrama pelo 

reconhecimento e pela compreensão teórica da experiência humana. Como 

continuidade deste trabalho, sugere-se investigar o modo como outros autores da 

literatura brasileira abordam as sutilezas e nuances das experiências humanas, 

 
 

36 



 

complexas como vivência e emocionalidade, ampliando, assim, o campo do viver 

criativo no encontro entre arte e psicanálise. 

Compreender o estado de graça como uma forma de viver criativamente é 

reconhecer, em Clarice Lispector e Donald Winnicott, a convergência entre literatura e 

psicanálise enquanto modos de sustentar a existência. Ambos mostram que a criação 

não é privilégio da arte, mas condição do viver humano. Assim, este estudo reafirma a 

importância de preservar, no campo psicanalítico e literário, os espaços de liberdade e 

imaginação que permitem ao sujeito continuar a ser. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

37 



 

6.​ REFERÊNCIAS 

ABRAM, Jan. A linguagem de Winnicott. São Paulo: Martins Fontes, 2000.  

ANDRADE, Carlos Drummond de. Amar se aprende amando. Rio de Janeiro: José 

Olympio, 1985. 

DAL MOLIN, E. C.; KLEIN, T.; DAL MOLIN, I. S. B.; COELHO JUNIOR, N. E. 

“Enlouquecer com”: o caso Ferenczi e algumas questões para a psicanálise 

contemporânea. Revista Latinoamericana de Psicopatologia Fundamental, São Paulo, v. 

23, n. 2, p. 331–347, 2020.  

DA SILVA SANTOS, Ray; DE CARVALHO, Camila Ferreira. A presença do 

inconsciente em Um Sopro de Vida, de Clarice Lispector. Crátilo, v. 10, n. 1, p. 23-31, 

2017. 

DUNKER, Christian Ingo Lenz. Mal-estar, sofrimento e sintoma. Tempo Social, revista 

de sociologia da USP, v. 23, n. 1, p. 116, 2015. 

FREUD, Sigmund. O futuro de uma ilusão. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2011. 

FREUD, Sigmund. O mal-estar na civilização. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2010. 

GOTLIB, Nádia Battella. Clarice: uma vida que se conta. 6. ed. São Paulo: Edusp, 
2009.  

______(org.). Clarice na memória de outros. Belo Horizonte: Autêntica, 2024. 

INSTITUTO MOREIRA SALLES. Acervo Clarice Lispector. Disponível em: https:// 
site.claricelispector.ims.com.br/acervo/. Acesso em: 20 nov. 2025.  

KAMINSKI, Ana Luisa. Ressonâncias entre psicanálise e arte: intervalos, desmontagens e 
rearticulações. 2011. 

LISPECTOR, Clarice. A bela e a fera (ou a ferida grande demais). Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1979. 

______. A descoberta do mundo: crônicas. Rocco, 1999. 
 
______. A descoberta do mundo. 11. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2019. 
 
______. Água viva. Rio de Janeiro: Rocco, 2020. 
 

 
 

38 



 

______. A legião estrangeira. Rocco, 2020. 
 
______. A maçã no escuro. 1 ed. Rocco, 1998. 
 
______e. A mulher que matou os peixes. Rocco, 1999. 
 
______. A paixão segundo G.H.. 24. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2020. 
 
______. A via crucis do corpo. Rocco, 2020. 
 
______. A vida íntima de Laura. Rocco, 1999. 
 
______. Clarice na memória de outros. Organização de Aparecida Maria Nunes. Rio de 
Janeiro: Rocco, 2001. 
 
______. Felicidade Clandestina. Rio de Janeiro: Rocco, 1998 
 
______. Laços de família: contos. Rio de Janeiro: Rocco, 1998 
 
______. O mistério do coelho pensante. Rio de Janeiro: Rocco, 2020. 
 
______. Onde estivestes a noite. Rio de Janeiro: Rocco, 2020. 
 
______. Para não esquecer. Rocco, 1999. 
 
______. Quase de verdade. Rocco, 1999. 
 
______. Todas as cartas [e-book]. Rio de Janeiro: Rocco, 2020. Edição Kindle. 
 
______. Uma aprendizagem ou o livro dos prazeres. Rio de Janeiro: Rocco, 1998 
 
______. Um sopro de vida. 14. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2022. 

MOSER, Benjamin. Clarice. Tradução de José Geraldo Couto. São Paulo: Cosac Naify, 
2011.  

RABATÉ, J-M.. Psicanálise e literatura: Por que, hoje?. Trivium: Estudos interdisciplinares, p. 
162-171,2017.  
 
PHILLIPS, A. Winnicott. São Paulo: Idéias & Letras, 2006 
 
SANCHES, Elisabete Ferraz. Clarice Lispector e a psicanálise: diálogos possíveis.. Tese de 
Doutorado. USP, 2019. 
 
SOUZA, Ieslei Miguel; DE LIMA, Priscilla Melo Ribeiro. Clarice Lispector e Rodrigo SM: 
uma narrativa que borda o sujeito do desamparo. Revista Subjetividades, v. 23, n. 2, p. 1-14, 
2023. 

 
 

39 



 

WINNICOTT, Donald W. O brincar e a realidade. São Paulo: Martins Fontes, 2022.  

______. O ambiente e os processos de maturação: estudos sobre o desenvolvimento 
emocional. São Paulo: Martins Fontes, 2022. 

______. Da pediatria à psicanálise: obras escolhidas. São Paulo: Martins Fontes, 2022.  

______. A natureza humana. São Paulo: Martins Fontes, 2022.  

 
 

40 


	1.​INTRODUÇÃO 
	1.1. OBJETIVO 
	1.2. JUSTIFICATIVA 
	1.3. METODOLOGIA 

	2.​VIDA E OBRA DE CLARICE LISPECTOR 
	2.1. CLARICE NAS HISTÓRIAS E MEMÓRIAS 
	2.2. A ESCRITORA, CLARICE LISPECTOR 

	3.​A FALHA, A CONFIANÇA E A NOÇÃO EU NÃO-EU 
	4.​A ZONA INTERMEDIÁRIA EM QUE VIVEMOS 
	5.​CONCLUSÃO 
	6.​REFERÊNCIAS 

