
 

                                                                            
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO RIO DE 

JANEIRO CENTRO DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS HUMANAS 
DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA 

CURSO DE PSICOLOGIA 
 

 

 

AMANDA MOURA CHIARETTI 

 

 

O CORPO COMO UM LOCAL PRIVILEGIADO DO SOFRIMENTO 

PSÍQUICO: ARTICULAÇÕES ENTRE A PSICOTERAPIA 

CORPORAL E A PSICANÁLISE SOBRE A AUTOMUTILAÇÃO. 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2025 



1 

AMANDA MOURA CHIARETTI 

 

 

 

O CORPO COMO UM LOCAL PRIVILEGIADO DO SOFRIMENTO 

PSÍQUICO: ARTICULAÇÕES ENTRE A PSICOTERAPIA 

CORPORAL E A PSICANÁLISE SOBRE A AUTOMUTILAÇÃO. 

 

 

 

 

 

 

 

 
Monografia apresentada ao Departamento de 

Psicologia da Pontifícia Universidade Católica do 

Rio de Janeiro como requisito parcial para a 

obtenção do título de psicóloga. 

 

 

 

 

Orientador: Carlos Eduardo Brito  

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro  

2025 



2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esse trabalho ao meu pai e a minha 

avó Ruth, que acompanharam de perto meus 5 anos de graduação 

com tanto carinho. Quem caminha sozinho pode até chegar mais 

rápido, mas aquele que vai acompanhado, com certeza vai mais 

longe (Autor Desconhecido).  

 



3 

AGRADECIMENTOS 

 

À minha mãe que com seu amor e sensibilidade me ajuda a sonhar todos os dias e ao meu 

pai que com sua força inesgotável me ajuda a materializar todos eles. Sinto muito orgulho 

de ser filha de vocês.  

À minha avó, Ruth, que constantemente demonstra seu amor fazendo pipoca, minha 

comida favorita, contribuindo para esse trabalho e tornando minhas tardes de estudo 

infinitamente melhores.  

À toda minha família que me acolhe com tanto afeto: Carol, Alexandre, Felipe, Rafaela, 

Caio, Cristina, e claro, meus avós Jeanette e Sergio. 

Ao Apolo, meu fiel companheiro de quatro patas, que acompanhou todas as etapas deste 

trabalho atentamente como um excelente estagiário. 

Ao meu orientador, supervisor, professor, exemplo de profissional e ser humano, Carlos 

Eduardo Brito, que me auxiliou nos meus primeiros passos na jornada clínica, neste 

trabalho e me mostrou a psicoterapia corporal, essa abordagem tão especial, e por isso 

serei sempre grata.  

À professora Silvia Zornig, que me possibilitou aprofundar minhas reflexões sobre meu 

trabalho através de sua aula e trocas profundas e cativantes em seu grupo de pesquisa.  

À Mariana, minha terapeuta e profissional exemplar, que constantemente me ajuda a “sair” 

da minha mente e a sentir o mundo com meu corpo. 

Às minhas queridas amigas e brilhantes colegas de equipe, Julia, Elisa e Bruna, não 

consigo pensar em pessoas melhores para dividir o primeiro contato na clínica do que com 

vocês. Meu coração se enche de alegria por ter experienciado esses 2 anos de SPA ao lado 

de cada uma. Nossas tardes de supervisão sempre estarão na minha memória.  

Aos meus queridos amigos e também colegas de estágio, Pedro e Victor Hugo, obrigada 

por tantas trocas e ensinamentos, confio e acredito no trabalho de vocês e nos profissionais 

que vocês já são. Me sinto muito orgulhosa de ter experienciado de perto o início de um 

caminho que tenho certeza que será super especial.  

À minha supervisora do Instituto Comportamente, e exemplo de profissional, Fabíola 

Salustiano, obrigada por ter me dado uma das oportunidades mais lindas da minha 

graduação e ter confiado em mim para fazer parte do seu time de estagiários. Levo cada 

um dos seus ensinamentos comigo. 



4 

Às minhas amigas mais antigas e que a vida me deu com tanto carinho, Marion, Manuela e 

Carolina, me sinto honrada pela oportunidade de crescer com vocês, e posso afirmar que 

não seria quem sou se não fosse por esse encontro, e por isso obrigada. 

À minha amiga Isabelle que nunca soltou a minha mão e me ensina todos os dias sobre 

amizade, lealdade e amor. 

À minha amiga Julia que viveu um pouco da imensidão do mundo e que me ensina um 

pouquinho sobre ele todos os dias. 

À minha amiga Sofia que me escuta com tanto carinho e me dá o prazer de aprender com 

ela e toda a sua sabedoria. 

À minha amiga Vitória, é sempre um prazer dividir o trajeto Recreio-Gávea com você. 

Obrigada por tornar meus dias mais felizes dividindo “tão tão distante” comigo. 

Ao Antonio, que ouviu incontáveis vezes sobre esse trabalho (e tantos outros). Obrigada 

por acreditar em mim e nos meus sonhos, espero que você possa viver muitos deles ao meu 

lado e que eu possa estar pertinho para também vibrar pelos seus.  

Aos meus bons encontros na faculdade e fora dela, mas que guardo no meu coração com 

imenso carinho: Kim, Marcela, Beatriz Nunes, Mylena, Luana, Verônica, Bernardo, Ana, 

Beatriz Lago, Marie, Leonardo, João, Guilherme e todos que de alguma maneira passaram 

pelo meu caminho.  

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 



5 

Resumo 

O presente trabalho tem como objetivo compreender o fenômeno da automutilação 

integrando as perspectivas da Psicanálise e da Psicoterapia Corporal, abordando seu 

caráter paradoxal e multifacetado, que se manifesta tanto como autodestruição quanto 

como autopreservação. A relevância de abordar esse tema sob a ótica dessas específicas 

abordagens, reside na lacuna existente na clínica tradicional quanto à exploração da 

comunicação não verbal, o que torna a abordagem corporal fundamental para acessar as 

defesas e a subjetividade, convocando o corpo como ferramenta primordial de análise. 

Para viabilizar este projeto, foi realizada uma pesquisa bibliográfica de natureza 

qualitativa, dedicada à análise e articulação conceitual de referenciais da Psicanálise 

(Freud, Anzieu e Roussillon) e da Psicoterapia Corporal (Reich, Lowen e Trotta). O estudo 

demonstra que a automutilação se inscreve como uma defesa radical frente ao sentimento 

de ameaça de desintegração do eu. No plano da metapsicologia, o ato autolesivo é 

compreendido como uma manifestação da Compulsão à Repetição (Freud), um ato que 

representa o sofrimento não simbolizado e da fragilidade na constituição do Eu-Pele 

(Anzieu). Conclui-se que o objetivo terapêutico central é utilizar a dinâmica transferencial 

para substituir a repetição do ato pela recordação e elaboração simbólica, permitindo tanto 

a reintegração da dimensão corporal como um continente psíquico seguro, e a 

possibilidade desse indivíduo fazer contato com um sofrimento que ainda não tem nome de 

uma maneira menos ameaçadora. 

Palavras-chaves: Automutilação. Psicanálise. Psicoterapia Corporal. Compulsão à 

Repetição. Eu-Pele. Transferência. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



6 

 

Sumário:................................................................................................................................6 
1. Introdução.......................................................................................................................... 8 
2. Psicoterapia corporal........................................................................................................12 

2.1. A evolução da Psicossomática e as contribuições de Reich para o 
encouraçamento........................................................................................... 12 
2.2. Caráter...................................................................................................16 
2.3. Couraça Muscular................................................................................. 17 
2.4. Contato e a prática clínica.....................................................................18 
2.5. A psicoterapia corporal e a automutilação............................................21 

3. A adolescência................................................................................................................. 24 
3.1 Da infância à adolescência.....................................................................24 
3.2. A adolescência como travessia............................................................. 24 
3.3. Prevalência na adolescência..................................................................27 
3.4. Prevalência em mulheres...................................................................... 29 

4. Dimensão corporal na contemporaneidade e a automutilação.........................................31 
4.1 O Eu-pele............................................................................................... 31 
4.2 Uma questão de pele.............................................................................. 34 
4.3. Automutilação como Vitória Pírrica e a transferência terapêutica....... 36 

5. Considerações Finais....................................................................................................... 39 
6. Referências Bibliográficas:..............................................................................................43 
 



7 

1. Introdução  

O corpo, historicamente, tem sido considerado objeto de estudo tanto da 

Psicanálise, quanto de outros saberes. Hoje, o corpo aparece na clínica por sua potência ou 

através de diversas formas de sofrimento, como é o caso dos transtornos alimentares, dores 

crônicas e a própria automutilação. De acordo com Falcão (2021), ao pensar na autolesão e 

diferentes sofrimentos provenientes do corpo a partir de uma perspectiva histórica, 

podemos concluir que, no passado, essas práticas tinham objetivos bem definidos, como é 

o caso dos ritos de passagem. Entretanto, ao contrário desse cenário, é possível observar 

que atualmente diferentes práticas envolvendo o corpo possuem sentidos plurais, de forma 

que muitas vezes nem os próprios sujeitos conseguem identificar o sentido por trás delas. 

Existe uma relação extremamente íntima entre corpo e cultura. Durante o Império 

Romano, sobretudo com o advento da religião cristã, a relação sujeito-corpo sofreu muitas 

mudanças. Isto é, enquanto anteriormente o corpo era uma fonte de admiração e amor, 

após essa ascensão, foi depositado no corpo a responsabilidade pelo espírito. Nesse 

momento, a ideia de corpo e pecado caminhavam juntos. Essa mudança de perspectiva 

também se refletiu nas artes, diferentemente dos gregos que tinham o objetivo de 

embelezar o sujeito que seria retratado, os artistas dessa época deixaram de se importar 

com a semelhança entre o corpo representado e o real, trazendo mais intensamente uma 

inspiração religiosa do que humana. 

Assim, pensando justamente no resgate da automutilação ao longo da história, 

podemos destacar, em um primeiro momento, a sua relação com a autopunição, 

especialmente no contexto religioso. Na tentativa de expiar os pecados da alma, o corpo 

era o veículo utilizado para esse trabalho de purificação. Logo, o corpo era tratado apenas 

como um instrumento capaz de transmitir ao indivíduo valores e virtudes que o deixarão 

mais próximo de Deus. Esse pensamento é evidenciado em passagens como a de Mateus, 

no Evangelho segundo Mateus, que afirma: 

 
Eu, porém, lhes digo: Todo aquele que olha para uma mulher e deseja 

possuí-la, já cometeu adultério com ela no seu coração. Portanto, se o seu olho 
direito leva você a pecar, arranque-o e jogue-o fora!É melhor perder uma parte 
do seu corpo do que seu corpo inteiro ser jogado no inferno. Se a mão direita 
leva você a pecar, corte-a e jogue-a fora! (Mt 5:28-30) 

 



8 

Já os rituais tribais, ao contrário dos rituais religiosos, utilizavam a prática da 

automutilação para colocar em cheque a passagem de um estado a outro. Existem rituais 

que ocorrem em nascimentos, mortes e na passagem da infância para a adolescência. 

Quanto a uma análise simbólica desses atos, ainda sob a perspectiva Falcão (2021), 

podemos destacar também o papel do sangue e das cicatrizes. O sangue representa a 

essência da força vital, além disso, o ato de sangrar também possui uma simbologia de 

cura como é o caso da sangria, que era vista como uma forma de purificar e equilibrar o 

corpo curando pacientes de distintas enfermidades. Além disso, no caso das cicatrizes, 

podemos pensar nessas marcas como aquilo que fica para além do ato, é o que pode ser 

visto e identificado pelo olhar de terceiros. Desse modo, elas atuam como um registro e 

atestado da jornada do indivíduo, narrando sua história e pertencimento a um grupo. Uma 

cicatriz pode atestar a coragem de um guerreiro ou amadurecimento de um jovem que 

passou por um rito de passagem.  

Ao pensar nos rituais que perpassam a história, podemos pontuar a circuncisão, 

sobretudo, a circuncisão feminina ou também chamada de mutilação genital feminina. 

Definida pela Organização Mundial de Saúde (OMS) como todos os procedimentos que 

envolvam a remoção parcial ou total dos órgãos femininos externos ou provoquem lesões 

nos mesmos por razões não médicas. A mutilação genital possui um papel significativo na 

identidade de mulheres e meninas de diferentes culturas. Em algumas comunidades, a 

prática sinaliza o amadurecimento e concretiza a participação dentro da comunidade. 

Dessa maneira, esse rito de passagem muitas vezes tem o apoio das autoridades locais, 

incluindo líderes tribais ou religiosos, sendo frequentemente acompanhado por 

reconhecimento e celebração (RUA, 2024). 

Além dessa prática, também é possível destacar outro ato que tem uma relação com 

a sexualidade feminina. Os chamados Pés de Lótus, consistiam em uma prática chinesa 

onde as mulheres atavam seus pés, calçando sapatos extremamente pequenos, que com o 

passar do tempo faziam com que os ossos se quebrassem e o pé tomasse a forma de uma 

flor de lótus. As mulheres consideradas nobres que não se submetessem a essa prática se 

tornavam excluídas socialmente. Nos anos 1930, o pé de lótus passou a ser proibido e se 

tornou uma prática ilegal, contudo, era considerado um dos símbolos mais importantes de 

beleza e erotismo entre os nobres da  época (FALCÃO, 2021). 



9 

Entretanto, ao pensar em um movimento mais contemporâneo, podemos citar as 

modificações corporais e sua função de estabelecimento da identidade. Por meio dos 

piercings, tatuagens e alterações na pele, podemos dizer que o corpo se torna um veículo 

para a expressão, tanto de angústias, lembranças ou individualidade, isto é,  uma tela viva. 

Assim, as modificações corporais são consideradas hoje como uma forma de singularizar o 

corpo daquele indivíduo, construindo uma assinatura privada ou demarcação pessoal da 

subjetividade do sujeito.. 

Por fim, é válido destacar o aparecimento desse fenômeno nos manuais 

diagnósticos, especificamente no DSM-V TR. A automutilação ou comportamento lesivo 

não suicida, é categorizado no Manual Diagnóstico e Estatístico de Transtornos Mentais 

como um  comportamento que muitas vezes se encontra presente em outros transtornos, 

porém foi colocado na seção de condições para estudos adicionais. Isso significa que ela 

não é um transtorno mental diagnosticável por si só, como a depressão ou a esquizofrenia. 

Em vez disso, é reconhecida como um comportamento significativo que muitas vezes 

acompanha outros transtornos mentais, como o Transtorno da Personalidade Borderline ou 

a depressão maior (AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION, 2023). 

 ​ A partir dessas pontuações, foi possível compreender que a automutilação não pode 

ser considerada como uma prática nova, uma vez que ela se fez presente até os dias de 

hoje. Por isso, a  importância da temática da automutilação reside na sua história 

extremamente antiga mas que segue aparecendo com uma nova roupagem, acompanhando 

as sutilezas e reverberações da contemporaneidade, seja na clínica ou fora dela. Assim, a 

escolha da psicoterapia reichiana para nortear este trabalho aconteceu justamente para 

contemplar todas as dimensões possíveis do corpo.  

Dessa maneira, a psicoterapia corporal entende que o somático e o psíquico 

representam uma unidade indissociável, isto é, o psiquismo é um processo corporal e por  

conta dessa ótica, tudo que acontece numa dimensão psíquica também acontece na 

dimensão corporal. Precisamente, por essa visão, é possível considerá-la uma abordagem 

que entende a centralidade do corpo, sendo ele um local das alegrias ou sofrimentos do 

psiquismo. Portanto, o objetivo do presente trabalho é entender, a partir de articulações 

entre a Psicanálise e a Psicoterapia Corporal, qual é o lugar da automutilação frente ao 

sofrimento psíquico.  



10 

Assim, o presente trabalho contou com 6 capítulos para responder a esse 

questionamento. O capítulo 1 (introdução) estabelece o problema da automutilação e sua 

relevância histórica e contemporânea. Em seguida, o desenvolvimento inicia com o 

capítulo 2 (Psicoterapia Corporal), que define os pilares da abordagem através das 

descobertas de Reich no campo da psicossomática, perpassando pelos conceitos de 

Caráter, Couraça Muscular e Contato como ferramentas clínicas para a reflexão do 

fenômeno da automutilação. Já o capítulo 3 (A Adolescência), contextualiza o tema, 

abordando o período e o sexo feminino como recortes de prevalência do ato autolesivo, 

devido aos lutos e transformações que convocam o corpo a lidar com sofrimento psíquico 

proveniente desse processo. O Capítulo 4 (Dimensão Corporal na Contemporaneidade e a 

Automutilação) aprofunda a síntese teórica, utilizando a pele como base do processo de 

sentir, expressão de limite e analisa o ato autolesivo em seu caráter recorrente e repetitivo. 

Por fim, no Capítulo 5 (Considerações finais) é realizada uma articulação teórica e propõe 

uma resposta para a pergunta realizada na introdução sobre o lugar da automutilação frente 

ao sofrimento psíquico, sendo seguido pelo Capítulo 6 (Referências Bibliográficas). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

2. Psicoterapia corporal  

2.1. A evolução da Psicossomática e as contribuições de Reich para o 

encouraçamento. 

As manifestações somáticas, como é o caso de cefaleias, disfunções 

gastrointestinais ou condições dermatológicas, na ausência de uma razão orgânica 

identificável, podem ser apontadas como indicadores de um sofrimento psíquico. É 

justamente por essa razão que Roussillon(2009) entende que, os quadros que apresentam 

sintomas psicossomáticos, não se restringem a reações fisiológicas, entretanto, mostram 

uma maneira de comunicação que o corpo encontra para expressar conflitos, tensões e 

angústias que o sujeito não consegue elaborar ou verbalizar a um nível consciente. 

Esse fenômeno é capaz de evidenciar que o sofrimento psicológico pode adquirir 

um caráter material. Isto é, esses sintomas não são apenas uma reação física a um estímulo, 

mas sim uma linguagem simbólica. O corpo nesse caso, atua como um veículo de descarga 

pulsional, onde a energia psíquica impedida de encontrar uma via de expressão simbólica, 

se manifesta em forma de sintoma físico, contando uma história que a pessoa talvez não 

consiga expressar em palavras. Tais manifestações podem ser concebidas não apenas sob 

uma ótica patológica, e sim como uma linguagem endereçada, que carrega uma história 

sobre o mundo interno do indivíduo. Logo, os sintomas psicossomáticos revelam uma 

relação extremamente delicada e direta entre o psiquismo e a dimensão corporal. 

Assim, aquilo que se mostra em um primeiro momento como uma descarga em sua 

mais pura forma, traz uma complexidade que ali se disfarça. O corpo conta uma história 

que o sujeito muitas vezes não consegue dizer verbalmente ou que ainda nem se sente 

capaz de conceber psiquicamente. Essa forma de linguagem não-verbal é endereçada a si 

mesmo e ao outro. O corpo se torna mensageiro de emoções, traumas e conflitos  internos 

que o sujeito ainda não pode reconhecer ou verbalizar. A descarga dessa energia emocional 

se traduz em um sintoma físico, colocando luz a um diálogo disfarçado entre o sujeito e a 

sua própria experiência, na esperança de que possa ser percebido e compreendido. 

Nesse sentido, ainda utilizando as contribuições de Roussillon (2009), às 

experiências subjetivas tendem a se manifestar em formas de linguagem não verbal. Elas 

buscam no corpo e nas ações um meio privilegiado de expressão e de associação, servindo 

como uma forma de comunicação que transcende a palavra falada ou escrita. De maneira 



12 

semelhante a forma como uma criança pré-verbal usa o afeto, o corpo e até os registros 

mímicos-gestuais para comunicar sentimentos, ideias e desejos, indivíduos que vivenciam 

conteúdos narcísicos ou identitários, também recorrem a esses registros expressivos e 

associativos. Essas ferramentas são utilizadas em uma tentativa de comunicar e fazer 

reconhecer seus estados internos, o que se torna central em sua economia psíquica. 

Por esse motivo, as linguagens do ato e do corpo se mostram em sua essência 

ambíguas, isto é, carregam um sentido potencial. Os sintomas que se relacionam com a 

psicossomática e seus afetos, estão ligados a uma concepção da vida pulsional que vai 

além de um valor de descarga, mas também um valor de mensagem. Trata-se de uma 

linguagem a interpretar, de modo que, seu sentido nunca é esgotado unicamente na 

expressão.  

De acordo com Trotta (2000), a psicossomática tal como é compreendida 

atualmente surgiu da Psicanálise. Freud, em 1894-95, descreveu a psicogênese dos 

sintomas somáticos histéricos utilizando o termo conversões para se referir a eles. Dessa 

maneira, esses sintomas incluíam paralisias, dores localizadas, desmaios e até mesmo 

distúrbios visuais. Entretanto, ainda naquela época Freud, realizou uma distinção entre as 

conversões e outras manifestações somáticas de “índole psicogênica”.  

Esse segundo grupo de manifestações costumam hoje ser denominadas como 

somatizações ou doenças psicossomáticas. Assim, o termo somatização é utilizado para 

designar síndromes agudas e transitórias como diarreia, cefaléia, vômitos e faringites, 

enquanto o termo doenças psicossomáticas, é designado para se referir a quadros 

patológicos considerados mais estáveis e melhor definidos, como é o caso da hipertensão, 

úlcera, colite e bronquite asmática. As conversões se distinguem pelo fato de serem pouco 

estáveis e não apresentarem lesões anatômicas detectáveis. Além disso, os sintomas da 

conversão apresentam uma relação simbólica com o conflito originário na história do 

indivíduo, isto é, se trata da transposição para o corpo de um conflito psíquico, onde a 

energia libidinal associada se converte em inervação somática. 

​ Dessa maneira, é possível compreender que as somatizações e doenças 

psicossomáticas possuam uma ligação às alterações patológicas no funcionamento de 

determinados órgãos, causados por diferentes padrões emocionais e comportamentos. É 

importante pontuar que a relação simbólica com os conflitos e ambivalências da história do 

indivíduo é menos direta e específica, em comparação a conversão. A teoria freudiana 



13 

explica esse fenômeno colocando que as neuroses estão frequentemente relacionadas a 

problemas na área da sexualidade.  

Atualmente é possível compreender que a psicossomática em muitos momentos se 

confunde com a chamada psicologia médica, promovendo apoio às diferentes 

especialidades da medicina. Tal perspectiva, contudo, diverge do entendimento original de 

que o soma e o psiquismo funcionam de forma dinâmica e integrada, adoecendo em 

conjunto, sem uma relação unilateral de causa e efeito (Trotta, 2000). Nessa sua nova 

roupagem, ainda que de grande importância no sentido de humanizar a prática médica, um 

rumo diferente do original foi seguido, onde se deixou de investigar a natureza dos 

fenômenos psicossomáticos como uma prioridade. A proposta de tratamento para 

atualidade consiste na combinação de recursos médicos com psicoterapias com foco 

unicamente verbal. Logo, além de conservar, na prática a dicotomia corpo/mente, ela não 

apresenta nenhum novo recurso de tratamento, não podendo ser considerada uma 

especialidade terapêutica.   

Ao pensarmos na evolução das descobertas de Reich(1975) na área da 

psicossomática, como um psicanalista, podemos pontuar a sua atenção ao discurso do 

paciente, que ia além do conteúdo, ou seja, também se atentava à forma. Esse método pode 

ser considerado a essência da análise do caráter. Reich considerava essencial analisar o 

modo com o qual o paciente se expressava, isto é, o tom de voz, sua postura, suas atitudes, 

seu gestual, suas expressões faciais e o olhar, e apontava essas manifestações que 

aconteciam no corpo para que o paciente pudesse adquirir consciência desses fenômenos. 

Nesse sentido, seguia fazendo observações para que o paciente modificasse sua postura, 

olhar, ou ritmo respiratório de forma ativa. Porém, ao perceber a dificuldade que o 

paciente encontrava, logo, Reich passou a intervir ativamente sobre o corpo do paciente e 

assim, desenvolveu diferentes métodos de intervenção corporal, incluindo, respiração 

profunda, sonorização, movimentos oculares, movimentos expressivos dos membros e 

dentre outros.  

Assim, ao trabalhar diretamente com o corpo, Reich(1975) entrou em contato com 

os espasmos musculares crônicos e percebeu que a dissolução desses espasmos ocasionava 

ab- reações emocionais e espontâneas, ou seja, respostas vegetativas e manifestação de 

memórias reprimidas. A partir dessas consequências, Reich concluiu que esses espasmos 

musculares eram o mecanismo corporal em que os impulsos e emoções associados aos 



14 

conflitos psíquicos inconscientes eram reprimidos. Essas alterações crônicas do tônus 

muscular, posteriormente denominadas de couraça muscular, se tratavam do componente 

somático dos mecanismos de defesa do ego. Essa descoberta possui uma importância 

fundamental pois ela tornou possível o reconhecimento dos distúrbios somáticos crônicos 

subclínicos que são parte integrante da estrutura neurótica de caráter (Trotta, 2000). 

Desse modo, podemos entender melhor a relação que existe entre os sentimentos e 

as funções corporais. Assim como todo sentimento representa um significado psíquico, 

também envolve um impulso de expressão pelo corpo. A tristeza, por exemplo, é uma 

emoção que se manifesta tipicamente pelo choro, esse tipo de expressão envolve alterações 

respiratórias, sonorização e movimentos musculares, sobretudo os faciais. Caso o 

significado psíquico desse sentimento precise ser recalcado, o choro também precisará ser 

reprimido. Essa repressão implica em uma contenção física, que mobiliza bloqueios e 

tensões musculares. 

Caso esse processo se repita muitas vezes ao longo do tempo, esse mecanismo de 

repressão se torna um padrão habitual para a tristeza ou outras emoções, como é o caso da 

raiva ou do medo. Por isso a tensão e a contenção muscular e vegetativa tendem a se 

cronificar. Esse bloqueio crônico impede a livre expressão emocional e pode se manifestar 

como rigidez corporal ou outros sintomas físicos. A própria couraça é um conjunto de 

mecanismos corporais alterados que mantém reprimidos os impulsos e as emoções, de 

modo que o significado psíquico deles permanece vinculado a essas alterações corporais.  

O que diferenciou o trabalho de Reich(1975) em relação ao de outras pesquisas na 

psicossomática se deu pois, enquanto esses estudos se atentaram à natureza das doenças 

orgânicas já manifestadas, Reich demonstrou que as perturbações somáticas são muito 

anteriores à manifestação dos sintomas da doença. A descoberta do processo de 

encouraçamento demonstra a existência de disfunções corporais, que representam a base 

de sustentação para a neurose. Justamente por esse motivo, a visão de Reich não se limita a 

explicar o envolvimento psíquico das doenças orgânicas, mas sim o envolvimento de 

disfunções corporais no caráter neurótico e nas psicopatologias. 

A persistência de um sofrimento afetivo crônico, a repressão sistemática de 

impulsos do desenvolvimento infantil e a ocorrência de eventos traumáticos na história do 

indivíduo culminam em perturbações anatômico-fisiológicas(couraça), bloqueios 

emocionais bioenergéticos, conflitos psíquicos e padrões alterados de comportamento. A 



15 

reativação do contato com os impulsos reprimidos produzirá doenças com sintomas 

psíquicos ou doenças com sintomas somáticos, que podem ser concomitantes ou 

alternar-se. 

Em suma, toda dinâmica do corpo como mensageiro revela que a mensagem 

enviada através da dimensão corporal possui sempre um endereçamento, muitas vezes a 

um objeto ausente, indisponível ou inalcançável. Isto é, um objeto com o qual esse 

encontro escorrega ou escapa. Assim, pensando especificamente na automutilação, é 

possível conceber neste ato ativo do corpo para o próprio corpo, como um retorno a si após 

esse encontro “escorregadio”. De modo que, direcionar os sentimentos ambivalentes pelo 

encontro que não existiu ao próprio corpo, pode ser considerado mais fácil do que 

direcioná-los ao próprio objeto ou situação. Logo, essa linguagem é uma forma de 

endereçamento ao outro, mas também a si próprio, relacionando-se de maneira direta a 

questões narcísico-identitárias. 

 

2.2. Caráter 

O caráter representa a expressão do funcionamento do indivíduo tanto no âmbito 

psíquico quanto no somático, é considerado um dos pilares da psicoterapia reichiana. 

Desse modo, o caráter, observado por Reich em seus pacientes, pode ser conceituado como 

o enrijecimento do ego. Assim, ele representa um padrão típico de comportamento ou 

direção habitual que culmina em um modo congelado de responder, ver e estar no mundo 

(Lowen, 1977).  

Dessa maneira, a rigidez do caráter leva os indivíduos a se defenderem muito mais 

do que o necessário, limitando sua capacidade de lidar com as emoções de forma flexível. 

Essa inflexibilidade, que se incorpora à personalidade através das características 

defensivas, cria um paradoxo: embora o caráter ofereça uma certa segurança, organização 

e estrutura emocional, sua padronização rígida aumenta a probabilidade da pessoa 

vivenciar justamente as situações que tenta evitar. Esse fenômeno é denominado armadilha 

do caráter. 

A personalidade é a expressão da força vital de um indivíduo que se estende e 

interage com o ambiente. Ela pode ser descrita também pela resposta emocional que 

desperta nos outros, como é o caso de uma pessoa considerada agradável ou forte. Já o 



16 

caráter representa o resultado de forças opostas: os impulsos do ego e as defesas do ego 

(que utilizam a própria energia egóica). A modificação da estrutura do caráter só se torna 

possível se o ego conseguir se separar da estrutura de caráter na qual está enraizado. Para 

que essa separação ocorra, as defesas egóicas precisam ser trabalhadas, permitindo que o 

paciente se identifique com seu próprio ego e não com seu caráter (Lowen, 1977). 

“A análise do caráter tem, portanto, um objetivo básico: fazer com que o paciente 

sinta seu caráter como uma formação neurótica que limita e interfere nas funções vitais do 

ego (Lowen, 1977: p. 121).” O sintoma neurótico é experienciado como alheio ao ego. O 

caráter não é realmente racionalizado; é antes, o modo pelo qual o indivíduo neurótico 

experiencia seu ego. Quando a estrutura de caráter começa a se flexibilizar na terapia, 

aparecendo um modo de ser mais espontâneo e este novo modo, mesmo sendo mais 

saudável que o velho, é frequentemente percebido como estranho pelo paciente. Isso 

ocorre porque o novo modo de agir e sentir não se encaixa na rigidez familiar do caráter, 

gerando uma sensação de estranheza e insegurança até que ele seja plenamente integrado 

ao ego.  

2.3. Couraça Muscular 

Na psicoterapia corporal outra conceituação de extrema importância é a de couraça. 

Essa ideia parte do princípio que a tensão da estrutura corporal de uma pessoa 

corresponderia a sua neurose, da mesma maneira que a sua estrutura psíquica. A partir 

dessa definição, é possível compreender que a neurose não é apenas uma manifestação 

psíquica, mas sim uma manifestação do organismo como um todo. Em seus trabalhos 

iniciais, Reich já havia concebido a ideia de que as neuroses estariam ancoradas 

fisiologicamente nos indivíduos na forma de uma perturbação de origem muscular. 

A couraça muscular, de acordo com Goldman (2022), acontece quando uma parte 

da energia do organismo está contida por uma contração em um músculo ou grupo de 

músculos com funções em comum. A função de uma musculatura que se encontra 

cronicamente contraída é impedir que o corpo perceba, sinta e se emocione. Assim, ao 

interromper esse fluxo energético, a couraça também detém a consciência da realidade 

emocional desse sujeito, isto é, uma percepção sensível que o sujeito é capaz de obter de si 

mesmo, dos outros e do próprio ambiente. Como consequência, a couraça muscular 

impede que o indivíduo consiga viver sua existência de maneira relaxada, plena, aceitando 



17 

sua própria condição, onde existe a possibilidade de vivenciar a vida como uma 

experiência e não um ideal a conquistar e atingir. 

Assim “a couraça muscular é o correlato somático do mecanismo psíquico do 

recalque. Não é possível haver recalque sem um mecanismo somático 

associado”(GOLDMAN, 2022: p.33). Esse processo tem como objetivo bloquear 

sensações, emoções e sentimentos. À medida que o tempo vai passando nossa consciência 

já não é mais capaz de perceber esses conteúdos. Depois de uma vida inteira de 

cronificação de uma couraça muscular, essa condição se torna  o novo “normal”. Por esse 

motivo, é extremamente comum que dentro do processo terapêutico os indivíduos não 

percebam suas couraças musculares.  

 Desse modo, a couraça é uma tentativa, nem sempre eficiente de interromper o 

fluxo de energia biológica, isto é, uma tentativa de bloquear sensações e emoções 

rejeitadas pelo ego. Essa tentativa de bloqueio pode ocorrer tanto no plano das ideias como 

cenas traumáticas e desejos reprimidos; no plano emocional como forma de sentimentos 

referentes a conflitos como é o caso do medo ou tristeza; no plano somático, inibindo ou 

reprimindo impulsos biológicos como morder e chorar; ou no plano energético, que aborda 

justamente esse fluxo livre da energia biológica.  

Logo, tanto o caráter como a couraça representam mecanismos de defesa, 

majoritariamente construídos dentro do nosso sistema familiar, ainda na nossa infância e 

adolescência, representando um recurso muito primitivo. Por isso, essa defesa não apenas 

inibe esses conteúdos como também os distorce. Como consequência, essas ideias e 

sentimentos encontram uma forma de chegar ao mundo, porém, essa chegada acontece de 

uma  maneira distorcida.  

Por fim, é de fundamental importância pontuar que nem sempre as couraças são 

prejudiciais para o indivíduo. Existem diversas situações nas quais essas defesas foram 

necessárias, justamente por esse motivo foram usadas repetidas vezes ao longo de uma 

história de vida. Por isso, a psicoterapia corporal acredita que uma defesa não deve ser 

erradicada e sim flexibilizada. Além disso, é importante ter em mente que o momento de 

flexibilizar uma defesa deve ser pensado somente quando o paciente tiver estrutura para 

operar minimamente sem ela.  

 



18 

2.4. Contato e a prática clínica 

O conceito de contato representa um dos elementos centrais na psicoterapia 

corporal. A própria palavra contato remete a seu significado de “toque”, palavra esta que 

remete a uma experiência essencialmente corporal. Um organismo em harmonia deve 

apresentar um bom contato entre suas partes, isto é, até mesmo seus órgãos devem estar 

em sintonia. Assim, apenas uma pessoa em contato com seu próprio corpo é capaz de 

experienciar sentimentos como ligação, conexão, relação ou sintonia, e por esse motivo, 

podemos dizer que o contato é a essência do prazer. A intensidade dessa sensação de 

prazer decorre diretamente da capacidade que um organismo tem de pulsar junto a outros 

organismos e o próprio ambiente (GOLDMAN, 2022). 

​ Entretanto, ainda que essa capacidade represente a própria essência da vida, a 

habilidade de contato genuíno se encontra prejudicada em muitos indivíduos pelas 

neuroses adquiridas ao longo de sua história de vida. Reich, em seu trabalho, constatou que 

os sujeitos desenvolvem formas substitutivas de contato, na ausência da capacidade desse 

contato genuíno. Desse modo, contato substitutivo pode ser conceituado justamente como 

uma forma distorcida de contato, que surge quando o contato direto está bloqueado pelo 

que ele chamou de processo de encouraçamento. Assim, enquanto o caráter, pode ser 

conceituado como o enrijecimento do ego e tem uma relação direta com a qual os sujeitos 

se colocam no mundo, o encouraçamento é a manifestação desse caráter no corpo, isto é, o 

processo correspondente a cronificação das tensões corporais. 

 Outro conceito de importância fundamental desenvolvido por Reich foi chamado 

de falta de contato ou déficit de contato e representa qualquer movimento de afastamento 

da realidade, sendo ela interna (sentimentos, sensações) ou externa (ambiente). De acordo 

com Goldman (2022), a essência desse conceito é uma alteração do fluxo de energia, que 

impede que o ego a reconheça. Em outras palavras, a falta de contato com o próprio corpo 

ou a desconexão com o próprio corpo faz com que não seja possível o reconhecimento dos 

sinais que ele emite.  

Assim, de acordo com a perspectiva reichiana, estar em contato significa ser capaz 

de se conectar ou se ligar à realidade em duas direções básicas, isto é, dentro e fora de si. 

Alguns indivíduos não percebem o que acontece com eles mesmos em seu mundo interno, 

enquanto outros, não percebem o que acontece ao redor deles, vivendo com outros mas 

sem estar em pleno contato com eles. Além dessas duas direções básicas do fenômeno do 



19 

contato, dentro e fora de si mesmo, existe uma direção ainda mais elementar que é o 

contato com o próprio fenômeno da vida. Um exemplo dessa direção ainda mais básica do 

contato é quando algo ameaça a vida do sujeito, e a partir disso, esse indivíduo se conecta 

com o simples fato de estar vivo ou de poder ver a sua família novamente. Ao entrar em 

contato com o fenômeno da vida e da morte, o sujeito se vê diante de uma mudança de 

perspectiva em relação a aquilo que o cerca.  

Os cinco sentidos representam um exemplo de mecanismo com os quais 

percebemos o mundo e interagimos com ele. Classificados pela ciência biológica como 

visão, audição, olfato, paladar e tato, todos esses sistemas, órgãos específicos e  receptores 

sensoriais, estão voltados para o que acontece no externo. Entretanto, existe uma grande 

variedade de mecanismos fisiológicos voltados à captação do nosso ambiente interno, 

como é o caso do sistema vestibular e o senso proprioceptivo, apesar de também serem 

sentidos, assim como os 5 sentidos habituais, são deixados em segundo plano tanto pela 

ciência tradicional como pelo senso comum. Esse fato demonstra como o contato com o 

próprio organismo é algo pouco valorizado culturalmente. 

Por isso, ao pensar na prática clínica e na qualidade do contato, é de valor 

imprescindível que para um verdadeiro processo de mudança o paciente saiba onde ele 

está, uma vez que, só podemos transformar e trabalhar com aquilo que estamos 

enxergando. Por esse motivo, a prática reichiana busca que seus pacientes estejam 

totalmente presentes. Contudo, grande parte das pessoas, por não compreenderem onde ou 

em que momento se encontram, não percebem seus bloqueios e resistências e por isso, 

ficam presas ainda nessa primeira etapa. 

Outra pontuação de extrema relevância é a de que as neuroses são sustentadas pela 

própria falta de contato. Em outras palavras, a neurose tende a ter menos espaço para se 

manifestar quando o indivíduo opera em contato pleno.“No aqui-e-agora existe apenas 

fluxo, um constante mover-se das pessoas, dos objetos, dos fenômenos, o que os budistas 

chamam de impermanência”(Goldman, 2022: p. 120). Quando nosso organismo 

acompanha esse movimento, a couraça muscular tende a não se formar. 

Dessa forma, o destaque que o passado e o futuro recebem é  a forma empregada 

pela neurose para dificultar os processos naturais de mudança, que ocorreriam de forma 

muito mais harmônica se os indivíduos não estivessem o tempo todo tentando lutar contra 

eles. Sendo assim, para uma transformação pessoal é imprescindível estar em contato 



20 

consigo mesmo, com os outros e com o fenômeno da vida, e ao exercer esse movimento de 

presença, o fenômeno do contato se encarrega dos próximos passos. 

Por fim, ainda sob a ótica das contribuições de Goldman (2022), ao trazer essa 

reflexão para a prática clínica, é importante considerar que o principal instrumento de 

trabalho não se trata de uma técnica particular, ou colocações pertinentes em relação ao 

caso do paciente, mas sim, da capacidade que o terapeuta tem de se conectar a ele. 

Portanto, nossa linguagem verbal e corporal, ao pensar sobretudo na psicoterapia 

reichiana, deve ser uma linguagem afetiva, pois somente desse modo é possível 

efetivamente provocar mudanças. Nenhum conhecimento teórico e técnico trará grande 

reverberação se a qualidade da presença do terapeuta não estiver ali. Afinal, é através da 

qualidade dessa presença que o terapeuta estabelece um vínculo seguro e de confiança, 

onde o paciente se sente visto, aceito e, por fim, capaz de se conectar consigo mesmo e 

com o mundo plenamente. O terapeuta, nesse caso, reforça a possibilidade de uma nova 

forma de estar no mundo, uma forma mais autêntica e presente.    

2.5. A psicoterapia corporal e a automutilação. 

A importância da psicoterapia corporal no estudo do corpo e a outros tipos de 

sofrimentos, como a automutilação, decorre do fato de que a comunicação não verbal na 

clínica ainda é pouco explorada. Enquanto a maior parte das intervenções clínicas são 

questionamentos que o terapeuta traz para que o paciente tire suas próprias conclusões, o 

corpo segue mostrando muitas respostas que infelizmente não são percebidas. Desse modo, 

existem diferentes sinais que o corpo transmite quando o paciente está trazendo um 

conteúdo emocional de importância, como é o caso da mudança de ritmo na fala, 

alterações no tom de voz, gestos marcantes, expressão facial e modificações na postura 

corporal. Todas essas mudanças podem ser de fundamental importância para o raciocínio 

clínico do terapeuta, uma vez que é muito mais difícil esconder a linguagem corporal do 

que a verbal.  

Outro aspecto relevante que existe ao pensar na psicoterapia corporal como 

ferramenta para entender o lugar da automutilação no sofrimento psíquico é o seu 

aprofundamento no trabalho do entendimento das defesas e a flexibilização delas. A 

resistência pode ser considerada um fenômeno comum dentro da prática clínica, que 

expressa uma dificuldade natural do paciente em entrar em contato com conteúdos 

complexos ou camadas mais profundas do seu sofrimento. Entretanto, a psicoterapia 



21 

corporal tem um entendimento extremamente humanizado a respeito do comportamento 

defensivo relacionando-o a uma prática ligada à sobrevivência e preservação do eu em 

momentos delicados, que aconteceram sobretudo no início da vida do sujeito.   

Entretanto, podemos considerar a própria automutilação como um ato de defesa 

mesmo que rudimentar, tanto como a couraça muscular e o próprio caráter. Isto é, a 

automutilação pode ser usada como uma defesa radical de um ego que se sente ameaçado. 

De acordo com Freud “O Eu é sobretudo corporal, não é apenas uma entidade superficial, 

mas ele mesmo a projeção de uma superfície”(1923, p.32). A partir desse conceito 

podemos pensar no ego como algo que foi derivado das sensações corporais, 

especialmente das sensações originadas na superfície do corpo. 

Por esse motivo, quando falamos de automutilação estamos falando de pele, e 

como consequência da comunicação não verbal que ela nos convoca. É através da pele que 

a criança experimenta o mundo e por isso é a partir dela que se inaugura o processo de 

sentir. Nesse sentido, a dimensão pré-verbal é de extrema significância na discussão das 

automutilações, uma vez que, é um fenômeno que se ancora no corpo. Antes de uma 

representação propriamente psíquica existe um eu no corpo. Precisamente por essa razão é 

seguro dizer que o eu veio antes da palavra. Começamos a existir pelo corpo e essa 

dimensão corporal nos constitui e acompanha até o fim da vida (CIDADE, 2020). 

 Assim, é a pele que guarda nossas singularidades e se torna base para uma 

construção onde o sujeito é capaz de diferenciar quem ele é dos outros. Entretanto, é 

através dessa primeira construção da identidade do sujeito que ele entende como é tocar, 

ser tocado e experienciar o mundo através da pele. Além disso, é através da pele que 

podemos entender a ideia dos nossos limites corporais, e como consequência, as 

delimitações que  nos separam de outro indivíduo quanto corpo. 

Dessa maneira, ao trazer a pele para um lugar de importância tão central, ainda que 

arcaica, a automutilação muitas vezes parece representar algo que vai contra a um instinto 

vital ou biológico, entretanto, o que esses indivíduos buscam é justamente o oposto. Le 

Breton (2010) pontua que como a pele é uma instância de manutenção do psiquismo, de 

enraizamento do sentimento de si, a automutilação entra em cena como uma forma de 

buscar ancoragem na pele, no próprio corpo, quando o sujeito não consegue lidar com um 

sofrimento. A pele seria um refúgio para se agarrar à realidade e não afundar, ou seja, essa 



22 

prática não se trata necessariamente de uma tentativa de atentado à própria vida e sim, a 

uma defesa de radicalidade extrema frente a um sentimento de ameaça ao eu.  

Por isso, ao colocar o corpo como um recurso nas automutilações podemos 

relacionar esse fenômeno ao processo de diferenciação sujeito-objeto, processo que se 

inicia no começo do desenvolvimento mas se estende até o fim  da vida. Diante do 

processo autolesivo, e pensando na dimensão corporal, é possível compreender o corte 

como muito mais do que uma lesão, e sim como uma tentativa de diferenciação que ainda 

não pode ser feita a nível psíquico. Além de materializar, diretamente na pele, justamente o 

lugar onde todas essas primeiras sensações foram vividas, o corte também evidencia o 

sentimento de desamparo do ego. 

Logo, a partir dessa concepção, as autolesões podem ser traduzidas como uma 

tentativa de circunscrever no corpo aquilo que ainda não pode ser dito e muito menos 

elaborado no psiquismo. Ainda de acordo com o trabalho de Le Breton (2010), essa prática 

tira o sujeito de um lugar de passividade em relação ao seu sofrimento e o coloca como 

ativo, sendo um agente de uma ação no corpo para o corpo. Essa subversão como maneira 

de apaziguamento reforça como o corpo é uma instância de identidade, e por isso, como 

consequência também pode ser considerado matéria de cura.  Isto é, ainda que o corpo se 

mostre como um local privilegiado do sofrimento psíquico, é a partir dele mesmo que o 

indivíduo consegue experienciar o sofrimento que ainda não pode nomear. 

Por fim, a abordagem corporal pode ser de extrema relevância na análise clínica de 

casos que envolvem a autolesão, pois é capaz de conceber essa prática como um recurso 

defensivo que conta uma história. Além disso, é uma perspectiva clínica que trabalha 

incentivando o contato com as emoções no próprio corpo, ou seja, a proposta inicial não 

envolve pensar ou racionalizar as emoções e sim senti-las. O que em um primeiro 

momento parece simples, entretanto, pensando em um contexto clínico, pode ser 

extremamente amedrontador promover o contato com uma dor que o indivíduo não 

entende ou ainda não pode nomear. Todavia, é justamente a partir desse lugar terapêutico 

que o sujeito poderá ser capaz de vivenciar essas emoções de maneira menos agressiva em 

um ambiente acolhedor para que essa defesa de extrema radicalidade se flexibilize. Isto é, 

se trata de uma prática que incentiva e garante que o paciente se sinta seguro para sentir, 

mesmo que ele ainda não saiba o que.  

 



23 

3. A adolescência  

​ 3.1. Da infância à adolescência 

Diante de uma perspectiva biológica, nos primeiros momentos de vida, o 

recém-nascido humano é totalmente indefeso e dependente de um cuidador primordial, 

sobretudo a função materna para a manutenção da vida. Por isso, diante de uma 

dependência e vulnerabilidade tão extrema, o primeiro desejo desse novo indivíduo, 

intencionando a sobrevivência, é ser o desejo desse outro que desempenha um papel 

decisivo de cuidado e afeto para esse bebê.  

 
Biologicamente, a dependência do ser humano jovem dura longo 

tempo. Este não atinge a maturidade biológica antes da puberdade. Ao final 
deste período de puberdade, o crescimento físico está quase completo; a função 
sexual está bem estabelecida ao nível genital. O crescimento emocional não é 
uma progressão linear. É bem mais rápido no período inicial da vida do que em 
qualquer outra época, até ir gradualmente atingindo um equilíbrio mais estável 
na maturidade (LOWEN, 1977: p.140). 

 
 

É de extrema importância pontuar também que essa dependência vai além das 

necessidades biológicas da criança, como é o caso da alimentação. A relação inicial entre 

mãe e bebê é profundamente libidinal, envolvendo sobretudo um contato ou ausência dele, 

na experiência mãe e bebê. Logo, a qualidade do contato da função materna nesse 

momento é essencial para a manutenção dessas necessidades da criança que vão além do 

fisiológico, como é o caso do calor corporal, proteção, satisfação das necessidades 

narcísicas e sobretudo amor.  

Assim, a função materna não desempenha somente um fator decisivo que assegura 

a sobrevivência física da criança, como também para esse sentimento de carinho, amor e 

proteção. O afeto transmitido por esse contato íntimo funciona como a base para o 

desenvolvimento de uma confiança primordial do bebê e desempenha um papel crucial na 

formação da identidade e do psiquismo do bebê. Essa confiança, por sua vez, é o alicerce 

que permitirá ao indivíduo, no futuro, construir vínculos significativos e saudáveis. 

3.2. A adolescência como travessia 
 

O papel dos objetos primários (função materna e função  paterna), segue se 

mostrando  tão central na adolescência, como era no nascimento. Entretanto, além desse 

fenômeno, é na adolescência que uma série de mudanças se impõem ao sujeito, como é o 



24 

caso das esferas sexual, social e familiar. Isto é, a partir desse contexto que o sujeito é 

empurrado para um trabalho de luto e ressignificação dos elementos infantis, na mesma 

medida em que precisa lidar com outras questões que não se impunham a ele na própria 

infância. Nesse sentido, esses adolescentes experimentam um processo de travessia, onde 

já não são mais crianças, da mesma maneira que, ainda não são adultos, e não sabem como 

ou quando essa passagem se dá. 

 A transição da adolescência para a idade adulta não é um momento culturalmente 

bem definido, isto é, não é marcada por rituais de passagem explícitos ou socialmente 

estruturados, como ocorre em outras sociedades. De acordo com Calligaris (2009), esse 

processo de travessia é baseado em um consenso difuso que muitas vezes não apresenta 

condições claras para o movimento de emancipação. Essa falta de direcionamento 

socialmente estabelecido leva o adolescente a diversos questionamentos para compreender 

o que é esperado dele. Assim, os questionamentos a respeito dessas expectativas possuem 

um atravessamento direto do desejo dos adultos. Isto é, na ausência de orientações de uma 

direção nessa travessia, o adolescente busca na percepção do outro, referências para se 

posicionar e se desenvolver.  

Assim, esses jovens que ainda não são adultos emancipados, mas também já não 

são mais crianças, passam por uma travessia enquanto buscam seu lugar no mundo. Na 

tentativa de entender melhor esse processo, se apegam aos desejos e aos sonhos dos 

adultos com maior ou menor taxa de sucesso. Contudo, mesmo através dessas nuances, a 

adolescência ainda encarna o sonho cultural da liberdade.  

A adolescência é permeada por uma forte idealização cultural de autonomia. 

Entretanto, essa busca por emancipação, paradoxalmente se manifesta em diversos casos 

não como um desejo genuíno do próprio adolescente, e sim um desejo dos adultos para que 

ele se torne independente. A partir daí, essa expectativa se traduz em uma possível pressão 

adicional sobre o jovem que tenta corresponder um ideal de liberdade e autonomia que não 

é totalmente seu. Dessa maneira, justamente por tentar dispensar a tutela desses 

cuidadores, que o sonho de liberdade vivido na rebeldia adolescente se torna muitas vezes 

uma encenação do ideal cultural básico, de maneira que as condutas provenientes da época 

da adolescência se cristalizam e se tornam objeto de imitação.  

Diante disso, é importante dar destaque aos grupos, que desempenham um papel 

fundamental dentro do processo da adolescência, podendo ser mais ou menos fechados, 



25 

mas sempre apresentando uma identidade própria, e na maioria das vezes diferente do 

universo dos adultos. A partir desse destaque, compreendemos como o afastamento do 

núcleo familiar é uma forma ativa de buscar uma identidade diferente desses objetos 

primários. O coletivo nesse momento, proporciona uma maior segurança e estima pessoal 

ao adolescente, possibilitando um maior sentimento de proteção ao fazer essa separação 

com os objetos nessa travessia até a nova identidade. Logo, o papel do grupo representa 

uma transição necessária para alcançar a individualização adulta, ainda que essa dinâmica 

muitas vezes implique em uma certa uniformidade ou diminuição da culpa adolescente 

(ABERASTURY KNOBEL, 2003). 

René Roussillon(2010) propõe a imagem do adolescente como um “migrante”, um 

indivíduo que a princípio não tinha interesse de sair de um território, antes seguro, que era 

a infância, para desbravar e se adaptar a uma nova vida, a adultez. A ideia de uma 

transformação radical desse migrante que vai sair da terra de origem da qual pertence para 

um novo espaço ainda desconhecido, denota a complexidade dessa migração que ocorre 

rumo a uma terra estrangeira, que representa um espaço próprio e identitário. De acordo 

com Cardoso (2023) o caminho é a tentativa de apropriação, ocupação e conquista desse 

território. Assim, a temática da identidade é uma pauta indissociável da travessia que 

corresponde ao adolescer, estando diretamente relacionada à possibilidade desse indivíduo 

de assumir uma nova posição subjetiva. Nas travessias das diferentes faixas etárias da vida, 

há sempre o forte encontro com o familiar, por meio do resgate do passado, assim como o 

encontro com o estrangeiro sob diferentes aspectos.  

No período da adolescência, diferentes demandas da vida, externas e internas, se 

impõem simultaneamente para esse indivíduo, dentre elas a apropriação do espaço 

corporal. Trata-se de uma experiência de passivação diante dessas mudanças corporais que 

apresentam diferentes implicações no plano da relação com o outro. A adolescência é um 

momento no qual esse migrante não tem escapatória e precisa enfrentar diferentes lutos, 

como é o caso da relação com os pais que tinha na infância, da proteção infantil, de uma 

identidade infantil que já não existe mais e sobretudo, um corpo que é capaz de 

experienciar uma sexualidade diferente da infantil. Assim, aceitar o fim e a perda da 

infância, nesse momento, significa experienciar a morte do ego infantil. A travessia vivida 

pelo migrante consiste em justamente integrar essas novas dimensões, obrigando-o a 

acomodar essa nova identidade que passa também pelo corpo. Não é por acaso que é no 

decorrer da travessia da adolescência que as situações patológicas muitas vezes emergem. 



26 

3.3. Prevalência na adolescência. 

A importância atribuída ao corpo como local privilegiado de sofrimento psíquico 

traz um ponto de contato entre os fenômenos da automutilação, dentro da perspectiva 

psicanalítica, e o período da adolescência, como momento de prevalência de aparição 

dessas práticas. A relação entre a automutilação e o período do adolescer se dá pelas 

diversas mudanças e ressignificações próprias a este momento da vida, na qual o corpo 

púbere e as novas correntes pulsionais entram em cena e exigem um árduo trabalho de 

subjetivação. Nessa perspectiva, Cidade e Zornig (2021) apontam que a automutilação 

nada mais é do que uma tentativa radical de recurso ao corpo, que procura conter e dar 

destino a um excesso. 

As inúmeras mudanças que se impõem ao sujeito na adolescência, sobretudo a 

partir da entrada na puberdade, promovem um período marcado por perdas, lutos e 

ressignificações dos elementos infantis. Essas diferentes transformações corporais, sociais 

e familiares convocam o sujeito a lidar com uma série de problemáticas que até então eram 

desconhecidas. Portanto, podemos compreender que o processo de travessia exige um 

trabalho constante de nomear, conter e dar sentido a toda novidade que é vivenciada. Nesse 

sentido, essa série de remanejamentos e transformações no processo de construção 

identitária, que o adolescente é impelido a viver, pode ser percebida por esse sujeito como 

uma ameaça subjetiva de um risco de perda da integridade egóica. Assim, Cidade (2020) 

entende que a automutilação pode ser entendida como um dos recursos radicais utilizados 

como forma defensiva frente às ameaças de desintegração do eu. 

Nesse momento o corpo ganha um papel de centralidade diante desses fenômenos, 

uma vez que manifesta um sofrimento que não pode ser colocado em palavras, 

promovendo uma via de expressão diante daquilo que o faz sofrer, a partir de uma 

descarga. Logo, a partir do transbordamento de excitações, o psiquismo busca soluções 

possíveis para lidar com o excesso pulsional, gerando um grande desdobramento de 

significações. Assim, excesso pulsional que não pode ser contido mostra justamente os 

limites psíquicos que foram ultrapassados daquele indivíduo (CIDADE, 2016). 

 No comportamento da automutilação, o que está em jogo é um corpo que sofre 

com uma carga pulsional excessiva, para além da representação. A tendência a ação surge 

como uma via possível de saída diante do excesso. Dessa forma, Cidade e Zornig (2021) 

argumentam que as autolesões consistem tanto, como a possibilidade de uma descarga 



27 

pulsional quanto uma tentativa de contenção para esse excesso pulsional que ultrapassa os 

limites desse sujeito. 

Na adolescência, o corpo acaba assumindo uma posição paradoxal: ao mesmo 

tempo em que é objeto principal das modificações que afetam o sujeito, resultando numa 

perda de referências em relação ao infantil, fazendo o adolescente questionar o sentimento 

de continuidade de si, o corpo também oferece certa permanência e garantia de 

continuidade, constituindo-se, assim, como lugar de estranheza tanto quanto de 

familiaridade. Nessa articulação entre continuidade e descontinuidade, o corpo na 

adolescência surge como meio privilegiado a ser utilizado. Por se mostrar o principal ser 

revelador dos conflitos psíquicos internos vivenciados pelo adolescente, o corpo assume 

esse lugar primordial de meio de expressão na adolescência.. 

É nessas mudanças e contradições do corpo na adolescência que parecem se 

inscrever os atos de escarificação, quando as representações desse corpo modificado e 

ambivalente vêm marcar as relações corpo/psique e eu/outro. O recurso a essa prática vem 

nos interrogar sobre os limites entre o corpo e o psiquismo, entre o eu e o outro, posto que 

é um ato que incide sobre a própria pele, sendo esta, de certo modo, o lugar que demarca 

os limites de si e do outro, separando as fronteiras entre o externo e o interno.  

A partir dessas considerações, é muito frequente na adolescência que o sujeito 

utilize a superfície de seu corpo como forma de integrar a imagem corporal, agora 

modificada. A pele se apresenta como uma espécie de mapa simbólico na construção da 

subjetividade do sujeito, oferecendo-se como um envoltório sensível ao garantir a unidade 

e a continuação de si mesmo. Ao definirem suas marcas, seja, por exemplo, por meio de 

uma tatuagem, de um piercing ou até de certo estilo em se vestir, enfeitando sua pele, os 

adolescentes buscam se apropriar das mudanças do corpo, que passou pela puberdade, e 

integrá-las. Por meio dessas marcas, eles também se diferenciam das figuras parentais e 

fazem parte de outros grupos sociais, inserindo-se em um grupo de pares. Além desses 

fatores, essas formas de utilização da superfície corporal evocam a dimensão da 

visibilidade, onde ser visto pelo outro possibilita ao adolescente uma afirmação, um 

reconhecimento e uma legitimação de si e do processo de construção de sua subjetividade. 

Portanto, em síntese, existe uma relação de proximidade entre os elementos 

traumáticos presentes na travessia do adolescer e o surgimento das autolesões como 

recurso de defesa e simbolização. Assim, segundo Demantova (2017), dentre os diferentes 



28 

lutos e rupturas próprios da adolescência, se destaca a morte simbólica dos objetos 

primários. Esse luto, dentre todos os outros, se evidencia como a operação mais complexa 

vivida pelo adolescente nesse momento, marcando assim, uma experiência subjetiva de 

perda. 

No entanto, existe um caráter paradoxal nessa separação, uma vez que, a maior 

dificuldade se encontra na realização da separação de um objeto que esteve ausente. Em 

alguns casos, as operações envolvidas nesse contexto apresentam um vínculo de extrema 

vulnerabilidade com esses objetos primários desde os primeiros momentos da constituição 

psíquica. Entretanto, as escarificações possuem um papel de proteção diante da ameaça de 

uma perda, tanto de si como do outro. Isso ocorre, de acordo com Demantova (2017) pois, 

a separação desses objetos primários, no processo da adolescência, pode levar a uma 

desorganização narcísica. É por essa razão que os indivíduos convocam o corpo para dar 

conta de uma emoção ou evento que o ego não consegue resolver psiquicamente. Logo, 

entendemos que o corpo, sobretudo na adolescência, é capaz de denunciar os conteúdos 

que ultrapassam as possibilidades de representações psíquicas. 

3.4. Prevalência em mulheres.​  

Segundo Le breton (2010),  a prevalência do fenômeno da automutilação em 

mulheres se relaciona com questões culturais e sociais. Enquanto mulheres desde novas 

são socialmente ensinadas a serem mais contidas e subservientes, na tentativa de evitar 

conflitos, muitas vezes tomam determinadas angústias para si mesmas. Elas internalizam 

esse sofrimento que muitas vezes é traduzido como sinal de fragilidade. 

Já no caso do sexo masculino, existe uma maior compreensão e receptividade, por 

parte dos prórprios homens e de outras pessoas, em relação a expressão de uma potência 

de raiva contra o mundo exterior. Esses comportamentos reproduzem padrões educativos 

que colocam ao homem, como ideal de masculinidade, uma demonstração de valores 

relacionados à virilidade, como é o caso da agressividade ou violência.  

Assim, essa diferença entre a possibilidade de externalização ou não de 

determinadas angústias, é um fator capaz de esclarecer a preponderância dos 

comportamentos autolesivos no sexo feminino. A maneira como homens e mulheres 

abordam seus entalhes também confere significados distintos a essas marcas. Enquanto a 

prática em mulheres muitas vezes ocorre de forma privada e discreta, o homem, em 



29 

contrapartida, frequentemente se submete ao processo sob o olhar dos outros, utilizando o 

ato como forma pública de reafirmar sua virilidade.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4. Dimensão corporal na contemporaneidade e a automutilação. 

4.1. O Eu-pele 

​ O psicanalista francês Anzieu (1988) propôs um conceito de que a pele não é 

somente um órgão biológico de extrema importância, mas também uma espécie de 



30 

envelope psíquico que serve de base para a formação do nosso senso de si e, 

consequentemente, da nossa identidade. Desse modo, sua proposta é que antes de um Eu 

psíquico plenamente formado, existe um “Eu-pele”, que se desenvolve desde os primeiros 

momentos na relação entre o bebê e a função materna. Assim, ao realizar uma articulação 

entre a pele e a sua relação de importância com os primórdios do psiquismo, ele 

compreende que as primeiras experiências da pele ocorrem antes mesmo do nascimento, 

isto é, elas se iniciam na vida intrauterina. Ainda dentro do líquido amniótico, a pele do 

feto está sendo estimulada a todo momento e esses estímulos continuam durante o trabalho 

de parto. Por isso, toda essa evolução sensorial do bebê é influenciada pela quantidade e 

qualidade do contato por parte da função materna. Esse momento vai inaugurar para essa 

criança as primeiras experiências de prazer e desprazer que ela irá vivenciar. 

A pele, portanto, é um sistema de comunicação bem rudimentar que ajuda o bebê a 

se manter presente. Nesse primeiro momento, isso se dá a partir da troca de calor que o 

corpo da mãe fornece ao corpo do bebê. Tal evento traduz essa sensação de acolhimento e 

calor humano que o bebê vivencia através do contato com o corpo da mãe. Essa função de 

proteção que a pele exerce, funciona como uma barreira entre o nosso organismo e o meio 

externo. Operando como uma fronteira, que é exatamente a função que a mãe também 

desempenha em relação ao seu bebê. Assim, esse contato mãe e bebê inaugura no 

psiquismo infantil uma sensação de proteção, já que é a mãe que cuida da criança e a 

protege de ameaças externas, exatamente como a pele. Além disso, a pele também é capaz 

de exercer uma função de mediação, assim como a mãe. Ela amortece os impactos do 

exterior, filtra os estímulos externos, e também possibilita a regulação da temperatura 

corporal através do suor.  

 O infans adquire a percepção da pele como superfície quando das 
experiências de contato de seu corpo com o corpo da mãe e no quadro de uma 
relação de apego tranquilizadora. Ele assim chega não apenas a noção de um 
limite entre o exterior e o interior, mas também a confiança necessária para o 
controle progressivo dos orifícios, já que não pode se sentir tranquilo quanto a 
seu funcionamento a não ser que possua, por outro lado um sentimento de base 
que lhe garanta a integridade do seu envelope corporal (Anzieu, 1988: p.60). 

 

 Outro processo crucial destacado por Anzieu (1988) que eleva a pele a uma 

posição de destaque é a amamentação. O contato íntimo entre a boca do bebê e o seio 

materno, nesse momento singular, ultrapassa a ideia de uma mera nutrição alimentar para 

configurar-se como uma fundamental nutrição afetiva. Essa experiência primordial 

proporciona à criança uma vivência inaugural de vinculação com a mãe. Durante o ato de 



31 

amamentar, o bebê não apenas se alimenta fisicamente, mas também internaliza uma 

experiência de vínculo profundo e afeto materno. Tais sentimentos são os pilares para o 

desenvolvimento da nutrição afetiva e, consequentemente, para a emergência de um 

sentimento de confiança básico no bebê. Essa confiança inicial se projeta no futuro do 

indivíduo, fundamentando a expectativa de que ele poderá estabelecer vínculos profundos 

e replicar a experiência de nutrição afetiva e amor em suas relações posteriores. Desse 

modo, a internalização das experiências vivenciadas na relação com a mãe e do afeto 

materno inerente a essa interação foi conceituada por Anzieu como incorporação. 

Desse modo, a pele pode ser considerada como o órgão mais vital do corpo pelo 

autor, de modo que, é possível sobreviver sem a visão, audição ou privado de paladar, mas 

não sem a integridade de maior parte da pele. As funções da pele são igualmente 

importantes e essenciais, especialmente considerando que muitas delas se manifestam 

precocemente no desenvolvimento do corpo humano, desempenhando um papel 

fundamental na sua maturação. Assim, a pele representa, ao mesmo tempo, uma essência 

orgânica e simbólica: ela protege nossa individualidade e serve de base para a nossa 

interação com o outro.  

A pele pode desempenhar 9 papéis fundamentais, de acordo com a obra de Anzieu 

(1988), estão entre eles: A manutenção, continência, para-excitação, individuação, 

intersetorialidade, sustentação da excitação sexual, recarga libidinal, inscrição dos traços e 

autodestruição. Entretanto, no presente trabalho iremos aprofundar apenas uma parte 

dessas funções. A Primeira delas concebe que o eu-pele desempenha uma função de 

manutenção do psiquismo. A pele atua como uma bolsa que contém, protege o interior do 

corpo e armazena o que há de mais primitivo para nosso desenvolvimento, como é o caso 

dos afetos e cuidados. No nível psíquico, essa função se manifesta no senso de segurança e 

unidade. Além disso, pode ser considerada uma parte da mãe, que foi interiorizada e que 

mantém o psiquismo em estado de funcionamento ao mesmo tempo durante a vigília, tal 

como a mãe mantém nesse mesmo tempo o corpo do bebê em um estado de unidade e 

solidez. Outra função que merece destaque é a de limite, ou seja a ideia de que a pele age 

como uma barreira que nos separa do exterior e estabelece o limite que existe entre o Eu e 

o “não-eu”, protegendo nosso interior de invasões e agressões. Essa função é fundamental 

para a formação de um senso de individualidade e como consequência, o entendimento dos 

desejos e frustrações que vêm do mundo externo. Por fim, a terceira função a se destacar é 

a de comunicação e inscrição. A pele também é um meio de comunicação e conexão. 



32 

Assim como a boca, ela é uma superfície onde se inscrevem as marcas e os traços deixados 

pelas nossas relações com os outros, ajudando a estabelecer vínculos significativos. Dessa 

maneira, pode ser considerada um meio primário de comunicação com o mundo e revela 

em sua superfície, inscrições de traços deixados por essas relações. Tal fato ocorre pois o 

toque, e o afeto deixam "inscrições" na pele do bebê, que se tornam as primeiras marcas de 

suas relações com o outro, essas marcas inaugurais são os passos iniciais para o 

desenvolvimento da capacidade de pensar, de sentir, se relacionar e simbolizar. 

Assim, a partir dessas funções, o conceito de Eu-pele se baseia na ideia de que a 

pele, por ser a fronteira do corpo, é onde ocorrem as primeiras experiências de contato, de 

carinho, de limites e de separação. É formulada, assim, uma origem corporal para todo o 

processo de sentir, entendendo que essa criança em formação aprende a sentir a partir 

desse corpo, e a introdução desse processo se inicia através da superfície da pele.  
 

Por Eu-pele designo uma representação de que se serve o Eu da criança 
durante fases precoces de seu desenvolvimento para se representar a si mesma 
como Eu que contém os conteúdos psíquicos, a partir de sua experiência da 
superfície do corpo. Isto corresponde ao momento em que o Eu psíquico se 
diferencia do Eu corporal no plano operativo e permanece com ele no plano 
figurativo (Anzieu, 1988: p.61).  

 

Por isso, a construção desse continente psíquico está diretamente relacionada às 

experiências vividas no corpo primitivo. A representação psíquica do eu do bebê, se baseia 

e se apoia nas representações táteis, como é o caso da amamentação, onde essa criança 

começa a formar suas primárias representações psíquicas através da pele.   

É a partir da nossa pele, da sua fronteira e das suas características únicas, que 

desenvolvemos a percepção de que somos um ser distinto e separado dos outros. Logo, a 

pele com todas as suas particularidades, se torna uma base material para a construção de 

um senso de si inconfundível e diferente de qualquer outro. A pele é o nosso primeiro e 

mais fundamental envelope, que nos define e nos separa, mas que também nos permite 

tocar e ser tocado, formando assim, bases iniciais e fundamentais da nossa identidade. 

 
Pela sua granulação, sua cor, sua textura, seu odor, a pele humana 

apresenta diferenças individuais consideráveis. Elas podem narcisicamente ou 
mesmo socialmente ser superinvestidas. Permitem diferenciar no outro os 
objetos de apego e de amor e a afirmação de si mesmo como um indivíduo que 
tem sua pele pessoal. Por sua vez, o Eu-pele assegura uma função de 
individuação do Self, que lhe traz o sentimento de ser único(Anzieu, 1988: 
p.135). 

 
 



33 

Assim, em síntese, vale ressaltar que o Eu-pele apoia-se no eu-corporal como 

forma de se apropriar das sensações vividas, buscando organizá-las em uma estrutura que 

permita alguma possibilidade de representação. Entre as funções atribuídas à pele, 

destacam-se: A função de contenção, na qual a pele atua como um revestimento que 

guarda e sustenta algo em seu interior; a função de proteção, funcionando como uma 

barreira frente ao mundo externo, delimitando a fronteira entre o que é interno e o que é 

externo; e, por fim, a função de comunicação, em que a pele se torna um meio privilegiado 

de relação entre o sujeito, os objetos e os outros sujeitos. Logo, a pele é o órgão 

responsável por dar continência às nossas sensações e afetos, e como consequência, para a 

nossa vida psíquica. Por esse mesmo motivo ela sempre tem algo a revelar sobre a 

temática do contato. 

4.2. Uma questão de pele 
 

Seguindo a lógica de Anzieu, Le Breton (2010) conceitua que a pele é o maior 

órgão do corpo humano, responsável por exercer funções como contenção, proteção contra 

agressões externas ou internas, representa o limite entre o dentro e o fora e sobretudo, é 

uma instância de manutenção sobre o psiquismo. É nesse revestimento que os indivíduos 

têm a capacidade de projetar dentro da instância corporal a sua identidade, como é o caso 

de tatuagens, piercings, cirurgias plásticas e até mesmo outras modificações corporais por 

razões não médicas. Dessa maneira, a relação que os indivíduos estabelecem com o mundo 

se trata, muitas vezes, de uma questão de pele, isto é, ao não se sentirem bem dentro desse 

revestimento, muitas vezes o movimento de reorganização ocorre justamente dentro dos 

limites corporais. Com o objetivo de se sentir bem na sua própria pele, e nela melhor se 

reconhecer, muitas vezes o recurso encontrado se torna inscrever esses limites na pele de 

outra forma. Nessa tentativa de restaurar uma fronteira, a pele, que é justamente a instância 

visível do corpo, é utilizada como uma ferramenta para alterar a relação que o indivíduo 

tem com o mundo e até mesmo a maneira que nele se posiciona.  

Entretanto, ainda sob a perspectiva de Le Breton (2010), quando esses sujeitos não 

encontram maneiras de colocar seu sofrimento nas palavras, o corpo entra em cena na 

tentativa de dar conta de um sofrimento interno que ainda precisa de uma elaboração. Por 

esse motivo, é importante pontuar que, de acordo com o autor tais atentados a integridade 

física, em um primeiro momento, não representam necessariamente o indício de uma 

vontade de morrer, e sim muitas vezes, tentativas de viver. Assim, o paradoxo existente na 



34 

dinâmica auto lesiva é justamente preencher uma lacuna de sentido através da qual flui o 

sofrimento.  

Ao lançar mão de um corte, o indivíduo em sofrimento, por meio da pele, dá um 

enraizamento para a sua dor. O corte nesse caso atua como um freio ou contenção, 

enquanto uma elaboração mais favorável ainda não se faz presente. Entretanto, os danos 

psíquicos causados pela prática da automutilação são absorvidos por uma pele da qual o 

sujeito muitas vezes não se identifica. Essa subversão como maneira de apaziguamento 

reforça como o corpo é uma instância de identidade, e por isso, como consequência 

também pode ser considerado matéria de cura. Assim, diante de seu próprio sofrimento, 

esse sujeito não é mais a vítima passiva, mas sim ator, de modo que, é totalmente 

responsável pela tentativa de reconstituir a relação dos seus limites corporais através das 

fronteiras de si mesmo. O corpo, nessa configuração, se torna um local privilegiado que 

permite o espaço transicional e a distinção entre não somente o interior e o exterior, como 

também, a dinâmica eu-outro.   

Assim, ao destacar o corpo, mais especificamente a pele, frente ao recurso das 

automutilações, é possível relacionar esse fenômeno à temática dos limites, sobretudo no 

que diz respeito à diferenciação entre sujeito e objeto, um processo que se inicia nos 

primeiros momentos de vida mas que se estende até a idade adulta. Isto é, os 

acontecimentos experienciados na primeira infância e adolescência seguem se mostrando 

presentes no psiquismo, ainda que como os primeiros registros da vida. Nesse sentido, a 

pele assume um papel central na constituição psíquica, sobretudo quando se considera a 

intersubjetividade como elemento fundamental. A formação do psiquismo e a integração 

corpo e mente se constroem a partir de experiências sensoriais e rítmicas. A pele promove 

um despertar diante das sensações e através delas, que passamos, de fato, a habitar o nosso 

corpo. Pois o corpo guarda esses primeiros registros de vida, que ainda que anteriores, se 

mostram sempre atuais.  

Dessa forma, segundo Cidade (2023) nos comportamentos autolesivos, muitas 

vezes se observa que os limites entre o corpo e o sujeito se mostram indistintos ou 

insuficientemente diferenciados. Existe uma certa má formação na delimitação psíquica 

que impede a apropriação plena da própria pele como continente do eu. Isso compromete a 

sensação de integração corporal, fazendo com que outros objetos sejam percebidos como 

ameaças. As automutilações, surgem assim, como um recurso de defesa de extrema 



35 

radicalidade, diante de uma ameaça à perda da integridade narcísica, uma vez que, a 

ameaça de perder o objeto diante de uma vivência, como por exemplo uma separação, 

transforma-se em ameaça de perda de si mesmo. 

4.3. Automutilação como Vitória Pírrica e a transferência terapêutica 
 

De acordo com Menninger(1938), a automutilação se constitui como uma prática 

paradoxal. Enquanto apresenta um caráter destrutivo, sendo considerada pelo autor como 

uma forma de suicídio focal, ela também se constitui como uma tentativa de 

autopreservação. Além disso, a literatura reforça que entre os praticantes da automutilação, 

a prática tem um lugar tanto estimulante quanto tranquilizante, ou seja, alguns indivíduos 

se cortam quando vivenciam sentimentos relacionados a anestesias, despersonalização ou 

dissociação. Esse recurso é usado com o objetivo desses indivíduos se sentirem vivos. Já 

outros se machucam quando estão ansiosos e frustrados, na tentativa de conter ou 

descarregar alguma frustração ou angústia. Em muitos momentos, essa ambivalência pode 

ser encontrada até mesmo na mesma pessoa, que se mutila em momentos diferentes, 

evidenciando o caráter multifacetado desse ato.  

Essa dinâmica autolesiva pode ser compreendida através da ideia de vitória pírrica 

ou vitória de Pirro, que se refere a uma batalha vencida a um custo tão alto que anula a 

sensação de conquista do vencedor. A expressão tem origem em Pirro, que era um general 

grego que venceu a batalha de Ásculo contra os romanos com um número considerável de 

mortes e ao receber os parabéns pela vitória, teria dito preocupado: “Mais uma vitória 

como esta e estou perdido”. Essa metáfora se relaciona com a dinâmica autolesiva, uma 

vez que compreende a automutilação como um ato de autodestruição que serve à 

autopreservação, ou seja, um sacrifício de uma parte do corpo pelo “bem” da própria vida, 

isto é, um custo alto a se pagar pela pulsão de vida para evitar a destruição total. 

A complexidade desse ato, é o que justifica a cautela em sua classificação. A 

ausência de classificação na automutilação como um transtorno específico representa uma 

forma de não estigmatizar a prática e, ao mesmo tempo, promover um distanciamento de 

sua relação automática com diversos transtornos mentais, como é o caso do Transtorno de 

Personalidade Borderline ou o Transtorno Depressivo. Assim, ao entender essa prática 

como algo multifacetado e que reside, muitas vezes, no limiar entre o patológico e o 



36 

recurso defensivo, admite-se que a automutilação pode ser tanto um sintoma quanto uma 

ferramenta de elaboração, de extrema radicalidade, para alguns sujeitos. 

Entretanto, ainda que a automutilação ofereça alívio e atue como uma defesa 

radical contra a ameaça de desintegração do eu, o caráter paradoxal desse recurso reside, 

em grande parte, na sua natureza recorrente. A incapacidade do sujeito de abandonar a 

autolesão, mesmo diante do sofrimento e do prejuízo, demonstra que a repetição não é 

aleatória. O impulso de retornar ao ato exige, portanto, uma compreensão mais profunda 

dos mecanismos inconscientes que regem a recorrência, o que remete diretamente ao 

conceito freudiano de Compulsão à Repetição. Freud(1914), por meio de seus 

atendimentos experimentais, compreendeu que o indivíduo não entra em contato com o 

conteúdo que foi esquecido ou não elaborado por meio de uma lembrança, e sim por meio 

do ato.  

Por isso, o indivíduo repete o conteúdo recorrentemente sem saber que o faz e nem 

mesmo o motivo. Assim, a concepção da repetição na terapia não se constitui como um 

elemento novo, mas sim, como uma concepção integrada, isto é, o paciente tem a 

tendência a repetir, especialmente na transferência os conteúdos que foram reprimidos. 

Tais conteúdos, embora inicialmente recalcados, já foram repetidos no manifesto pelo 

paciente, como é o caso dos atos, sintomas ou padrões relacionais. 

 Logo, a repetição evidentemente não é  feita ao acaso. Seja na própria 

automutilação ou em outros tipos de sofrimentos, ela permite ao analista e ao analisando a 

possibilidade de elaborar aquilo que até então permaneceu não simbolizado. O sujeito, 

então, se entrega à compulsão à repetição e depois a substitui pelo impulso de recordação. 

O processo terapêutico atua como uma espécie de recondução do passado, de modo que, 

promove novas ferramentas para que o indivíduo não entre em contato tão fortemente com 

a repressão ou outras defesas. É a transferência que se mostra como principal meio de 

impedir a compulsão à repetição e transformá-la em uma motivação para a recordação e 

elaboração. “A transferência cria uma zona intermediária entre a doença e a vida, através 

da qual se efetua a transição de uma para outra” (Freud 1914, p.154). 

É no setting terapêutico que a repetição pode ser interrompida, através da dinâmica 

transferencial. Por isso, o objetivo da terapia é precisamente usar a transferência, que é 

essa zona intermediária entre a doença e a vida, para que o paciente possa substituir a 



37 

compulsão à repetição, no caso da automutilação o ato, pelo impulso de elaboração. O ato 

pode ser considerado como uma linguagem substitutiva usada quando a palavra falha, 

configurando uma repetição em vez da recordação ou elaboração. Por esse motivo, o 

sujeito repete a busca por um limite, ou seja, a tentativa de circunscrever no corpo aquilo 

que não se sabe ou que não pode ser dito, reencenando algo extremamente primário, 

referente à constituição de um continente psíquico (Eu-pele). A repetição do corte reforça 

a ideia de uma defesa mais primitiva para evitar a ameaça de desintegração narcísica. 

Por fim, a principal intenção do trabalho terapêutico diante dos casos de 

automutilação é que em vez de cortar o corpo para sentir alívio, o paciente compreende 

que o ato de “cortar” está relacionado simbolicamente a separação e à elaboração dos 

afetos e lembranças dentro do psiquismo e do corpo. O objetivo dessa elaboração ocorre 

para que a pele deixe de ser o local da inscrição de dor para se tornar um continente 

psíquico seguro que possa sustentar a angústia sem necessariamente precisar descarregá-la 

no corpo de maneira tão radical. Em suma, a automutilação é uma forma extremamente 

concreta da compulsão à repetição, onde o sofrimento não simbolizado, é continuamente 

reencenado no corpo, através do ato, em uma tentativa desesperada e paradoxal de se 

conectar a um limite psíquico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5. Considerações Finais  
 

O corpo é constantemente convocado para a tomar frente diante de um sofrimento 

que o sujeito não consegue nomear ou contemplar psiquicamente. Essa convocação pode 

ser observada em diversos quadros de sofrimento psíquico, como os Transtornos 

Alimentares, dores crônicas e a própria automutilação. Assim, ao abordar especificamente 



38 

a prática autolesiva, entendemos que ela não é uma prática nova, mas que, ao contrário do 

passado, se apresenta e se atualiza na contemporaneidade com sentidos plurais, muitas 

vezes sem que o próprio indivíduo seja capaz de identificar suas razões. Dessa forma, este 

trabalho abordou o corpo como elemento central, buscando responder a pergunta: Qual é o 

lugar da automutilação frente ao sofrimento psíquico, utilizando a Psicoterapia Corporal e 

a Psicanálise como referencial teórico principal. 

A escolha da abordagem para o aprofundamento do fenômeno da automutilação se 

justifica porque a comunicação não verbal ainda é um recurso pouco considerado no 

contexto clínico. Dessa maneira, é seguro dizer que o corpo transmite sinais mais difíceis 

de esconder, como é o caso da postura, gestos ou tensão muscular, e uma maior atenção a 

essas manifestações é capaz de fornecer ao terapeuta informações de extrema importância 

sobre o sofrimento que o sujeito não consegue trazer à tona. Além disso, a Psicoterapia 

corporal reconhece a dimensão pré-verbal do sofrimento, ancorada na pele e nas sensações 

arcaicas e rudimentares, que precedem a capacidade de simbolização e linguagem. 

É a partir do corpo, e sobretudo a pele, que é possível compreender a noção 

freudiana de que o ego é sobretudo corporal, onde justamente o ser humano, ainda quando 

criança passa a experienciar o mundo, constrói sua identidade e estabelece os limites entre 

o Eu e o não-Eu. Por simbolizar esse local de ancoragem, a pele é onde ocorre a primeira 

diferenciação sujeito-objeto e de todas as primeiras sensações. Quando o Eu está ameaçado 

de desintegração, a automutilação vem como uma tentativa desesperada de buscar 

ancoragem ou um limite por meio da tentativa de circunscrever no corpo aquilo que não 

pode ser dito no corpo físico. Assim, o corte não é apenas uma lesão, mas uma tentativa 

ativa de diferenciação que se mostra fragilizada no nível psíquico. 

Dentro da psicoterapia corporal se destacam os conceitos de caráter e couraça 

muscular. O caráter representa um enrijecimento do ego que resulta em um padrão típico 

de comportamento ou direção habitual que resulta em um modo congelado de responder, 

ver e estar no mundo. Assim, ainda que o caráter se mostra como uma defesa que oferece 

segurança e estruturação emocional, sua rigidez aumenta a probabilidade do indivíduo 

vivenciar justamente as situações que tenta evitar, fenômeno denominado armadilha do 

caráter.  

Já a couraça muscular representa o correlato somático do mecanismo psíquico do 

recalque, ou seja, a manifestação do caráter no corpo. Ocorre quando parte da energia do 



39 

organismo está contida por uma contração crônica em um músculo ou grupo de músculos. 

Partindo do princípio de que a tensão da estrutura corporal de uma pessoa corresponde à 

sua neurose. Da mesma forma que sua estrutura psíquica, a função da couraça muscular é 

justamente impedir que o corpo perceba, sinta e se emocione, detendo a consciência da 

realidade emocional do sujeito. Assim, ambos os conceitos representam mecanismos de 

defesa primitivos. O objetivo do processo terapêutico é flexibilizar essas defesas para 

restaurar a capacidade do indivíduo de vivenciar a vida de maneira plena e não congelada. 

Esses dois conceitos, propostos por Reich, se relacionam com a prática da 

automutilação pois também representam mecanismos de defesa, que se iniciaram com o 

objetivo de trazer alívio e segurança mas que acabaram se tornando fonte de sofrimento. A 

pele é o maior órgão do corpo, representando o limite entre o dentro e o fora, dentre suas 

inúmeras atribuições destaca-se o seu trabalho de contenção, proteção, comunicação e 

continência. É nesse espaço que o sujeito pode projetar sua identidade no mundo. Por esse 

motivo, a prática autolesiva nos revela muitas vezes os limites indistintos ou insuficiente 

diferenciados entre eu outro. Por isso, pode ser considerado um recurso de radicalidade 

extrema contra a ameaça da perda da integridade narcísica. Isso acontece justamente pois 

esse continente psíquico mal delimitado ou indistinto faz com que o sujeito interprete 

emocionalmente  a perda do objeto como a perda de si mesmo. 

Tal subversão mostra uma busca de apaziguamento onde o sujeito se torna o agente 

responsável por reconstituir seus limites, demonstra o alto custo do ato autolesivo. O corpo 

se torna um espaço transicional e de distinção eu-outro. Essa defesa que embora destrutiva 

também remete a uma tentativa de autopreservação representa muitas vezes um custo 

muito alto ao indivíduo remontando o conceito de Vitória Pírrica. A metáfora descreve 

uma vitória tão custosa ao  vencedor que se assemelha a uma derrota, sendo compatível 

com a visão de Menninger. No contexto autolesivo pode representar uma tentativa de 

sacrifício de uma parte do corpo para salvar a própria vida,  um custo elevado pago pela 

pulsão de vida para evitar a destruição total. 

O trabalho destacou a adolescência, período em que o fenômeno da automutilação 

aparece com mais frequência. Tal fato ocorre pois na adolescência o sujeito é impelido à 

realização de um trabalho de luto, que implica na ressignificação dos elementos infantis, 

seja a relação com os pais, com o próprio corpo, e a própria identidade. Tudo isso é 

experienciado como a morte do ego infantil. É precisamente por todos esses lutos que é 



40 

seguro dizer que o adolescente é de fato um migrante, como proposto por Roussillon 

(2009), forçado a sair do território seguro da infância para a terra estrangeira da adultez. 

Esse processo de travessia envolve a apropriação do espaço corporal e a acomodação de 

uma nova identidade.  

Assim, a prevalência do fenômeno da automutilação na adolescência pode ser 

explicada pela vivência desses lutos e travessias, experienciados como uma ameaça de 

perda da integridade egóica, de modo que as autolesões atuam como uma defesa contra 

essa desintegração. O corpo nesse momento representa concretamente as principais 

mudanças e perdas do referencial infantil, e ao mesmo tempo, oferece a permanência e a 

garantia de continuidade da própria vida do sujeito. Ele representa um lugar de expressão 

privilegiada dos conflitos internos desse adolescente.  

Além disso, todas essas mudanças corporais referentes ao processo de adolescer no 

qual o sujeito não tem escapatória que acontecem no corpo refletem o sentimento de falta 

de controle. Nesse sentido, a automutilação emerge como uma tentativa desesperada de 

transformar passividade em atividade, de um sofrimento que vem do corpo para o corpo. 

As escarificações se inscrevem nas contradições do corpo, que incidem sobre a pele, que 

demarca os limites de si e do outro. As marcas corporais, incluindo as tatuagens, piercings 

e o próprio estilo do adolescente, são formas de integrar a nova imagem corporal, 

diferenciando-se dos pais e fazendo parte de outros grupos sociais. 

Outro fator que privilegia a adolescência para o surgimento das autolesões está 

ligado à morte simbólica dos objetos primários. Logo, o corpo é convocado para dar conta 

de uma emoção ou evento que o ego não consegue resolver psiquicamente, especialmente 

quando a separação de um objeto ausente leva a uma desorganização narcísica.  

Por fim, a compreensão do lugar da automutilação frente ao sofrimento psíquico 

também atravessa o caráter recorrente da automutilação, que se relaciona ao conceito de 

Compulsão à Repetição (FREUD, 1920), onde o conteúdo não simbolizado é reencenado 

pelo ato, e não pela elaboração. Dessa forma, o trabalho terapêutico ganha sua direção 

principal: utilizar a Transferência, a zona intermediária entre a doença e a vida, para 

transformar o ato na elaboração. O objetivo é substituir a descarga somática da angústia 

pelo suporte de um continente psíquico seguro. Assim, busca-se a reorganização da função 

de continente do Eu-Pele como um continente psíquico de segurança, capacitando o 

indivíduo a sustentar as emoções e os limites sem a necessidade de recorrer à autolesão. 



41 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6. Referências Bibliográficas:  

ABERASTURY, Arminda; KNOBEL, Maurício. Adolescência normal: um enfoque 

psicanalítico. 15. ed. Porto Alegre: Artmed, 2003. 

AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION. Diagnostic and statistical manual of 

mental disorders: DSM-5-TR. 5. ed., rev. Washington, DC: American Psychiatric 

Association Publishing, 2022. 

ANZIEU, Didier. O eu-pele. 2. ed. São Paulo: Casa do Psicólogo, 1988. 



42 

BÍBLIA. Português. Bíblia Sagrada. [S. l.]: [s. n.], [s. d.]. Evangelho segundo Mateus 5, 

28-30. 

CALLIGARIS, Contardo. A adolescência. São Paulo: Publifolha, 2009. 

CARDOSO, Marta Rezende. A adolescência e suas dores. Constructo Revista de 

Psicanálise, Porto Alegre, v. 8, n. 1, p. 1-9, 2023. 

CIDADE, Natália de Oliveira de Paula. A dimensão arcaica das automutilações: 

descontinuidades nos primórdios da vida. 2020. 149 f. Tese (Doutorado em Psicologia 

Clínica) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2020. 

Disponível em: https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/48242/48242.PDF. Acesso em: 14 

ago. 2025. 

CIDADE, Natália de Oliveira de Paula. O nascimento das automutilações como categoria 

nosográfica. Interação em Psicologia, Curitiba, v. 27, n. 3, p. 1-10, 2023. Disponível em: 

https://revistas.ufpr.br/psicologia/article/view/87011. Acesso em: 30 maio 2025. 

CIDADE, Natália de Oliveira de Paula; ZORNIG, Silvia Maria Abu-Jamra. 

Automutilações na adolescência: reflexões sobre o corpo e o tempo. Estilos da Clínica, 

São Paulo, v. 26, n. 1, p. 129-144, 2021. Disponível em: 

https://revistas.usp.br/estic/article/view/175025. Acesso em: 26 set. 2025. 

CIDADE, Natália de Oliveira de Paula; ZORNIG, Silvia Abu-Jamra. Trauma, 

temporalidade e inscrição psíquica. Cadernos de Psicanálise (CPRJ), Rio de Janeiro, v. 

38, n. 35, p. 29-47, jul./dez. 2016. Disponível em: 

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-62952016000200002. 

Acesso em: 27 nov. 2025. 

DEMANTOVA, Aline Gonçalves. Escarificações na adolescência: corpo atacado, corpo 

marcado. 2017. 94 f. Dissertação (Mestrado em Teoria Psicanalítica) – Programa de 

Pós-graduação em Teoria Psicanalítica, Instituto de Psicologia, Universidade Federal do 

Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2017. Disponível em: 

https://teopsic.psicologia.ufrj.br/wp-content/uploads/2021/06/DISSERTACAO-Aline-Dem

antova.pdf. Acesso em: 14 ago. 2025. 

https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/48242/48242.PDF
https://revistas.ufpr.br/psicologia/article/view/87011
https://revistas.ufpr.br/psicologia/article/view/87011
https://revistas.usp.br/estic/article/view/175025
https://revistas.usp.br/estic/article/view/175025
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-62952016000200002
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-62952016000200002
https://teopsic.psicologia.ufrj.br/wp-content/uploads/2021/06/DISSERTACAO-Aline-Demantova.pdf
https://teopsic.psicologia.ufrj.br/wp-content/uploads/2021/06/DISSERTACAO-Aline-Demantova.pdf
https://teopsic.psicologia.ufrj.br/wp-content/uploads/2021/06/DISSERTACAO-Aline-Demantova.pdf


43 

FALCÃO, Juliana Machado. Cortes e cartas: um olhar sobre a automutilação em 

adolescentes. Curitiba: Appris, 2021. 

FREUD, Sigmund. O eu e o id, "autobiografia" e outros textos (1923-1925). In: FREUD, 

Sigmund. Obras completas, volume 16. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2011. 

FREUD, Sigmund. Obras completas, volume 14: história de uma neurose infantil ("o 

homem dos lobos"), além do princípio do prazer e outros textos (1917-1920). São Paulo: 

Companhia das Letras, 2010. 

FREUD, Sigmund. Recordar, repetir e elaborar (Novas recomendações sobre a técnica da 

Psicanálise II). In: FREUD, Sigmund. Obras psicológicas completas de Sigmund Freud: 

edição standard brasileira. Rio de Janeiro: Imago, 1996. v. 12. p. 20-32. 

GOLDMAN, José. Fundamentos da clínica Reichiana: da Psicanálise à orgonomia. 

Volume 2. Curitiba: Appris, 2022. 

LE BRETON, David. Escarificações na adolescência: uma abordagem antropológica. 

Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 16, n. 33, p. 25-40, jun. 2010. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/ha/a/KJyqh8ryDjNzrsdJx7wF7wv/?format=html&lang=pt. 

Acesso em: 2 jun. 2025. 

LOWEN, Alexander. O corpo em terapia. 3. ed. São Paulo: Summus, 1977. 

MENNINGER, Karl A. Man against himself. New York: Harcourt, Brace and Company, 

1938. 

REICH, Wilhelm. A função do orgasmo: problemas econômico-sexuais da energia 

biológica. 9. ed. São Paulo: Brasiliense, 1975. 

ROUSSILLON, René. A associatividade e as linguagens não verbais. Revista de 

Psicanálise da SPPA, Porto Alegre, v. 16, n. 1, p. 143-165, abr. 2009. Disponível em: 

https://revista.sppa.org.br/RPdaSPPA/article/view/722. Acesso em: 27 set. 2025. 

ROUSSILLON, René. Précarité et vulnérabilité identitaires à l'adolescence. Adolescence, 

v. 28, n. 2, p. 241-252, 2010. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ha/a/KJyqh8ryDjNzrsdJx7wF7wv/?format=html&lang=pt
https://revista.sppa.org.br/RPdaSPPA/article/view/722
https://revista.sppa.org.br/RPdaSPPA/article/view/722
https://shs.cairn.info/revue-adolescence-2010-2-page-241?lang=fr


44 

https://shs.cairn.info/revue-adolescence-2010-2-page-241?lang=fr. Acesso em: 17 Nov. 

2025. 

RUA, Inês. A Mutilação Genital Feminina na Imprensa Online Portuguesa. Media & 

Jornalismo, Coimbra, v. 24, n. 44, p. 1-18, 2024. Disponível em: 

https://doi.org/10.14195/2183-5462_44_1. Acesso em: 28 set. 2025. 

TROTTA, Ernani Eduardo. Wilhelm Reich e a Psicossomática. In: MALUF JR., Nicolau 

(Org.). Reich: o corpo e a clínica. São Paulo: Summus, 2000. p. 1-13. 

 

https://shs.cairn.info/revue-adolescence-2010-2-page-241?lang=fr
https://doi.org/10.14195/2183-5462_44_1
https://doi.org/10.14195/2183-5462_44_1

	 
	 
	1. Introdução  
	2. Psicoterapia corporal  
	2.1. A evolução da Psicossomática e as contribuições de Reich para o encouraçamento. 

	 
	2.2. Caráter 
	2.3. Couraça Muscular 
	2.4. Contato e a prática clínica 
	2.5. A psicoterapia corporal e a automutilação. 

	3. A adolescência  
	​3.1. Da infância à adolescência 
	3.2. A adolescência como travessia 
	3.3. Prevalência na adolescência. 
	3.4. Prevalência em mulheres.​ 

	4. Dimensão corporal na contemporaneidade e a automutilação. 
	4.1. O Eu-pele 
	4.2. Uma questão de pele 
	4.3. Automutilação como Vitória Pírrica e a transferência terapêutica 

	5. Considerações Finais  
	6. Referências Bibliográficas:  

