
 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO RIO DE JANEIRO 

CENTRO DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA 

CURSO DE PSICOLOGIA 

 

 

 

Júlia Sena Pederneiras 

 

 

 

 

SER OU NÃO SER MÃE? 
A RELAÇÃO DA MULHER COM A MATERNIDADE NO MUNDO 

CONTEMPORÂNEO SOB A PERSEPCTIVA DA PSICOLOGIA ANALÍTICA  

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2025 

 

 



2 

 

 

JÚLIA SENA PEDERNEIRAS 
 

 

 

 

 

 

 

 

SER OU NÃO SER MÃE? 
A RELAÇÃO DA MULHER COM A MATERNIDADE NO MUNDO 

CONTEMPORÂNEO SOB A PERSEPCTIVA DA PSICOLOGIA ANALÍTICA  

 

 

 

 

 

 

 

 

Monografia apresentada ao Departamento de 

Psicologia do Centro de Teologia e Ciências 

Humanas da Pontifícia Universidade Católica do Rio 

de Janeiro como requisito parcial para a obtenção do 

título de bacharel em psicologia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Henrique de Carvalho Pereira 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2025  



3 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente a minha família, em especial meu pai, Fausto e minha mãe, 

Adelaide, por toda a educação, cuidado, apoio e investimento dados a mim e ao meu irmão. 

Obrigada por acreditarem em mim, respeitarem as minhas decisões e sempre me darem colo 

quando preciso. Vocês são os melhores do mundo. 

Às minhas grandes amigas da faculdade e colegas de profissão Luíza Neves, Marina Couto, 

Isabelle Dias, Flora Paulo, Isabella Gorini e Carolina Poubel. Sem vocês não sei o que seria de 

mim nesses cinco anos de graduação. Foram as melhores companhias que eu poderia ter. Que 

sigamos juntas na nossa caminhada como psicólogas. 

Às minhas amigas da escola e da vida, Vitória Helena, Thaís Lamonica e Gisele Figueiredo. 

Sou muito feliz em ter chegado até aqui com vocês ao meu lado, cada uma com sua graduação e 

seus diferentes desafios. Mesmo que não façam mais parte da minha rotina diária, quando 

conversamos e nos encontramos percebo que nada mudou. Que continuemos nos apoiando e nos 

respeitando durante nossas jornadas. 

 

Ao meu namorado Bruno, que esteve comigo durante esse ano desafiador, me apoiando e 

tendo toda a paciência. Obrigada por me ouvir, por me respeitar e por ser o melhor parceiro que eu 

poderia ter.  

 

Por último, mas não menos importante, agradeço ao meu orientador e supervisor, Henrique. 

Obrigada por tantos ensinamentos e por seguir mostrando a mim e tantos alunos o incrível mundo 

da psicologia junguiana. Também gostaria de agradecer especialmente ao LEFAC, o grupo de 

pesquisa que foi uma família para mim durante três anos. Aprendi muito e conheci tantas pessoas 

incríveis e que jamais irei esquecer. Obrigada Terezinha, Rebeca e em especial, Andrea, por terem 

me dado essa oportunidade e por serem inspiração. Três mulheres incríveis que além de professoras 

se mostram em diversos momentos grandes amigas. 

 

 



4 

 

RESUMO 

Esta monografia investiga a relação da mulher com a maternidade no mundo contemporâneo por 

meio de uma pesquisa bibliográfica. A psicologia junguiana é abordada, em especial os conceitos 

de arquétipo materno e processo de individuação, com o objetivo de compreender como essas 

referências clínicas podem contribuir para a reflexão sobre a experiência materna. O trabalho 

discute as transformações históricas do papel da mulher na sociedade e as mudanças subjetivas 

implicadas pelo exercício da maternidade, buscando ampliar e questionar a noção de instinto 

materno e a atual dúvida sobre ser ou não mãe. Desejou-se, também, entender de que maneira a 

maternidade pode influenciar o processo de individuação e impactar a saúde psíquica da mulher. 

Palavras-chave: maternidade, psicologia junguiana, arquétipo materno, processo de individuação, 

cultura, papéis sociais 

  



5 

 

SUMÁRIO  
 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................................6  

CAPÍTULO 1 – SER OU NÃO SER MÃE ................................................................................9 

 1.1 TRANSFORMAÇÕES DO PAPEL DA MULHER NA SOCIEDADE .....................9 

 1.2 AMOR MATERNO: INSTINTO OU CONSTRUÇÃO? ..........................................11 

 1.3 INFLUÊNCIA CULTURAL E TRANSMISSÃO GERACIONAL ..........................13    

CAPÍTULO 2 – A PSICOLOGIA ANALÍTICA DE CARL GUSTAV JUNG ....................17    

 2.1 JUNG E A PSIQUE ...................................................................................................17  

 2.2 ARQUÉTIPO MATERNO ........................................................................................19  

CAPÍTULO 3 – A EXPERIÊNCIA MATERNA NA PSIQUE FEMININA .......................22  

 3.1 EFEITOS DA MATERNIDADE NA SAÚDE PSÍQUICA DA MULHER .............22  

 3.2 MATERNIDADE E PROCESSO DE INDIVIDUAÇÃO ........................................24  

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................................27  

REFERÊNCIAS .........................................................................................................................28 

 

 

 

 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

INTRODUÇÃO   

 

É comum que a maternidade seja um tipo de cobrança da sociedade para as mulheres, sendo 

vista como um destino natural e parte essencial da identidade feminina, uma confirmação da 

feminilidade da mulher (Patias & Buaes, 2012). No mundo contemporâneo, muitas mulheres 

sofrem um conflito por sentirem que precisam ceder um cuidado integral ao filho e, ao mesmo 

tempo, desejarem uma vida profissional promissora. Em virtude disso, pode surgir o sentimento de 

culpa, por muitas vezes não haver o desejo em maternar, ou um luto por, ao se tornarem mães, 

terem que talvez abdicar de sua vida pessoal e profissional para cuidar de uma criança (Bernardes, 

Loures & Andrade, 2020).  

Yuval Harari (2015), em seu livro Sapiens: uma breve história da humanidade, aborda em 

determinando momento a questão de gênero. Ele observou como nos séculos passados o sexo 

feminino tinha a maternagem como o seu papel principal na sociedade, sendo-lhe vedado diversos 

direitos. Conforme Harari (2015): “Gerar uma criança sempre foi trabalho das mulheres, porque os 

homens não têm útero” (p. 153). O autor não nega as diferenças biológicas entre os sexos, mas 

observa como as representações culturais estabelecem crenças, ditando o que seria natural ou não, 

mesmo não tendo nenhuma base científica. Um exemplo disso são as diversas características 

atribuídas a homens e mulheres que determinam os papéis de gênero. Harari cita um princípio 

básico que diz “a biologia permite, a cultura proíbe” (p.155). Ele cita como exemplo o fato de que 

a biologia permite que as mulheres tenham filhos, mas algumas culturas tornam isso uma espécie 

de obrigação, por ser algo “natural” do sexo feminino. Desta forma, os mitos culturais 

determinariam papeis sociais e até mesmo ações, pensamentos e gostos de cada um, definindo, por 

exemplo, “coisas de menino” e “coisas de menina”, algo que também tem sido discutido e 

desmistificado na contemporaneidade. 

Nos séculos passados, mulheres não poderiam ser líderes políticos ou ter direito a uma boa 

educação, com raras exceções. Tais normas foram sendo modificadas durante o tempo, visto que 

nos dias de hoje as mulheres podem votar e ocupar o cargo que quiserem. Mas não podemos negar 

que as diferenças de gênero ainda existem, dado que se observa que, em média, as mulheres ainda 

ganham menos que os homens, mesmo ocupando o mesmo cargo que eles e possuindo níveis de 

escolaridade superiores (Jusbrasil, 2022). 



7 

 

Hoje, as mulheres sofrem com uma jornada dupla de trabalho por conta da maternidade 

(Case & Botelho, 2001). Elas optam, muitas vezes, em não terem filhos ou até mesmo adiam este 

anseio, pois a licença maternidade pode ser um fator determinante para a não contratação de 

mulheres ou para a sua demissão (Jusbrasil, 2022). De acordo com Szekeres (2023), a maternidade 

ainda é vista como um trabalho essencial da mulher, e que aquelas que escolhem não ser mães 

sofrem reações negativas da sociedade. Desta forma, é importante que entendamos como o meio 

social influencia na decisão das mulheres em se tornarem ou não mães. 

Ainda, é importante entender como a maternidade é vivenciada pelas mulheres de formas 

diferentes. É necessária uma elaboração da mulher para que ela consiga se remodelar como uma 

mulher que também é mãe. De acordo com o analista junguiano Erich Neumann (1996), ao se 

tornar mãe, a mulher se remodela psiquicamente de forma profunda, sendo convocada a integrar 

essas novas dimensões de si mesma, aspecto essencial do que Jung chama de processo de 

individuação. 

A partir disso, o presente estudo tem como interesse entender como se dá a relação da 

mulher com a maternidade no mundo contemporâneo. Busca-se compreender e refletir sobre os 

impactos que os ideais sobre a maternidade como um papel primordial do gênero feminino 

impactam a saúde psíquica da mulher, sendo assim um tema relevante para o campo da psicologia. 

Além disso, pretende-se realizar uma busca histórica acerca desse tema com o intuito de entender 

como esses estigmas referentes à maternidade foram formados, o contexto em que estão inseridos 

e como eles são transmitidos. 

A partir da abordagem da Psicologia Analítica, será possível uma discussão mais 

aprofundada sobre o assunto. C.G. Jung traz em sua teoria um estudo que traz a influência da 

cultura e das vivências familiares na formação da psique de cada um de nós, trazendo uma leitura 

que compreende os mitos como advindos de raízes psíquicas profundas. Em sua obra, Jung irá 

mapear as predisposições inatas, nomeadas como arquétipos, e os padrões de comportamento que 

são passados entre as gerações e filtrados pela cultura, organizando-os e diferenciando-os. Entende-

se que por mais que haja padrões estabelecidos, a cultura e o tempo têm a capacidade em moldar 

as experiências humanas. Nesse trabalho iremos dar ênfase às experiências ligadas ao sexo, em 

especial, o feminino. 



8 

 

 Há, portanto, o desejo em relacionar os conceitos psíquicos propostos por Jung com os 

paradigmas relacionados ao papel social da mulher, problematizando a maternidade como um 

destino irrefutável.  

Desta forma, esse estudo tem sua importância para a prática clínica, visto que pode levar os 

psicólogos a terem uma perspectiva ampliada do tema, e o abordarem de forma mais sensível. A 

escolha dele vem de um interesse pessoal na área da saúde da mulher e no estudo sobre o papel 

social do gênero feminino, além da busca por um conhecimento mais profundo sobre este tema nas 

diferentes culturas e nos diferentes períodos históricos. 

A discussão desse assunto pode trazer um entendimento geral e significativo das 

consequências das normas construídas socialmente e impostas às mulheres durante os anos. Com 

isso, pretende-se que haja essa compreensão, para que assim, cada uma de nós se sinta mais 

confiante para sermos quem de fato desejamos e somos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

CAPÍTULO 1 – SER OU NÃO SER MÃE 

 

1.1 Transformações do papel da mulher na sociedade  

No século XX, período em que a Primeira Guerra (1914-1918) e a Segunda Guerra Mundial 

(1939-1945) irromperam, houve uma grande mudança no papel das mulheres na sociedade. 

Enquanto os seus maridos iam para as frentes de batalhas, onde muitos foram mortos ou voltaram 

debilitados de alguma forma, as mulheres tiveram que ocupar seus lugares no mercado de trabalho. 

Desta forma, com o passar do tempo, elas conseguiram se estabelecer cada vez mais nesse meio, 

ocupando espaços que antes eram restritos ao sexo masculino, provocando uma grande 

transformação na sociedade como um todo. Passam a ser criadas não apenas para casar-se e cuidar 

dos filhos e da casa, mas para assumir uma posição dentro do mercado. (Muniz et al., 2015). 

Na Revolução Industrial, período histórico que começou na Inglaterra do século XVIII, a 

mão de obra feminina era, muitas vezes, preferível, pois estas aceitavam um salário mais baixo, 

aumentando o lucro para os empresários. Portanto, na realidade, a inserção das mulheres no 

mercado de trabalho representou uma resposta às demandas do capitalismo, com elas sendo 

exploradas ao receberem os menores salários e tendo baixas condições de emprego. (Muniz, et al., 

2015). Posteriormente, ainda foram enfrentados preconceitos, havendo ocupações mais específicas 

disponíveis às mulheres, consideradas mais femininas e que não exigiam uma força bruta, como 

professora ou secretária, além da necessidade de uma autorização do marido para trabalhar fora de 

casa (Muniz, et al., 2015). 

Foi ao longo do século XX que começaram a de fato emergirem mudanças quanto à 

desigualdade de gênero no meio laboral. As mulheres começaram a ocupar outros tipos de cargos 

e a ascensão dos movimentos sociais feministas trouxe discussões de diversos temas sociais de 

gênero, como o controle de fecundidade (Dias, et al., 2023). Autoras como Simone de Beauvoir e 

Elisabeth Badinter, ajudaram a disseminar a ideia do instinto materno como uma construção social 

que determina o papel das mulheres e reforça a desigualdade de gênero.  

O final do século XIX é o marco da primeira onda do movimento feminista, em que, a partir 

da Revolução Francesa, mulheres passam a pensar e falar sobre a reivindicação dos seus direitos. 

Isso foi ganhando força ao longo das gerações, chegando à ascensão dos movimentos sufragistas 

nos Estados Unidos e na Inglaterra, no início do século XX. Nesse período, além de princípios 



10 

 

trabalhistas, as mulheres começaram a reivindicar direitos políticos, como o voto e a participação 

ativa na política (De Siqueira e De Azevedo Bussinger, 2020) No Brasil, Bertha Luz teria sido a 

pioneira desse movimento, fundando A Federação Brasileira pelo Progresso Feminino, que lutou 

pela igualdade de gênero no mercado de trabalho e pela possibilidade das mulheres se expandirem 

nesse meio. Nas décadas de 60 e 70, as pautas feministas foram ampliadas, incluindo o desejo à 

obtenção da pílula anticoncepcional e a legalização do aborto que, por conseguinte, seriam 

elementos centrais para a livre escolha da maternidade e da vida sexual. (Scavone, 2001).   

Dizer sim ou não para a construção de uma família e escolher o caminho que mais condiz 

com as suas vontades e perspectivas de vida, surge gradativamente como algo mais concreto e 

possível. Contudo, mesmo com tantas transformações e conquistas, permanecem cobranças e 

expectativas sociais para que elas sejam mães e construam uma família. Albertuni & Stengel (2016) 

apontam como isso pode causar sofrimento e angústia para a mulher, especialmente quando estas 

optam por outros projetos de vida. Para Barbosa e Rocha-Coutinho (2007) o “ser mãe” ainda é 

visto por parte da sociedade como diretamente relacionado à identidade feminina, ao sentimento 

de completude para a mulher.  

Scavone (2001), em uma análise feita sob uma perspectiva sociológica, fala sobre a 

maternidade como uma escolha marcada por aspectos estruturais, pois o que aparece como decisão 

individual das mulheres está relacionado com dinâmicas sociais, econômicas e culturais. Em 

resumo, Scavone (2001) evidencia que a escolha por ser ou não mãe está em um contexto de tensão 

entre discursos de liberdade de escolha e uma realidade que limita, tendo em vista as desigualdades 

sociais e a sobrecarga por conta dos múltiplos papéis que a mulher exerce para além do maternar. 

Há uma contradição social nos discursos sobre o papel da mulher na contemporaneidade. 

Por um lado, ela é frequentemente criticada por alguns discursos mais moralizantes quando recorre 

à terceirização do cuidado com os filhos para conseguir manter sua carreira profissional ativa após 

a gestação. Por outro, no próprio ambiente de trabalho, enfrenta julgamentos caso apresente uma 

queda de produtividade em função do acúmulo de responsabilidades que a maternidade implica. 

Paralelo a isso, observa-se um movimento crescente de casais que optam por adiar ou, 

simplesmente, não ter filhos, priorizando estudos, projetos pessoais e estabilidade financeira. Esse 

movimento também desafia expectativas tradicionais sobre o que se considero o “ciclo natural da 



11 

 

vida”. Assim, independente do caminho escolhido, a mulher permanece atravessada por 

expectativas que dificultam sua autonomia. 

Diante dessas transformações históricas, a mulher passa a ocupar novos espaços e a 

vivenciar múltiplos papéis, indo além de construções culturais que foram reforçadas ao longo do 

tempo e da história. No entanto, há o desafio em elaborar essas diversas possibilidades e ainda lidar 

com os estigmas que seguem existindo no meio em que vivemos. 

 

1.2 Amor materno: instinto ou construção?  

O conceito de instinto materno foi e ainda é comumente questionado. Durante muito tempo 

esse conceito foi entendido pela sociedade como uma tendência inata da mulher para cuidar, 

acolher e proteger a prole. Alguns autores contestam essa ideia ao discutirem se o amor maternal 

não seria uma construção, algo desenvolvido a partir de diversos fatores. 

Para Elisabeth Badinter, filósofa francesa conhecida por seus escritos feministas, a mulher 

seria, em grande parte, colocada pela sociedade moderna em um papel de cuidado e de reprodução, 

principalmente, por conta da sua natureza biológica (Badinter, 1985). Haveria, então, um 

determinismo biológico e social que, dentre vários aspectos, relacionaria a feminilidade com o “ser 

mãe”. O “cuidar” seria algo socialmente, culturalmente e historicamente ligado ao feminino e, até 

mesmo, uma justificativa para manter a mulher no ambiente doméstico. 

Sob a ótica da psicanálise e da psicologia do desenvolvimento, o pediatra e psicanalista 

britânico Donald Winnicott teve a maternidade e a relação mãe-bebê como princípios dos seus 

estudos. Ele valoriza o ambiente suficientemente bom como suporte no processo de maturação do 

bebê e descreve os conceitos de mãe suficientemente boa e preocupação materna primária como 

a mãe que satisfaz as necessidades do bebê e proporciona esse ambiente acolhedor e seguro para 

que ele consiga se desenvolver de forma satisfatória  (Winnicott, 2000). Winnicott fala sobre o 

processo de desenvolvimento do bebê e do self 1como algo que não depende apenas da figura 

materna, mas do ambiente como um todo, considerando a importância do apoio emocional e da 

interação com a mãe e outras figuras significativas.  (Winnicott, 1999).  

                                                            

1 O conceito de self em Winnicott é diferente do proposto por Jung. Para Winnicott (1983), o self é construído na 

relação com o ambiente e como este acolhe as suas experiências emocionais primárias. A manifestação do self estaria 

na espontaneidade, na criatividade e na capacidade de estar só. 



12 

 

O psicanalista britânico John Bowlby pesquisou o desenvolvimento infantil, criando a 

Teoria do Apego. Dessa perspectiva, o cuidado parental teria uma base psicobiológica. Ele vai 

dizer que o ser humano possui uma necessidade inata de apego, isto é, da formação de vínculos 

afetivos essenciais para o desenvolvimento emocional e para a sua sobrevivência. É importante 

destacar que embora a figura materna frequentemente desempenhe esse papel, o apego pode ser 

estabelecido com qualquer figura de cuidado (Bowlby, 2002). 

Desta forma, Winnicott parte de uma visão mais clínica e de estados que ele considera como 

transitórios e naturais na maternidade. Para ele, haveria uma predisposição natural que depende 

das circunstâncias emocionais e ambientais da mãe. De forma complementar, Bowlby irá 

considerar o apego do bebê à mãe como inato, mas não afirma que o amor da mãe pelo bebê seja 

necessariamente instintivo ou invariável. Assim como Winnicott, ele entende o amor materno a 

partir de múltiplas influências ambientais e emocionais. Além disso, ambos os autores trazem as 

possibilidades de privação materna e falhas ambientais, que seriam cenários em que o cuidador 

primário não fornece o acolhimento necessário (Bowlby, 1998; Winnicott, 1983).  

Eles reconhecem, portanto, elementos biológicos no vínculo materno, mas suas teorias 

também apontam para a dimensão relacional e emocional do amor materno e do vínculo mãe-bebê. 

Já Badinter rompe com a noção de naturalidade, enfatizando o caráter histórico, cultural e político 

desse sentimento.   

Em artigo, Gradvhol e colaboradoras (2014) refletem acerca das diversas formas de 

maternagem no decorrer do tempo a partir da evolução dos valores e dos diferentes contextos 

históricos, culturais e familiares. As autoras apontam a diferença entre os conceitos de maternidade 

e maternagem, sendo o primeiro relacionado à consanguinidade entre mãe e filho e o segundo 

decorrente do vínculo afetivo advindo da mãe.  

Na Idade Média, por exemplo, nas famílias ricas da Corte, a maternagem era exercida pelas 

chamadas amas de leite, que eram delegadas à tarefa de amamentar e cuidar dos filhos da realeza 

(Maldonado, 1986).  Badinter (1985) expressa a ideia da indiferença materna nessa época, seja por 

terem filhos apenas por convenção social, seja por se defenderem do risco de verem seus filhos 

morrerem em uma época de muita vulnerabilidade por conta das doenças e precariedade de 

cuidados. No caso das amas, havia a sobrecarga pelos cuidados não só dos próprios filhos, mas das 

crianças da nobreza.  



13 

 

É por volta do século XIX que a maternagem passa a ser mais valorizada, assim como os 

cuidados exclusivos por parte da mãe (Correia, 1998). No século XX, como um plano de 

repovoamento no cenário pós-primeira guerra, há uma valorização da maternidade na Europa. Isso 

fez com que as mulheres se sentissem na obrigação de gestar, pois seriam responsáveis pelo futuro 

da nação (Gradvhol et al., 2014). Maldonado (1986) fala do cenário da peste negra, em que após 

grande parte da população ser extinguida, procriar torna-se algo urgente.  

Ser mãe e maternar se torna um certo imperativo para a mulher, em que podemos supor 

que, em séculos passados, engravidar nesses cenários, muitas vezes, não era uma escolha, mas algo 

feito para cumprir com um “senso comum”. A fecundidade era tida como dádiva e a infertilidade 

como uma maldição (Maldonado, 1986), e a maternidade e a maneira de exercê-la era, de certa 

forma, ditada às mulheres. É quando elas se inserem no mercado de trabalho cada vez mais, que 

passam a emergir novas possibilidades e propósitos para elas.  

Em resumo, pode-se entender o amor materno como um fenômeno que não se reduz nem a 

aspectos biológicos e nem a narrativas moralistas. Reconhecer e compreender o conceito de amor 

materno como uma articulação entre natureza, psique e cultura permite considerar a maternidade 

como uma experiência complexa, em que diversos sentimentos e ambivalências podem surgir, na 

qual a mulher enfrenta desafios emocionais e psíquicos, além de imposições sociais e culturais que 

podem moldar suas experiências e identidades.  

 

1.3 Influência cultural e transmissão geracional. 

Para além de uma visão biológica, deve-se levar em consideração aspectos culturais e 

geracionais. Jared Diamond, em seu livro O mundo até ontem: O que podemos aprender com as 

sociedades tradicionais, aborda sobre as diversas diferenças culturais no que diz respeito à 

educação das crianças, a cultura e as formas de parentalidade. Ele problematiza o fato dos modelos 

dos países ocidentais e industrializados serem as bases da maior parte dos estudos sobre infância. 

A amamentação, o parto, o afeto físico e o relacionamento entre os pais e seus filhos são 

algumas divergências que ele pontua entre sociedades de grande escala e comunidades de cuidados 

tradicionais.  No parto, por exemplo, em uma sociedade do deserto africano, é comum que as mães 

deem à luz sozinhas, sem nenhuma ajuda (Diamond, 2013). Com isso, o risco de infanticídio é 

maior, mas é visto que dependendo das circunstâncias, essa prática é aceitável em determinadas 



14 

 

sociedades. Quando uma criança nasce com alguma deficiência pode ser vista como uma 

sobrecarga, visto que nessas comunidades a escassez de alimento é comum (Diamond, 2013). A 

morte do marido, pai da criança, também é um motivo para o infanticídio, pois “para uma mãe 

sozinha, a vida é difícil mesmo nos dias de hoje” (p. 306), o que dirá em uma época e uma sociedade 

em que o pai é de suma importância para a segurança e subsistência dos filhos. 

Embora a mãe seja a figura central, o cuidado é compartilhado nessas comunidades, sendo 

compreendido como um dever coletivo. Além disso, é comum que as crianças tenham uma vivência 

mais vulnerável a perigos, brincando com facas, por exemplo, pois se acredita que elas já devam 

ser preparadas desde cedo para a sobrevivência no ambiente em que vivem.  

Portanto, observa-se que as diferenças culturais e ambientais implicam no modo de 

maternagem, reforçando mais uma vez como o cuidado materno não é algo padronizado. O modo 

como as mães amamentam, compartilham a criação com a comunidade ou vivenciam o parto 

decorre de tradições transmitidas geracionalmente.  

A transmissão geracional se dá pelo processo na qual conteúdos psíquicos, crenças, valores 

e mitos são passados entre as gerações, muitas vezes de forma inconsciente, podendo gerar 

conflitos internos entre o desejo individual do sujeito e o papel social esperado (Alves e Scorsolini, 

2021). Isso acontece porque a família é considerada o primeiro ambiente no qual estabelecemos 

algum tipo de interação e contato com o mundo externo, de modo que os significados transmitidos 

são capazes de moldar nossos pensamentos, opiniões e comportamentos, influenciando a 

construção da nossa personalidade. Porém, os legados familiares podem incluir não apenas 

símbolos e particularidades de uma determinada linhagem, mas também a herança de traumas e 

outras feridas psíquicas. 

Fleck et al (2014), vão dizer como há padrões de comportamento que já estão intrínsecos 

em nossa cultura e, por conseguinte, em nós. Assim, as autoras também irão abarcar como os papéis 

de gênero são delimitados na sociedade. Para a mulher, estaria delimitado a passividade, o 

acolhimento e o cuidado com a casa e os filhos.  

Entretanto, como visto anteriormente, o mundo passou e segue passando por diversas 

transformações, sendo necessária uma reconfiguração de ideias. Podemos dizer que nos séculos 

passados, o casamento e a função da maternidade eram vistos como o destino da mulher desde o 

nascimento. Na contemporaneidade, isso evolui de certa forma, com novas configurações de 



15 

 

família sendo formadas. Ao serem mães, é normal que as mulheres carreguem consigo os valores 

aprendidos pelas próprias mães, mas é importante que elas sejam capazes de manter a 

individualidade, separando os desejos pessoais daqueles que lhes são impostos. 

É importante levar em consideração o contexto social que cada pessoa vive. No Brasil, por 

exemplo, há uma grande diversidade cultural e territorial. Assim como terão mulheres que adiaram 

a maternidade ou até mesmo escolheram por não terem filhos, terão as que seguirão os passos das 

próprias mães e avós, optando por serem donas de casa. Em pesquisa, Caixeta e Barbato (2004) 

entrevistaram mulheres de um programa de alfabetização de adultos. Essas mulheres, consideradas 

múltiplas por exercerem diversos papéis sociais, evidenciam que o papel de “cuidadeiras”, termo 

utilizado pelas autoras, é algo transmitido geracionalmente. 

Essa herança de papéis e valores culturais também se manifesta nas narrativas de contos e 

mitos que, ao longo do tempo, nos ajudaram a construir ideais sobre diversos aspectos sociais, 

incluindo a maternidade. Visintin (2013) discute a importância dos mitos e contos de fadas para a 

transmissão da moral e das experiências de vida, além de ilustrar algumas expectativas da 

sociedade.  

Encontramos representações da mulher em diversas figuras e de diversas formas. Visintin 

(2013) usa como exemplo o mito romano de Ceres, que faz qualquer coisa para proteger seus filhos, 

mesmo que precise causar algum tipo de destruição. Em outra versão desse mesmo mito, ao saber 

que sua filha foi raptada, ela passa nove dias e nove noites sob sol e chuva deprimida e 

inconformada. Desta forma, as mães dessas histórias costumam ser dominadas por emoções 

intensas, sendo amorosas ou destrutivas 

Entretanto, é interessante darmos luz às deusas gregas como Ártemis e Atena que não se 

tornam mães, assim como as guerreiras Amazonas, conhecidas por sua bravura e habilidades de 

guerra (Papamichali, 2023), mostrando que nem todas as figuras femininas históricas estão 

vinculadas à maternidade, havendo diferentes estilos e modelos de feminilidade. As amazonas são 

caracterizadas de forma contrária ao modelo da sociedade da Grécia Antiga, que era dominada 

primordialmente por homens. Podem ser descritas como uma das primeiras figuras feministas da 

história, sendo consideradas guerreiras bárbaras, tendo habilidades consideradas masculinas, como 

caça e luta. Assim como Atena e Ártemis, deusas gregas virgens da sabedoria estratégica e da caça, 

respectivamente (Papamichali, 2023). 



16 

 

Assim, há representações do feminino que rompem com o pensamento tradicional de mãe 

e cuidadora, ainda mais no mundo contemporâneo, em que as lutas sociais estão fortemente 

presentes. No entanto, muitas mulheres ainda se veem presas a certas expectativas sociais e 

familiares, o que pode gerar conflitos internos. Court (2022), em sua leitura junguiana da 

maternidade, afirma que muitas mulheres adoecem emocionalmente ao tentar corresponder a um 

ideal materno herdado que não dialoga com suas necessidades psíquicas reais. Alinhado a isso,  

Kaës (2001) discute o conceito de alianças inconscientes intergeracionais, onde os sujeitos se veem 

comprometidos com ideais familiares herdados, mesmo que estes entrem em conflito com seus 

desejos conscientes. 



17 

 

CAPÍTULO 2: A PSICOLOGIA ANALÍTICA DE CARL GUSTAV JUNG 

 

2.1 Jung, psique e o processo de individuação 

A psicologia analítica de C. G. Jung traz conceitos que fazem com que compreendamos a 

psique humana e suas nuances e complexidades. Para Jung, a nossa psique se divide em 

consciência, inconsciente pessoal e inconsciente coletivo. Ele percebeu que, para além da 

consciência, há um campo de atividade psíquica autônoma que teria relação com a história do 

indivíduo, o inconsciente pessoal (Jung, 2015). Nessa região, estariam dispostas as experiências 

individuais que já estiveram no campo da consciência, mas foram reprimidas pelo indivíduo (Jung, 

2015).  

Jung vai então se diferenciar de seu precursor, Sigmund Freud, criando a hipótese do 

inconsciente coletivo, uma camada mais profunda da psique em que estariam as vivências de 

nossos antepassados, conteúdos hereditários e de natureza universal. É no inconsciente coletivo 

que estão presentes o que chamou de arquétipos (Jung, 2015). Os arquétipos são possibilidades de 

formação de representações, “imagens primordiais” e universais de conteúdo simbólico que 

influenciam nossos pensamentos, ações e emoções. Trata-se de predisposições inatas que todos 

possuímos e herdamos, atuando na organização da nossa psique. Conforme Jung (2015): 

 

O arquétipo representa essencialmente um conteúdo inconsciente, o 

qual se modifica através da conscientização e percepção, assumindo 

matizes que variam de acordo com a consciência individual na qual 

se manifesta. (p. 17) 

 

Jung chega à conclusão de que os arquétipos nos fornecem os aspectos básicos da 

humanidade, que variam de acordo com as vivências de cada um de nós. Portanto, os arquétipos 

não determinam, mas guiam, criando possibilidades, sendo herdado o arquétipo em si e não as 

vivências e experiências individuais (Stevens, 2006). Eles se manifestam em representações da 

cultura, “motivos mitológicos”, que são apresentados nas diferentes épocas e povos com o mesmo 

significado, mesmo que com diferentes formas (Neumann, 1996).  



18 

 

Erich Neumann explicita que essas imagens se diferem do arquétipo em si, o que constitui 

um “fator ininteligível” que, ao longo do desenvolvimento da psique de cada um, organiza-se em 

representações (Neumann, 1996). O efeito do arquétipo é algo dinâmico que se manifesta, de 

acordo com Neumann (1996), “por processos energéticos no interior da psique” (p. 19). Esse efeito 

vai surgir tanto em emoções positivas quanto negativas, assim como em sonhos e projeções do 

sujeito (Neumann, 1996). 

Jung ilustra essa ideia por meio de uma analogia entre os arquétipos e a formação de um 

cristal. Antes mesmo de ser formado, um cristal já existe em nível microscópico como um retículo 

cristalino que orienta a sua forma seguindo um padrão. Da mesma forma, os arquétipos 

correspondem a estruturas da psique que são pré-existentes às experiências individuais, que serão 

organizadas segundo essas predisposições arquetípicas inatas (Jung, 2015).   

Tais experiências, que são adquiridas ao longo da vida, podem vir a ser complexos, um 

conjunto de representações com uma intensa carga emocional e com certa autonomia, não se 

podendo negar a presença dele (Jung, 2002). Os complexos estão presentes no inconsciente pessoal, 

mas possuem uma base arquetípica, sendo “atados pela mesma emoção e pelo mesmo núcleo 

comum de significado (arquétipo)” (Kast, 1996, p. 42), uma manifestação pessoal dessa estrutura 

universal.  

Assim, já nascemos em uma sociedade que possui valores, ideias e costumes que nos serão 

passados. Aos poucos, ao longo do desenvolvimento, vai sendo formada a nossa consciência 

subjetiva, que terá importante papel na formação de nossa individualidade. 

Para Jung, o principal objetivo do trabalho psicoterapêutico é o processo de individuação, 

o qual envolve a tomada de consciência dos diversos fatores atuantes no desenvolvimento psíquico 

do sujeito. O analista busca ajudar o indivíduo a tornar quem se é, aceitando e integrando todas as 

partes de si; isto é, “tornando-se a pessoa que já é potencialmente, mas agora de um modo mais 

profundo e consciente” (Stein, 2006, p. 158).  

Por processo de individuação, entende-se que os aspectos psíquicos inconscientes trazidos 

à consciência são compreendidos e aceitos. As partes da psique e suas dualidades são integradas e 

incorporadas. É algo desenvolvido aos poucos, com altos e baixos, com lesões que irão cicatrizar 

durante o caminho (Kast, 1997). É a realização do “si-mesmo”, o arquétipo que busca a 

autorregulação da psique a partir da integração da consciência e do inconsciente, sendo uma junção 



19 

 

de opostos que leva à experiência de totalidade. Jung vai dizer que “consciente e inconsciente não 

se acham necessariamente em oposição, mas se complementam mutuamente, para formar uma 

totalidade: o si-mesmo”(Jung, 2015, p. 68). 

A individuação é um trabalho no qual o eu consciente entra em contato com o que é 

intrassubjetivo e o que é intersubjetivo, isto é, aquilo que é outro na psique e aquilo que está no 

mundo externo, respectivamente. A individuação se relaciona com um trabalho de diferenciação, 

“a especificidade de uma pessoa deve se manifestar, é sua singularidade” (Kast, 1997, p.10) . 

Kast também aponta a importância do processo de individuação para um ganho de 

autonomia. Busca-se um equilíbrio da psique e a capacidade de se relacionar de forma mais 

saudável e independente. Para isso, deve haver a separação de certas normas sociais impostas no 

nascimento e dos complexos formados no inconsciente, em especial o materno e o paterno, não nos 

deixando sermos definidos por esses aspectos (Kast, 1997). 

 

2.2 Arquétipo materno 

 O arquétipo materno ou da Mãe é um dos principais apresentados na teoria de Jung, sendo 

atribuído às características do cuidado, da bondade, do que nutre e do que sustenta. Entretanto, é 

importante lembrar que os arquétipos possuem tanto aspectos positivos quanto negativos, podendo 

o arquétipo materno também apresentar um lado devorador, associada à possessividade. (Jung, 

2002). 

Erich Neumann, em seu livro A Grande Mãe, mapeia esse arquétipo em mãe bondosa, mãe 

terrível e a Grande Mãe, sendo essa última uma junção do bem e do mal. Neumman traz como 

representação da mãe terrível a Górgona, ou Medusa, que na mitologia é uma figura que petrificava 

o outro apenas com o olhar, sendo a projeção da capacidade destrutiva do arquétipo; e da mãe boa, 

Sophia, que seria a personificação da sabedoria. A deusa egípcia Ísis seria a figura da Grande Mãe, 

sendo a deusa da cura e proteção (Neumann, 1996). 

Ele vai separar o Feminino em dois tipos de caráter: elementar e de transformação. O caráter 

elementar é mais ligado ao maternal, a um lado mais conservador, estável e primordial. O caráter 

de transformação seria a psique em sua forma mais dinâmica, de mudança e de movimento, 

buscando independência (Neumann, 1996).  



20 

 

Essa gama de características opostas revela a complexidade do arquétipo materno. Assim 

como todos os arquétipos, o equilíbrio dessas polaridades é de suma importância para que o 

processo de individuação ocorra, gerando entraves quando manifestado de forma unilateral, seja 

pelo excesso de cuidado, seja pela ausência afetiva. Além disso, Jung vai dizer que o arquétipo não 

se restringe a mãe em si, mas pode ser projetado em outras figuras familiares, em pessoas que nos 

relacionamos e até mesmo em instituições, como a Igreja ou o lugar em que nascemos (Jung, 2002). 

Neumann descreve em alguns estágios simbólicos o desenvolvimento da psique, tanto 

feminina quanto masculina. No estágio inicial, a psique ainda é infantil e não-desenvolvida, sendo 

simbolizada pela imagem do uroboros, a serpente que morde a própria cauda (Neumann, 1996). 

Nesta fase urobórica não há uma indiferenciação dos opostos contidos na psique como positivo e 

negativo, masculino e feminino, Grande Pai e Grande Mãe.  

Portanto, o estágio do uroboros seria o momento primordial em que a psique precisa ser 

cuidada e nutrida para se desenvolver e romper com esse ciclo em que o eu ainda é indiferenciado. 

A relação do eu com o princípio materno primordial é construída de acordo com a forma que esse 

estágio inicial é vivenciado (Neumann, 2000). Segundo Neumann (2000), “o relacionamento 

primal de fato se “origina” na mãe, isto é, é moldado pelo arquétipo da mãe, protótipo psíquico do 

elemento materno que vive na psique humana” (p. 9). 

Posteriormente ocorre a fase matriarcal , em que o eu começa a se desvincular do uroboros 

e ambos os aspectos da Grande Mãe começam a surgir. Assim, nesta fase, o eu consciente da 

criança começa a se diferenciar do inconsciente, entrando em contato com as polaridades 

existentes, mãe boa e mãe má, luz e escuridão (Samuels, 1989).  

Entra-se, portanto, no estágio do herói, com o eu confrontando o inconsciente e tentando 

estabelecer autonomia a partir de lutas internas simbólicas até chegar ao estágio final em que, mais 

amadurecido, busca integrar os opostos, consciência e inconsciente, correspondendo ao processo 

de individuação. O herói enfrenta monstros e dragões, personificações dos conteúdos inconscientes 

ainda não integrados, sendo, para Neumann, a figura arquetípica que simboliza o eu em formação, 

fundamental para o desenvolvimento da consciência (Samuels, 1989).  

Assim, o desenvolvimento da psique humana se dá por uma trajetória que vai da fusão 

indiferenciada até a conquista da individuação, no seu aspecto de diferenciação da personalidade. 

Observa-se como o arquétipo materno, ao permitir a compreensão dos mitos, suas representações 



21 

 

e os padrões de comportamento, é um dos pontos fundamentais para o desenvolvimento da psique 

e para a realização do si mesmo, com seus aspectos positivos e negativos, seus perigos e suas 

possibilidades de integração.  

 

  



22 

 

CAPÍTULO 3: A EXPERIÊNCIA MATERNA NA PSIQUE FEMININA 

3.1 Efeitos da maternidade na saúde psíquica da mulher  

 A maternidade é uma experiência multifacetada que afeta profundamente a subjetividade 

feminina. É um processo não só biológico, mas psíquico e culturalmente mediado, que provoca 

uma reorganização interna na mulher, podendo ser fonte de crescimento, mas, também, de conflito 

psíquico. A maternidade é marcada por diversos sentimentos que se alternam e se confundem ao 

longo da adaptação à nova realidade, desde amor até medo e culpa. Segundo Iaconelli (2005) “todo 

ciclo gravídico-puerperal é considerado período de risco para o psiquismo devido à intensidade da 

experiência vivida pela mulher” (Iaconelli, 2005, p. 1). 

Donald Winnicott (2000) destacou o conceito de preocupação materna primária, um 

estado que ocorre no período final da gestação e no pós-parto em que há uma regressão da mãe 

para que ela consiga se identificar com o bebê e satisfazer as necessidades dele. Esse estado é 

considerado fundamental para que se estabeleça o vínculo mãe-bebê e para que o bebê consiga se 

desenvolver emocionalmente. Nesse primeiro momento há um estado de dependência absoluta do 

bebê, fazendo com que ele e a mãe sejam uma espécie de unidade, em que um não vive sem o outro 

(Winnicott, 2000). A partir disso, Travassos-Rodriguez e Féres-Carneiro (2013) citam outro 

desafio para a mulher quando se torna mãe, que é a tarefa de conter não só as suas próprias 

angústias, mas as do bebê também. 

 Na perspectiva junguiana, a maternidade não se reduz a um papel social, mas também a 

uma vivência arquetípica, sendo a mulher tomada pelos sentimentos arquetípicos da mãe que, 

conforme vimos no capítulo anterior, se dá pela nutrição, cuidado e sustentação. Quando a mulher 

se torna mãe, ela fica sujeita a influência de forças psíquicas profundas que podem despertar tanto 

aspectos positivos quanto sombrios, gerando sentimentos ambivalentes, como amor e ódio, prazer 

e culpa (Jung, 2015).  

Jung, assim como Winnicott (2000) e Bowlby (2002), enfatiza a importância da figura 

materna como essencial para o desenvolvimento do bebê, na medida em que o bebê tende a se 

identificar inconscientemente com a mãe (Jung, 2015). Pressupõe-se que com a formação da 

consciência do eu da criança, ela consiga se tornar mais independente da mãe, estabelecendo uma 

relação de confiança com o mundo externo.  



23 

 

Porém, pode ocorrer da mulher se confundir com o arquétipo materno,  identificando-se 

com ele. Isso pode gerar um sentimento de aprisionamento na função da maternagem, o qual a faz 

interagir com o mundo a partir desse arquétipo, perdendo sua autenticidade e, portanto, podendo 

adoecer. Jung vai dizer que essa identificação com aspectos inconscientes aponta uma fragilidade 

da consciência, em que o ego se torna pouco diferenciado (Jung, 2015).  

Trazendo essa ideia para aspectos discutidos no mundo contemporâneo, o exercício da 

maternidade pode levar a transtornos emocionais, como depressão e ansiedade. Tal condição é 

desencadeada por aspectos emocionais, nível da qualidade de vida e do suporte familiar e social. 

As transformações nas configurações familiares e as desigualdades que ainda permeiam na 

sociedade agravam esse cenário. Muitas mulheres enfrentam a maternidade em condições 

econômicas precárias, sem um parceiro ou uma rede de apoio (Silva, et al., 2025).   

Court (2022) aponta, em artigo, sobre uma maternagem adoecida ou mommy burnout, um 

estado de exaustão física, mental e emocional decorrente das altas demandas sofridas pela mulher 

na realidade de dupla-jornada. Essa sobrecarga pode gerar o sentimento de culpa por não conseguir 

sentir prazer e felicidade no exercício da maternidade, além de raiva e estresse intensos, que podem 

ser descontadas nos filhos e no ambiente, alimentando esse ciclo de sofrimento (Court, 2022). Esses 

sentimentos são, muitas vezes, silenciados pela idealização da maternidade, relacionada com o 

amor incondicional. 

A multiplicidade de papéis, somada a pressão em exercer uma maternidade idealizada leva 

a uma sobrecarga que impacta diretamente a saúde psíquica. Langaro e Pretto (2015) concluíram 

que o sofrimento das mulheres teria relação com as vivências do exercício da parentalidade. Essa 

desigualdade nas responsabilidades cotidianas e a possibilidade de renunciar de certos desejos em 

função de outro são algumas das causas desse sofrimento. 

Esse adoecimento evidencia o atravessamento dos limites individuais da mulher por conta 

de uma naturalização da sobrecarga materna, negligenciando o cuidado de quem cuida. Iaconelli 

(2005) ressalta a existência de um tabu cultural acerca da depressão relacionada à maternidade, em 

que é enxergado por parte da sociedade que ser mãe deveria trazer sentimento de alegria e 

realização e ao se ver depressiva, a mulher é vista como ingrata.  

As mudanças históricas e socioculturais foram de suma importância para que as mulheres 

conseguissem ascender socialmente, transformando seu papel social na sociedade e para adquirir 



24 

 

seus direitos. Entretanto, por mais que elas tenham conseguido se inserir no ambiente de trabalho, 

mulheres que são mães vivem uma vida de dupla-jornada, em que possuem o trabalho em casa e o 

trabalho profissional (Caixeta e Barbato, 2004).  

Há um trabalho invisível, pouco reconhecido, que exerce profunda influência sobre a saúde 

psíquica de milhares de mulheres. Esse trabalho refere-se ao acúmulo de afazeres domésticos, 

cuidados familiares e a responsabilidade em administrar o funcionamento da rotina da família, além 

do trabalho fora de casa (Cechinel Reis, et al., 2025). Segundo dados do IBGE, em 2022 as 

mulheres dedicaram cerca de nove horas a mais por semana do que os homens às tarefas domésticas 

e aos cuidados de familiares (IBGE, 2023). Embora essa diferença tenha diminuído ao longo dos 

anos, ela ainda recai de maneira significativamente desigual sobre as mulheres. 

A saúde psíquica depende não só do trabalho psicoterapêutico e recursos internos do sujeito, 

mas também do contexto social em que se está inserido. Em seu estudo, Caixeta e Barbato (2004) 

entrevistaram mulheres que relataram a exaustão em trabalharem diariamente sem serem 

valorizadas por isso. O trabalho doméstico era visto como obrigação e nem todas trabalhavam fora 

de casa, sendo dependentes do marido. Deve-se levar em consideração o contexto e a classe social 

delas, mas podemos dar luz a como a vida que elas relatam não condiz com o resultado esperado 

pelas lutas feministas e como a exaustão patológica é uma realidade para muitas mulheres. 

 Diante dessa análise da amplitude dos diversos impactos possíveis da maternidade sobre a 

saúde psíquica da mulher, podemos dizer que as transformações afetivas, corporais e 

comportamentais vividas pela mulher nesse exercício levam a necessidade de reorganizações 

internas relacionadas a identidade e o modo da mulher se perceber e se relacionar no mundo.  

3.2 Maternidade e Processo de Individuação 

Para Jung, o inconsciente trabalha como um “complemento” da consciência, sendo uma 

espécie de “guia”, que revela aspectos que precisam ser integrados para que o indivíduo se torne 

inteiro. Esse movimento de integração é o que Jung denomina processo de individuação, no qual 

ocorre o reconhecimento da própria sombra, dos complexos e das potencialidades. O processo de 

individuação envolve a autorregulação na psique e o difícil trabalho de equilíbrio dos opostos no 

interior da própria psique (Jung, 2015). A maternidade convoca a mulher a enfrentar certos aspectos 

inconscientes de si mesma, como medos e idealizações.  



25 

 

Maldonado (1986), indo de acordo com o que o psicólogo do desenvolvimento Erik Erikson 

diz, compreende que o crescimento nunca cessa, sendo marcado por “crises previsíveis”. A 

experiência materna seria mais uma possibilidade de reestruturação e reintegração do indivíduo, 

assim como a adolescência, a primeira menstruação e a menopausa, todas marcadas por 

transformações metabólicas, mas também, por mudanças simbólicas na identidade. 

Segundo Neumann (1996) “Quando ocorre o nascimento e com ele se conclui a 

transformação da mulher em mãe, põe-se em atividade uma nova constelação arquetípica, a qual 

remodela a vida da mulher até suas camadas mais profundas” (p.40). A mulher vive a maternidade 

por meio de uma transformação profunda com ela mesma e na relação com o mundo, 

principalmente no que diz respeito à identidade, pois à medida que nasce um bebê, nasce uma mãe. 

Sob a ótica da psicologia analítica essa vivência pode ser compreendida como parte do 

processo de individuação, que demanda do sujeito integrar consciente e inconsciente. A 

maternidade é vivida em várias fases, desde o momento em que a mãe deve dar atenção integral ao 

bebê, abdicando de certas funções e de sua autonomia, até o momento em que esse bebê cresce. A 

mãe tem que se transformar novamente nesse momento de separação.  

A literatura contemporânea também sinaliza o impacto dessas transformações. Ribeiro 

(2023) investiga a individuação da mulher no contexto da maternidade. Ela utiliza do mito “Pele 

de foca, pele de alma”, trazido por Clarissa Pinkola Estés em seu livro Mulheres que correm com 

os lobos, como metáfora para falar do processo de individuação da mulher. Neste mito, Estés 

(2018) conta a história de uma mulher-foca, que tem sua pele como a representação de algo 

essencial ligado ao inconsciente. A perda dessa pele simbolizaria rompimento, transições, 

mudanças e a perda da própria identidade. Recuperar a pele seria recuperar a si própria, com a vida 

voltando ao fluxo. 

Quando a mulher percebe que já não encontra plena realização apenas no exercício da 

maternagem, ela sente a necessidade de um movimento de interiorização, de busca por novos 

sentidos. Com a perda gradual de algumas funções maternas, como a amamentação, abre-se a 

possibilidade de um retorno a si própria, podendo ter um olhar mais atento às próprias necessidades 

e desejos (Ribeiro, 2023). A libido redireciona-se para a própria alma, permitindo que novos 

arquétipos sejam constelados e que o consciente resgate conteúdos necessários para o processo de 

individuação (Ribeiro 2023). 



26 

 

Jung em A psicologia da transferência descreve quatro modos de expressão do feminino. 

Tais modalidades simbolizariam a integração gradativa da psique rumo à individuação. Eva 

representa a mulher em sua função biológica e mais instintiva, em que a mulher é fortemente 

associada à função reprodutiva. Helena, relacionada à Helena de Troia, simboliza a mulher em um 

nível erótico e romântico, que por mais que ainda esteja em um grau mais sexual já está começando 

a desenvolver a sua individualidade. Maria é a representação do nível mais religioso e espiritual. 

Sofia é a personificação da sabedoria, sendo o estágio mais elevado e difícil de ser alcançado. (Jung, 

2011).  

Jung vê essas quatro possibilidades de experiência do feminino como etapas simbólicas do 

processo de individuação, não no sentido cronológico ou determinista, mas como diferentes 

camadas que podem coexistir dentro da psique. A partir desse exemplo simbólico,  podemos 

ampliar o trabalho da maternidade como um processo profundo de transformação não só biológica, 

mas também psíquica. 

Maternidade e individuação se encontram no ponto em que a mulher precisa rearticular a 

psique, reconhecendo e simbolizando todos os afetos. Cada uma das etapas da vida são vividas a 

partir de altos e baixos, não sendo esse processo de individuação algo linear, mas composto por 

diversos momentos de crises. É uma travessia que nos acompanha ao longo de toda a vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



27 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Nesse estudo, investigamos a complexa relação da mulher com a maternidade no contexto 

contemporâneo, abordando tanto aspectos psíquicos quanto socioculturais à luz da psicologia 

analítica. Discutimos a maternidade para além de suas funções biológicas, incluindo as 

transformações psíquicas que ocorrem na mulher, seus simbolismos e os impactos que tais 

processos exercem sobre sua saúde psíquica. 

Através de uma pesquisa bibliográfica foi possível perceber que a maternidade continua 

sendo um marco na experiência feminina, mas não mais um destino predeterminado, tendo a 

mulher múltiplos papéis sociais. O questionamento sobre ser ou não ser mãe reflete as diversas 

escolhas possíveis para a mulher no mundo contemporâneo, evidenciando que a maternidade é 

moldada por contextos históricos, culturais e familiares.  

Pensando isso sob a ótica da psicologia analítica, Jung traz o conceito de arquétipo materno, 

não limitando a maternidade a algo apenas biológico e a mulher à procriação, revelando essa 

experiência como um processo transformador e profundamente simbólico. A partir desse olhar, da 

análise de estudos de psicólogos do desenvolvimento e dos efeitos psíquicos da maternidade aliado 

ao processo de individuação, pode-se compreender que ser mãe é uma experiência carregada de 

desafios e transformações internas para mulher. 

Essa pesquisa possibilitou reflexões sobre a maternidade e o papel da mulher no mundo, 

além de ampliar e analisar esse tema a partir da psicologia analítica. Pode-se articular os diversos 

conceitos trazidos por Jung com os padrões construídos pela cultura e os desafios contemporâneos 

que moldam a experiência materna e o desenvolvimento psíquico das mulheres. Sugere-se que 

trabalhos futuros acerca da saúde psíquica e das diversas nuances da identidade feminina sejam 

feitos integrando perspectivas clínicas com debates sociológicos. 

Compreender a maternidade como experiência múltipla, simbólica e historicamente 

construída permite analisar essa experiência para além de uma idealização, isto é, como um 

processo complexo, no qual enxergamos a mulher em sua totalidade. A aproximação desse 

fenômeno com a psicologia analítica tornou possível enxergá-lo de forma mais sensível, profunda 

e sustentada por um olhar clínico que reconhece a complexidade do sujeito. 

   



28 

 

REFERÊNCIAS 

Albertuni, P. S., & Stengel, M. (2016). Maternidade e novos modos de vida para a mulher 

contemporânea. Psicologia em Revista, 22(3), 709–728. 

Alves-Silva, J. D., & Scorsolini-Comin, F. (2021). Transmissão transgeracional de padrões 

conjugais e familiares: Implicações para o cuidado em saúde. Nova Perspectiva Sistêmica, 30(70), 

77–92. 

Badinter, E. (1985). Um amor conquistado: O mito do amor materno. Nova Fronteira. 

Barbosa, P. Z., & Rocha-Coutinho, M. L. (2007). Maternidade: novas possibilidades, antigas 

visões. Psicologia Clínica, 19(1), 163–185. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-56652007000100012 

Bernardes, R., Loures, A. F., & Andrade, B. B. S. (2020). A romantização da maternidade e a 

culpabilização da mulher. Revista Mosaico, 10(2 Sup), 68–75. 

https://doi.org/10.21727/rm.v10i2Sup.1956 

Bowlby, J. (1998). Separação: Angústia e raiva (Vol. 2 de Apego e perda, 2ª ed.). Martins Fontes. 

Bowlby, J. (2002). Apego: A natureza do vínculo (Vol. 1 de Apego e perda, 3ª ed.). Martins Fontes. 

Caixeta, J. E., & Barbato, S. (2004). Identidade feminina: Um conceito complexo. Paidéia 

(Ribeirão Preto), 14, 211–220. 

Case, T., & Botelho, J. (2001). Gerenciamento de carreira do executivo brasileiro: Uma ciência 

exata. Catho. 

Cechinel Reis, M. P., Souza Bastos, J. A., & Antloga, C. S. (2025). Uma análise sobre trabalho e 

adoecimento feminino. Saúde Coletiva, 15(94), 15341–15348. 

https://doi.org/10.36489/saudecoletiva.2025v15i94p15341-15356 

Correia, M. J. (1998). Sobre a maternidade. Análise Psicológica, 16(3), 365–371. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-56652007000100012
https://doi.org/10.21727/rm.v10i2Sup.1956
https://doi.org/10.36489/saudecoletiva.2025v15i94p15341-15356


29 

 

Court, C. G. (2022). Mommy burnout: O adoecimento materno na perspectiva junguiana. Instituto 

Junguiano de Ensino e Pesquisa. https://blog.ijep.com.br/mommy-burnout-o-adoecimento-

materno-na-perspectiva-junguiana/ 

De Siqueira, C. B., & De Azevedo Bussinguer, E. C. (2020). As ondas do feminismo e seu impacto 

no mercado de trabalho da mulher. Revista Thesis Juris, 9(1), 145–166. 

Diamond, J. (2013). Educando as crianças. In J. Diamond, O mundo até ontem: O que podemos 

aprender com as sociedades tradicionais? (pp. xx–xx). Record. 

Dias, M. T., Ottati, F., & Cunha, F. A. (2023). A percepção de mulheres sobre desigualdade de 

gênero no mercado de trabalho. Gerais: Revista Interinstitucional de Psicologia, 16(2). 

Estés, C. P. (2018). Pele de foca, pele da alma. In C. P. Estés, Mulheres que correm com os lobos: 

Mitos e histórias do arquétipo da mulher selvagem (pp. xx–xx). Rocco. 

Fleck, A. C., Falcke, D., & Hackner, I. T. (2014). Crescendo menino ou menina: A transmissão 

dos papéis de gênero na família. In A. Wagner, Como se perpetua a família? A transmissão dos 

modelos familiares (pp. 107–121). EDIPUCRS. 

Gradvohl, S. M. O., Osis, M. J. D., & Makuch, M. Y. (2014). Maternidade e formas de maternagem 

desde a Idade Média à atualidade. Pensando Famílias, 18(1), 55–62. 

Harari, Y. N. (2015). Sapiens: Uma breve história da humanidade. L&PM. 

Iaconelli, V. (2005). Depressão pós-parto, psicose pós-parto e tristeza materna. Pediatria Moderna, 

41(4), 1–6. 

IBGE. (2023). Em 2022, mulheres dedicaram 9,6 horas por semana a mais do que os homens aos 

afazeres domésticos ou ao cuidado de pessoas. Agência de Notícias IBGE. 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37621-

em-2022-mulheres-dedicaram-9-6-horas-por-semana-a-mais-do-que-os-homens-aos-afazeres-

domesticos-ou-ao-cuidado-de-pessoas 

https://blog.ijep.com.br/mommy-burnout-o-adoecimento-materno-na-perspectiva-junguiana/
https://blog.ijep.com.br/mommy-burnout-o-adoecimento-materno-na-perspectiva-junguiana/
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37621-em-2022-mulheres-dedicaram-9-6-horas-por-semana-a-mais-do-que-os-homens-aos-afazeres-domesticos-ou-ao-cuidado-de-pessoas
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37621-em-2022-mulheres-dedicaram-9-6-horas-por-semana-a-mais-do-que-os-homens-aos-afazeres-domesticos-ou-ao-cuidado-de-pessoas
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/37621-em-2022-mulheres-dedicaram-9-6-horas-por-semana-a-mais-do-que-os-homens-aos-afazeres-domesticos-ou-ao-cuidado-de-pessoas


30 

 

Jung, C. G. (2002). Os arquétipos e o inconsciente coletivo (2ª ed.). Vozes. 

Jung, C. G. (2011). A psicologia da transferência. In C. G. Jung, Ab-reação, análise dos sonhos e 

transferência (9ª ed.). Vozes. 

Jung, C. G. (2013). A prática da psicoterapia (16ª ed.). Vozes. 

Jung, C. G. (2015). O eu e o inconsciente (27ª ed.). Vozes. 

Jusbrasil. (2022). O surgimento e evolução da mulher no mercado de trabalho. 

https://www.jusbrasil.com.br/artigos/o-surgimento-e-evolucao-da-mulher-no-mercado-de-

trabalho/1613202490 

Kaës, R. (2001). Ligaduras psíquicas: Transmissão intergeracional dos traumas. Casa do 

Psicólogo. 

Kast, V. (1996). A dinâmica dos símbolos: Fundamentos da psicoterapia junguiana. Edições 

Loyola. 

Kast, V. (1997). Pais e filhas, mães e filhos: Caminhos para a autoidentidade a partir dos 

complexos materno e paterno. Edições Loyola. 

Langaro, F., & Pretto, Z. (2015). Experiências de parentalidade como fatores geradores de 

sofrimento em mulheres. Fractal: Revista de Psicologia, 27(2), 130–138. 

https://doi.org/10.1590/1984-0292/453 

Maldonado, M. T. P. (1986). Psicologia da gravidez (8ª ed.). Vozes. 

Muniz, D. D., Bacha, F. B., & Pinto, J. M. (2015). Participação feminina no mercado de trabalho. 

Revista Científica Eletrônica UNISEB, 6(6), 82–97. 

Neumann, E. (1996). A grande mãe (2ª ed.). Cultrix. 

Neumann, E. (2000). O medo do feminino e outros ensaios sobre a psicologia feminina. Paulus. 

https://www.jusbrasil.com.br/artigos/o-surgimento-e-evolucao-da-mulher-no-mercado-de-trabalho/1613202490?utm_source=chatgpt.com
https://www.jusbrasil.com.br/artigos/o-surgimento-e-evolucao-da-mulher-no-mercado-de-trabalho/1613202490?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.1590/1984-0292/453


31 

 

Papamichali, O. (2023). Amazons: The reality behind their legend. Feminist Theology, 32(1), 8–

20. 

Patias, N. D., & Buaes, C. S. (2012). “Tem que ser uma escolha da mulher!”: Representações de 

maternidade em mulheres não-mães por opção. Psicologia & Sociedade, 24(2), 300–306. 

https://doi.org/10.1590/S0102-71822012000200007 

Ribeiro, A. V. D. M. (2023). Pele de foca, pele da alma: Um olhar sobre a individuação da mulher, 

a partir da maternidade. Cadernos Junguianos, 17, 13–31. https://doi.org/10.4322/1808-

5342.2023.202317121 

Samuels, A. (1989). Jung e os pós-junguianos. Imago. 

Scavone, L. (2001). A maternidade e o feminismo: Diálogo com as ciências sociais. Cadernos 

Pagu, 137–150. 

Silva, J. O., Oliveira, A. P. S. P., Ramos, E. J. O., Azevedo, et al. (2025). Maternal burnout: The 

impact on mental health of solo motherhood. Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências 

e Educação. https://doi.org/10.51891/rease.v11i10.21092 

Stein, M. (2006). Jung: O mapa da alma (5ª ed.). Cultrix. 

Stevens, A. (2006). The archetypes. In R. K. Papadopoulos (Ed.), The handbook of Jungian 

psychology: Theory, practice and applications. Routledge. 

Szekeres, H., Halperin, E., & Saguy, T. (2023). The mother of violations: Motherhood as the 

primary expectation of women. British Journal of Social Psychology, 62(4), 1875–1896. 

Travassos-Rodriguez, F., & Féres-Carneiro, T. (2013). Maternidade tardia e ambivalência: 

Algumas reflexões. Tempo Psicanalítico, 45(1), 111–121. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-48382013000100008 

Visintin, C. (2013). O mito grego e os contos de fadas: Narrativas sobre a maternidade. Revista de 

Iniciação Científica da FFC, 13(3). https://doi.org/10.36311/1415-8612.2013.v13n3.2997 

https://doi.org/10.1590/S0102-71822012000200007
https://doi.org/10.4322/1808-5342.2023.202317121
https://doi.org/10.4322/1808-5342.2023.202317121
https://doi.org/10.51891/rease.v11i10.21092
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-48382013000100008
https://doi.org/10.36311/1415-8612.2013.v13n3.2997


32 

 

Winnicott, D. W. (1983). O ambiente e os processos de maturação. Artmed. 

Winnicott, D. W. (1999). Tudo começa em casa. Martins Fontes. 

Winnicott, D. W. (2000). A preocupação materna primária. In D. W. Winnicott, Da pediatria à 

psicanálise: Obras escolhidas (pp. 399–405). Imago. 

Winnicott, D. W. (2000). Desenvolvimento emocional primitivo. In D. W. Winnicott, Da pediatria 

à psicanálise (pp. 218–232). Imago. 

 


