S

W& e

4N

Qs
PUC

RIO

PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA DO RIO DE JANEIRO
CENTRO DE TEOLOGIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA
CURSO DE PSICOLOGIA

BEATRIZ FARIA PONTES DA SILVA

A ALMA EM BUSCA DO SAGRADO:
A VIVENCIA DO NUMINOSO E O PROCESSO DE INDIVIDUACAO NA
PSICOTERAPIA JUNGUIANA

Rio de Janeiro
2025



BEATRIZ FARIA PONTES DA SILVA

A ALMA EM BUSCA DO SAGRADO:
A VIVENCIA DO NUMINOSO E O PROCESSO DE INDIVIDUACAO NA
PSICOTERAPIA JUNGUIANA

Monografia apresentada ao Departamento de
Psicologia do Centro de Teologia e Ciéncias
Humanas da Pontificia Universidade Catélica do Rio
de Janeiro como requisito parcial para a obtencéo do
titulo de bacharel em psicologia.

Orientador: Prof. Dr. Henrique de Carvalho Pereira

Rio de Janeiro
2025



AGRADECIMENTOS

Ao meu eu, pela coragem de trilhar os caminhos misteriosos sugeridos pelo meu si-mesmo

e sustentar, mesmo entre medo e duvidas, 0 compromisso com a minha esséncia.

Aos meus familiares, por todo carinho e cuidado que me acompanharam ao longo da vida.
Em especial, aos meus pais, Andréa e Edson, e ao meu padrasto, Marcelo, por tudo o que
depositaram em mim: pelo tempo, pelo esforco e pelo cuidado constante em garantir meu bem-

estar e minha educacéo. Agradeco profundamente por todo o0 amor que recebi até aqui.

A minha prima, Fernanda, minha ancora nos momentos em que pensei em desistir da
faculdade. Sua companhia leve, divertida e amorosa sempre me ajuda a reencontrar forcas para

continuar.

A minha psicologa, Laura, por toda a escuta e dedicacdo. Agradeco por me acompanhar na
confeccdo desta monografia, ajudando-me a compreender meus momentos de estagnacdo e

transforma-los em movimento e significado. Seria muito mais dificil sem vocé.

Ao meu professor, supervisor e orientador, Henrique, por tanta atenciosidade e presenca ao
longo da graduacdo. Sua dedicacdo e cuidado foram essenciais para que eu pudesse atravessar 0s

desafios da formagdo com mais seguranca.

Ao meu avaliador, Ricardo Torri, pela gentileza em aceitar o convite de ler e avaliar este

trabalho, contribuindo de maneira preciosa para meu percurso académico.

Aos amigos que dividiram comigo a travessia da graduacdo e que, de diferentes formas,
foram apoio, companhia, riso e amor. Obrigada por fazerem parte da historia que me trouxe até

aqui e por tornarem o caminho mais leve e mais possivel.



RESUMO

Este estudo investiga, a partir da psicologia analitica de C. G. Jung, a relacdo entre a
vivéncia do numinoso e o processo de individuagcdo, propondo a psicoterapia junguiana como
espaco privilegiado na contemporaneidade de reencontro com o sagrado. Trata-se de uma pesquisa
bibliografica que articula contributos de Jung com os de M. Eliade, W. James, Freud, R. Otto e
comentadores junguianos contemporaneos, como L. Corbett, R. Main, M. Stein e V. Kast. O
trabalho distingue espiritualidade e religido institucional, descreve a funcéo religiosa da psique e
explica 0 numinoso como qualidade afetiva das manifestacBes arquetipicas. Mostra-se que
experiéncias numinosas podem ser motoras de reorganizacdo psiquica, oferecendo material
simbolico que orienta a emergéncia de um mito pessoal e 0 avanco da individuac¢do. Contudo, a
natureza moralmente indiferente do numinoso pode exigir mediacdo clinica para melhor
integracdo. Discute-se, por fim, o papel do analista como facilitador da integracdo da experiéncia
que, por meio de técnicas analiticas, cria condi¢des para a funcéo transcendente agir em beneficio
da integracdo simbolica. O estudo ressalta a necessidade de uma pratica terapéutica sensivel a

dimensao espiritual da psique.

Palavras-chave: numinoso; individuagdo; psicoterapia junguiana; espiritualidade; mito

pessoal.



SUMARIO

LN {0510 07X J OO 6
CAPITULO 1 - A DIMENSAO PSICOLOGICA DA ESPIRITUALIDADE .............cccou....... 13
1.1 - ESPIRITUALIDADE E RELIGIAO..........coooivecieeiereeeseeseeeeees e 13
1.2 - AFUNCAO RELIGIOSA DA PSIQUE..........cooviemieeeereeseseessessessees s, 16
1.3 - O CONCEITO DO NUMINOSO........overirerieriineeesiesiesseesssssessssssesssssssssenssnsennes 17
CAPITULO 2 - A VIVENCIA NUMINOSA E A INDIVIDUAGAO. ..o, 20
2.1 - EXPRESSOES DO NUMINOSO.......c.ovmrierinriineesneesiisseessssesseessessssssesssssesnssaseons 20
2.2 - A INDIVIDUACAO E O MITO PESSOAL .......vverveeeseeeieceeseessesiessesssnsnsensons 21
2.3 -"A APROXIMACAO DO NUMINOSO E A VERDADEIRA TERAPIA" (C. G.
JUNG)..oooecveeeeveeeeeee ettt 25
CAPITULO 3 - AFUNCAO RELIGIOSA DA ANALISE ......ccooviiieeieee e, 28
3.1- A AUTORREGULAGCAO PSIQUICA..........oveeeieeeeteeesseeseeeeesesssssesseessese s 28
3.2 - O NUMINOSO COMO RECURSO TERAPEUTICO.........ccoovveerrnreinrsreinsesnisninnes 30
3.3- A ANALISE COMO ESPACO DE REENCONTRO COM O SAGRADO............. 32
CONSIDERAGOES FINAIS ......oooeeeeeeeeeeeeeees s ssses s 35

REFERENCIAS ..ottt e ee et e e e e e et e e e et e e et e e e s et e e et et e s et e s e e e es e e es et e es e e s er e e erarenes 37



INTRODUCAO

De acordo com Mircea Eliade, historiador das religides, o sagrado é um elemento estrutural
da consciéncia humana. Para ele, o ser humano €, em si, um ato religioso, pois atividades como a
alimentacéo, a vida sexual e o trabalho possuem valor sacramental (ELIADE, 1988). Como afirma
o0 autor: “ser — OU, antes, tornar-se — um homem significa ser religioso” (1988, p. 7). Dessa forma,
0 sagrado pode ser compreendido como inerente a experiéncia humana. Achados arqueoldgicos
indicam que essa vivéncia do sagrado remonta a ldade da Pedra, entre os Paleantropideos. Ainda
que seja dificil definir o contetdo de suas crencas, ha consenso de que ja praticavam formas de
religiosidade. Uma intencionalidade religiosa mais evidente, no entanto, sé pode ser observada a
partir do Paleolitico, por meio de certos casos de sepulturas e expressdes artisticas (ELIADE,
1988).

A manifestacdo do sagrado, contudo, ndo se restringe a um Unico povo ou periodo. Diversas
culturas, em diferentes partes do mundo, desenvolveram formas proprias de expressao religiosa,
com seus mitos, ritos e simbolos caracteristicos (ELIADE, 1988). Essa dimensdo da experiéncia
humana, por sua vez, também suscitou o interesse da area de psicologia e o estudo das religifes
esteve presente em obras de grandes pensadores como William James, Sigmund Freud e Carl
Gustav Jung.

De acordo com o estudioso em Psicologia da Religido, Geraldo José de Paiva (2018), a
génese da Psicologia da Religido, enquanto disciplina cientifica, pode ser remetida a Wilhelm
Wundt, fundador da psicologia experimental. Wundt propés uma abordagem histérica e
comparativa para o estudo “das grandes realizagdes sociais” (p. 14) do espirito humano, como a
religido, considerando-as distintas dos processos psiquicos elementares que eram objeto da
experimentacao laboratorial. Essa perspectiva encontrou ecos na Europa, com nomes como Karl
Girgensohn e Werner Gruehn, e, simultaneamente, nos Estados Unidos, com G. Stanley Hall e
William James, que deram inicio a psicologia das religides como uma ciéncia desvinculada da
teologia e da filosofia. Apesar do florescimento inicial, a disciplina enfrentou um declinio
significativo, sobretudo em razdo dos impactos das guerras e do distanciamento da Psicologia da
Religido em relagdo ao mainstream da psicologia académica. Ap0s a segunda guerra, contudo,

houve uma retomada do campo. Nos Estados Unidos, Gordon Allport, com seu livro The individual
6



as his religion (1950), foi uma das principais figuras responsaveis pela revitalizagao da Psicologia
da Religido. Algum tempo depois, foi criada a revista oficial da Divisdo 36 da American
Psychological Association (APA), atualmente conhecida como Psychology of religion and
spirituality. Em 2003, na Escdcia, foi criada a International Association for the Psychology of
Religion. No Brasil, a Psicologia da Religido &, hoje, objeto de estudos em diversas universidades
e promove eventos académicos regulares, como o Seminario “Psicologia e senso religioso”,
promovido pelo Grupo de Trabalho “Psicologia & Religidao” da Associacdo Nacional de Pos-
Graduacao e Pesquisa em Psicologia (ANPEPP).

Ainda de acordo com Paiva (2018), a Psicologia da Religido possui fundamentos
epistemolégicos definidos: ela se dedica ao estudo cientifico do que h& de psiquico no
comportamento religioso, sem se ocupar do que ha de religioso no psiquico®. Diferentemente da
teologia ou da metafisica, ndo investiga a veracidade ontologica do transcendente, mas antes o
modo como o0 ser humano se orienta intencionalmente para o sobrenatural (usado aqui como
sinbnimo de transcendente), seja na afirmacdo, na negacao ou até no combate a esse objeto. Essa
distingdo estabelece uma postura metodoldgica neutra quanto a existéncia ou inexisténcia do
sagrado, consenso que permitiu a disciplina consolidar-se como area cientifica legitima, mesmo ao
abordar temas tradicionalmente reservados ao campo da fé ou da metafisica.

Nesse cenario da Psicologia da Religido, destaca-se a contribuicdo de William James,
considerado um dos pioneiros na abordagem psicol6gica da experiéncia religiosa (PEREIRA e
MARTINS, 2022). Em sua obra classica As variedades da experiéncia religiosa (1902), fruto de
uma série de palestras realizadas nas Conferéncias Gifford, em 1898, James examinou a dimensao
subjetiva da vivéncia religiosa e antecipou reflexdes que seriam posteriormente aprofundadas pela
psicologia transpessoal. Esta, por sua vez, se ocuparia da chamada “consciéncia cosmica”, um
estagio de consciéncia que transcende os limites do individuo (WEIL, 1991). Para James, a religido
deve ser considerada como uma experiéncia vivida, e ndo como uma crencga na experiéncia alheia
(WEIL, 1991). Nesse sentido, James (1991, p. 22) afirma:

A Psicologia da Religido é, dessa forma, uma ciéncia que se dedica a analisar os aspectos psiquicos presentes no
fendmeno religioso observavel, ou seja, investiga como processos mentais, emocdes e atitudes se manifestam nas
praticas religiosas. Contudo, essa disciplina ndo se ocupa de investigar a esséncia da religido no que tange ao seu
carater metafisico ou transcendental.

7



Né&o me refiro agora ao crente religioso comum, que segue fielmente as praticas religiosas
convencionais do seu pais, seja ele budista, cristdo ou maometano. Sua religido foi feita
para ele por outros, comunicada a ele pela tradi¢do, reduzida a formas fixas pela imitagdo
e conservada por habito. Pouco nos aproveitaria estudar essa vida religiosa de segunda
mé&o. Precisamos procurar antes as experiéncias originais que fixaram padrdes para toda a
massa de sentimentos sugeridos e de procedimentos imitados. S6 vamos encontrar essas
experiéncias em individuos para os quais a religido existe ndo como hébito aborrecido,
sendo, por assim dizer, como febre ardente.

Ao tratar a religido como fato psicoldgico legitimo, independentemente de sua veracidade
ontoldgica, James abriu caminho para uma psicologia que reconhece o valor da experiéncia
espiritual enquanto fendmeno interno e significativo na vida humana. Ele define a religido, em
termos amplos, como: 0s sentimentos, atos e experiéncias de individuos em sua soliddo, na medida
em que se sintam relacionados com o que quer que possam considerar o divino” (JAMES, 1991, p.
46). Sua obra, publicada no inicio do século XX, foi contemporanea aos primeiros
desenvolvimentos da psicologia profunda, e teve impacto duradouro sobre o modo como a
psicologia passou a considerar os fendmenos religiosos como parte integrante da dindmica
psiquica.

Em contraste com a valoriza¢do da experiéncia subjetiva proposta por William James,
Sigmund Freud, fundador da psicanalise, abordou a religido sob uma perspectiva critica. O autor
explora essa ideia principalmente em seu livro O futuro de uma iluséo (1927), considerando as
representacdes religiosas como ilusbes, que serviriam como uma defesa contra 0 desamparo e
seriam reminiscéncias do desamparo vivido na infancia, possuindo origem na nostalgia infantil
pelo pai protetor (FREUD, 1934). Acerca do desamparo, afirma Freud (1934, p. 41):

Contra as forcas impessoais e contra o destino, nada pode o homem; ficam-lhe eles
eternamente estranhos. Mas se nos elementos tumultuam as paixdes, tal como na alma
individual, se a prépria morte nao é espontanea, mas representa a violéncia de uma vontade
malévola, se temos, em a natureza, por toda a parte, seres varios, em volta de nés, tais
como 0s conhecemos em a nossa prépria comunidade, entdo podemos respirar: sentimo-
nos naturalmente, em meio ao sobrenatural e podemos elaborar psiquicamente a nossa
angustia incompreendida. Estaremos ainda indefesos, mas ndo mais paralisados, no
desamparo; podemos, ao menos, reagir; talvez nem mesmo estejamos indefesos e
possamos aplicar, contra esses violentos super-homens, 0s mesmos meios de que usamos
em 0 nosso grupo: podemos tentar esconjura-los, aplaca-los, corrompé-los, roubando-
Ihes., por essas influéncias, uma parte do seu poder. Essa substituicdo de uma ciéncia
natural pela psicologia, ndo s6 consegue imediato alivio, mas ainda mostra o caminho para
um dominio ulterior da situagdo.



Continua Freud “[...] persiste o desamparo do homem e com ele 0 anseio por um pai e pelos
deuses” (1934, p. 43). O anseio pelo pai é mais facilmente reconhecido, segundo o autor, uma vez
que “esse criador-deus ¢ abertamente chamado de pai” (FREUD, 1969, p. 110). O anseio pelos
deuses, por sua vez, conservava o triplice papel de “eliminar os pavores da natureza, o de operar a
conciliacdo com a crueldade do destino, principalmente na eventualidade da morte, e o de
compensar a0 homem os seus sofrimentos e privacdes, que lhe advém da vida coletiva, na
civilizacdo” (FREUD, 1934, p. 43).

Desse modo, as representacdes religiosas nascem “da necessidade de tornar suportavel o
desamparo humano e s&o construidas do material de reminiscéncias do desemparo da infancia
individual e da infancia da espécie” (FREUD, 1934, p. 45).

Para Carl Gustav Jung (1875-1961), psiquiatra e psicoterapeuta suico, a questdo religiosa
configura-se como um fendmeno de grande relevancia. Reconhecendo a importancia desse campo

de estudo, Jung afirma:

Visto que a religido constitui, sem davida alguma, uma das expressées mais antigas e
universais da alma humana, subentende-se que todo o tipo de psicologia que se ocupa da
estrutura psicoldgica da personalidade humana deve pelo menos constatar que a religido,
além de ser um fendmeno sociolégico ou histérico, é também um assunto importante para
grande numero de individuos. (2012, 81, OC 11/1).

Dessa forma, a tematica religiosa ocupa um lugar central em sua obra (JUNG, 2012, OC
11/1), refletida em seus inimeros escritos sobre o tema. Nesse contexto, em 1937, foi publicado o
livro Psicologia e religido. Quando utiliza o termo “religiao”, contudo, Jung n&o estéa se referindo

as instituicdes religiosas ou aos sistemas confessionais. Em suas palavras, trata-se de:

[...] uma acurada e conscienciosa observacdo daquilo que Rudolf Otto acertadamente
chamou de “numinoso”, isto é, uma existéncia ou um efeito dindmico ndo causados por
um ato arbitrério. Pelo contrério, o efeito se apodera e domina o sujeito humano, mais sua
vitima do que seu criador. Qualquer que seja a sua causa, 0 nUMINOSO constitui uma
condicdo [experiéncia] do sujeito, e é independente de sua vontade. (2012, 86, OC 11/1)

O interesse de Jung, portanto, volta-se para as experiéncias espirituais situadas além de
confissdes, igrejas e tradi¢des religiosas (DORST, 2015). Embora se refira a esse campo da
experiéncia como ‘“religiao”, seu foco estd no mesmo fendbmeno que despertou o interesse de

James: a experiéncia vivida.



Aquilo que normalmente denominamos religido (institucionalizada), Jung preferia chamar
de “confissdo”. Segundo o autor, a fungdo dessa seria “substituir a experiéncia imediata por um
grupo adequado de simbolos envoltos num dogma e num ritual fortemente organizados.” (2012,
8§75, OC 11/1).

O estudo da religido proposto por Jung expande os limites da Psicologia da Religido tal
como delimitada por Paiva (2018). Enquanto Paiva enfatiza que essa disciplina se ocupa do que ha
de psiquico no comportamento religioso sem, no entanto, tratar do que ha de religioso no psiquico,
Jung incorpora o proprio sagrado a estrutura da psique, ao afirmar que “a alma possui uma fungao
religiosa natural” (2016b, 8§14, OC 12). Essa concepcéo aproxima Jung da visao de Eliade, segundo
a qual o sagrado € elemento estrutural da consciéncia. Diferentemente de Freud, que interpreta a
religido como uma forma de defesa psiquica, Jung vai além: reconhece a importancia, a
naturalidade e a necessidade psiquica da experiéncia religiosa (MAIN, 2006). Dessa forma, pode-
se concluir que a psicologia ndo pode ser completamente dissociada da espiritualidade, uma vez
que a personalidade humana possui uma base espiritual ou arquetipica (CORBETT, 2024b). E
guando ha um encontro com um arquétipo, ha a vivéncia do numinoso - termo utilizado por Jung
para referir-se a qualidade emocional e fascinante préoprias das experiéncias arquetipicas (MAIN,
2006). Os arquétipos sdo, resumidamente, estruturas psiquicas inatas, isto é, formas pré-existentes
na psique, que podem ser observadas em diferentes épocas e lugares (JUNG, 2016a, OC 9/1).

Outro conceito central na teoria junguiana € o da individuacdo. De acordo com Verena Kast
(2019), o processo de individuacdo € um objetivo utdpico, mas que preenche de sentido a duracédo
da vida. E considerado um objetivo utdpico visto que a: *[...] individuacdo [...] nunca chega a um
remanso definitivo em que se possa dizer: ‘Acabou-se’. Trata-se de uma obra continua que nunca
chega ao fim, nunca se conclui.” (STEIN, 2020, p. 27). Durante esse processo, a partir da integragéo
de aspectos desconhecidos de si a propria imagem, o individuo passa a conhecer-se cada vez mais.
O objetivo do processo de individuagdo €, portanto, o “tornar-se inteiro”. E a busca persistente pelo
si-mesmo, arquétipo da totalidade?. Entre esses aspectos desconhecidos de si estdo os simbolos
religiosos gerados pela funcéo religiosa, e o processo continuo de projecao, retirada de projecéo e

simbolizacdo, que resultam em transformac6es continuas de consciéncia (MAIN, 2006).

2 Uma abordagem mais aprofundada sobre o conceito de si-mesmo sera apresentada no Capitulo 2.
10



Diante desse panorama, o presente trabalho tem como objetivo utilizar a psicologia analitica
para analisar os impactos da vivéncia do numinoso no processo de individuagdo e compreender de
que modo a psicoterapia pode se configurar como um espaco de encontro com o sagrado®. Parte-
se do pressuposto de que o sagrado, enquanto dimenséo arquetipica da psique, pode manifestar-se
de modo transformador na vida do sujeito que o vivencia, especialmente quando acolhido e
elaborado psiquicamente.

O foco da investigacdo esta delimitado a articulacdo entre religido, espiritualidade e
numinoso, compreendendo a individuacdo e a psicoterapia nesse contexto. Esta Ultima é aqui
abordada ndo apenas como técnica de tratamento, mas como campo simbélico no qual conteddos
arquetipicos podem emergir e ser integrados & consciéncia. Nesse sentido, o objeto de analise é a
relacdo entre 0 numinoso e o processo de individuacdo. A metodologia utilizada consiste em uma
pesquisa bibliogréfica de autores do campo da psicologia analitica como Carl Gustav Jung, Lionel
Corbett, Roderick Main, Murray Stein, entre outros.

A relevancia deste estudo reside na hipdtese de que a experiéncia do sagrado,
frequentemente relegada ao campo da religiosidade institucional ou da fé privada, possui também
uma dimenséo psicoldgica profunda, cuja escuta e elaboracdo podem ser cruciais no processo de
individuacdo. Na perspectiva junguiana, o encontro com contelldos numinosos representam uma
oportunidade de reconexdo com o si-mesmo. Justifica-se, portanto, a proposta de investigar essa
vivéncia como um elemento potencialmente impulsionador do processo de individuacao.

Além de contribuir para o campo tedrico e pratico da psicologia junguiana, o presente
estudo amplia o debate sobre uma possivel expansdo do escopo da Psicologia da Religido, ao
convidar a reflexdo sobre o que ha de religioso no psiquico. Busca-se, ainda, oferecer subsidios
tedricos que ampliem a compreensdao da funcdo da espiritualidade na clinica psicol6gica e
fomentem uma escuta mais sensivel aos conteudos que emergem na travessia interior dos sujeitos.
Finalmente, a pergunta norteadora do trabalho se configura: Como a vivéncia do numinoso pode
impulsionar o processo de individuagao, e de que modo a psicoterapia, na perspectiva junguiana,

pode se configurar como um espago para esse encontro com o sagrado?

3 Utilizado como sin6nimo para numinoso.
11



A escolha do presente tema tem raizes em uma vivéncia pessoal marcada por uma busca
por pertencimento no campo religioso, que, no entanto, ndo encontrou ressonancia plena em
instituicbes ou sistemas confessionais. Essa impossibilidade de adesdo a uma forma religiosa
especifica, longe de representar um afastamento do sagrado, desdobrou-se em um movimento mais
profundo de aproximacao com a espiritualidade enquanto dimenséo intima, simbdlica e existencial
da experiéncia humana.

Ao longo desse percurso, vivéncias de carater numinoso revelaram-se como momentos de
abertura ao mistério, dificeis de nomear, mas inegavelmente significativos. Tais experiéncias
suscitaram um processo de reflexdo e escuta interior que evidenciou ndo apenas a presenca de uma
dimensdo espiritual na psique, mas também o seu potencial terapéutico quando acolhida e
integrada. Nesse sentido, a espiritualidade deixou de ser buscada como forma ou doutrina, e passou
a ser compreendida como caminho de aprofundamento subjetivo e de reconexao com o si-mesmo.

Foi a partir dessa vivéncia que surgiu o interesse em compreender como 0 encontro com o
numinoso pode atuar como catalisador de transformacéo psiquica. A obra de Jung, ao legitimar a
espiritualidade como linguagem do inconsciente e reconhecer o valor simbolico das experiéncias
sagradas, ofereceu um arcabouco teorico fértil para investigar esse campo, que se mostrou, ao
mesmo tempo, pessoalmente significativo e clinicamente relevante. Assim, esta pesquisa
configura-se como um desdobramento natural de um processo de indagagéo interior que encontrou

na teoria junguiana um modo de elaboragéo e expresséo.

12



1- A DIMENSAO PSICOLOGICA DA ESPIRITUALIDADE

1.1 Espiritualidade e Religidao

“Espiritualidade”, derivada do termo em latim spiritus (“espirito”), ¢ um novo conceito que
comecou a se impor na passagem do século XX para o século XXI, convertendo-se em um
movimento mundial (DORST, 2015). David Tacey (2004) disserta sobre uma “revolucao
espiritual”, um movimento que surge espontaneamente como uma “revolucao contra-cultural, uma
rebelido romantica contra a ascensdo do materialismo, desumanidade e do racionalismo
econémico” (p. 3). Desse modo, para o autor, na revolucdo espiritual torna-se evidente que, por
maultiplas razdes de ordem histdrica e social, o individuo ja ndo pode se acomodar as estruturas
tradicionais das religides instituidas. Embora a necessidade por orientacdo espiritual persista, ndo
é mais possivel recorrer, de forma legitima e eficaz, as formas tradicionais da religido organizada
ou as formulacdes dogmaticas da teologia classica.

A espiritualidade, como destaca Lionel Corbett (2024b), “[...]Jndo pode ser definida em
termos rigorosos ou restritos” (p. 15); “[...] deve incluir pensamento, porém é mais do que um
conjunto de ideias [...] [e] ndo pode ser capturada por uma rede de conceitos” (p. 43). Trata-se,
portanto, de uma dimensdo que escapa a defini¢bes fixas, manifestando-se de formas diversas e
subjetivas. Em vez de um sistema de crencas delimitado, a espiritualidade pode ser compreendida
como uma certa qualidade de consciéncia - “[...] talvez uma apreciacéo pela complexidade da vida
e das conexdes em todos os seus aspectos” (CORBETT, 2024b, p. 15).

Brigitte Dorst (2015) afirma que a espiritualidade se refere a todas as formas de
religiosidade, independentemente de confissdes e instituicdes religiosas, sendo hoje concebida
como um conceito superior que abrange uma pluralidade de fenémenos religiosos. Para a autora,
embora inclua as religides, ela ndo depende das tradi¢cdes formais, remetendo a experiéncias
interiores que muitas vezes ndo sdo mais acessiveis nas estruturas tradicionais. Nesse sentido, a
espiritualidade é entendida como conexdo e relacdo, formas de sentir-se unido a uma totalidade
maior e como um movimento de transcendéncia do ego e do individualismo (BUCHER apud
DORST, 2015).

13



Em sua expressdo mais ampla, a espiritualidade pode assumir o formato de uma vivéncia
pessoal voltada para as questdes Ultimas da existéncia, ou para aquilo que a pessoa reconhece como
tendo valor supremo, independentemente da intencdo consciente do sujeito em se relacionar ao
sagrado ou com uma dimensdo religiosa formal (CORBETT, 2024b). Para terapeutas
espiritualmente orientados, ela envolve uma experiéncia subjetiva rica em paixao, amor, confianca,
alegria, dor, mistério e beleza - elementos que conduzem a um tipo de saber interior (CORBETT,
2024b).

A espiritualidade pessoal, nesse contexto, torna-se emocionalmente significativa, pois
oferece a pessoa meios de encontrar sentido, profundidade, importancia e prop6sito em sua vida.
Em alguns casos, pode até mesmo envolver a descoberta de um mito privado significativo
(CORBETT, 2024b), uma narrativa simbdlica subjetiva que orienta a trajetoria individual, que sera
melhor explorada no capitulo 2.

Jung reconheceu a importancia desse campo de estudo:

Visto que a religido constitui, sem davida alguma, uma das expressées mais antigas e
universais da alma humana, subentende-se que todo o tipo de psicologia que se ocupa da
estrutura psicoldgica da personalidade humana deve pelo menos constatar que a religido,
além de ser um fendmeno sociolégico ou histérico, é também um assunto importante para
grande nimero de individuos (2012, 8 1, OC 11/1).

Dessa forma, a tematica religiosa ocupou um lugar central na obra de Jung (JUNG, 2012,
OC 11/1). Quando Jung refere-se a “religiao”, no entanto, ele utiliza-se do termo para referir-se a,
em suas proprias palavras, “uma acurada e conscienciosa observacdo daquilo que Rudolf Otto
acertadamente chamou de numinoso” (2012, § 6, OC 11/1), ndo se vinculando a determinadas

confissodes:

Religido é - como diz o vocabulo latino religere - uma acurada e conscienciosa observagdo
daquilo que Rudolf Otto acertadamente chamou de “numinoso”, isto é, uma existéncia ou
um efeito dindmico ndo causados por um ato arbitrario. Pelo contrério, o efeito se apodera
e domina o sujeito humano, mais sua vitima do que seu criador. Qualquer que seja a sua
causa, 0 numinoso constitui uma condi¢do [experiencia] do sujeito, e é independente de
sua vontade. (2012, § 6, OC 11/1)

O interesse de Jung recai, portanto, sobre as experiéncias espirituais situadas além de
confissdes, igrejas e tradi¢bes religiosas (DORST, 2015), embora ele se refira a esse campo da

experiéncia como “religiao”. Neste trabalho, 0 que Jung denominava “religido” ¢ compreendido

como pertencente ao fendmeno da espiritualidade, uma vez que esta ndo precisa estar atrelada aos

14



dogmas das religiGes instituidas, como j& discutido. Além disso, entende-se que 0 termo
“espiritualidade”, em seu uso atual, ainda ndo era usual na época de Jung (DORST, 2015).

A espiritualidade refere-se, assim, a um vinculo mais pessoal com o transcendente, que ndo
depende necessariamente de mediages institucionais, mas que, no entanto, ndo é incompativel
com a religido institucionalizada, como afirma Tacey (2004):

A espiritualidade ndo é de forma alguma incompativel com a religido, mas é voltada para
a experiéncia existencial em vez de dogmatica. Ela surge da pessoa individual a partir de
uma fonte interior, é intensamente intima e transformadora, e ndo é imposta a pessoa por
uma autoridade ou forca externa (p.7)

Aquilo que normalmente denominamos religido (institucional), por outro lado, Jung
preferia chamar de “confissdo”. De acordo com o autor (2012):

As confissbes de fé sdo formas codificadas e dogmatizadas de experiéncias religiosas
originarias. Os contelidos da experiencia foram sacralizados e, em geral, enrijeceram
dentro de uma construcdo mental inflexivel e, frequentemente, complexa. O exercicio e a
repeticdo a experiencia original transformaram-se em rito e em instituicdo imutavel (2012,
§ 10, OC 11/1).

Para ele, a funcéo da religido institucionalizada seria “substituir a experiéncia imediata por
um grupo adequado de simbolos envoltos num dogma e num ritual fortemente organizados” (2012,
875, OC 11/1). Nesse sentido, a institucionaliza¢do da vivéncia do sagrado pode funcionar como
uma barreira ao contato direto com o numinoso. Complementarmente, a “doutrina religiosa mostra-
nos invariavelmente e em toda a parte que esta condi¢cdo [numinoso] deve estar ligada a uma causa
externa ao individuo” (JUNG, 2012, § 6, OC 11/1), deslocando a experiéncia do sagrado para fora
da psique individual.

Jung (2012) adverte, contudo, que a perda dessas mediacdes simbolicas também acarreta

riscos; sem elas, 0 homem pode se ver desprotegido diante da forca do inconsciente:

Se continuar o processo de sua desintegracdo enquanto Igreja, o homem ver-se-4
despojado de todos os dispositivos de seguranca e meios de defesa espirituais, que o
protegem contra a experiéncia imediata das forcas enraizadas no inconsciente, e que
esperam sua libertagcdo (885, OC 11/1).

Apesar da aparente critica a religido institucionalizada, Jung reconhecia - como também
afirma Tacey - que o desenvolvimento de um vinculo pessoal com o transcendente néo

necessariamente a exclui. Sobre a religido institucionalizada, Jung (2012) afirma:

Isto ndo significa necessariamente que se trata de uma petrificacdo sem vida. Pelo
contrario, ela pode representar uma forma de experiéncia religiosa para inimeras pessoas,
durante séculos, sem que haja necessidade de modifica-la (§10, OC 11/1).

15



Ainda assim, a busca por experiéncias imediatas do sagrado levou a emergéncia de novas
formas de vivéncia religiosa. Nesse contexto, a necessidade do termo “espiritualidade”, para
Raimon Panikkar, surge como uma “reacdo branda a calcifica¢do das religidoes” (apud DORST,
2015, p. 12). E possivel inferir, nesse sentido, a necessidade humana de um contato direto com o
que ha de sagrado na psique, conforme apresentado na introducéao deste estudo, lembrando da ideia
de que “a alma possui uma fun¢do religiosa natural” (JUNG, 2016b, 814, OC 12). Na proxima
secdo, aprofundaremos essa compreenséo, explorando a funcao religiosa da psique.

1.2 A funcao religiosa da psique

Para Jung, “antes que os homens aprendessem a produzir pensamentos, os pensamentos vieram
a eles. Os homens ndo pensavam, e sim recebiam sua propria fungado espiritual” (2012, § 81, OC
11/1). Ou seja, a funcdo religiosa € uma atividade psiquica primordial que precede o0 pensamento
racional. Ela “tomava” o ser humano com contetidos psiquicos espontaneos, que se manifestavam
como experiéncias espirituais.

Para compreender como essa funcdo se estrutura internamente, é necessario distinguir o
inconsciente pessoal do inconsciente coletivo. O inconsciente pessoal, a principio, “[...] limitava-
se a designar o estado dos conteudos reprimidos ou esquecidos” (JUNG, 2016a, § 2, OC 9/1). Seus
principais conteddos sdo os complexos (JUNG, 2016a, OC 9/1) - constelacdes especificas de
memorias de experiéncias e fantasias condensadas, que se organizam em torno de um tema basico
e estdo vinculadas a uma emocdo forte da mesma qualidade (KAST, 2022). Ja o inconsciente

coletivo é uma camada mais profunda do que o inconsciente pessoal e possui natureza universal:

[...] ele possui contetidos e modos de comportamento, 0s quais s&0 cum grano salis 0s
mesmos em toda parte e em todos os individuos. Em outras palavras, sdo idénticos em
todos os seres humanos, constituindo, portanto, um substrato psiquico comum de natureza
psiquica suprapessoal que existe em cada individuo (JUNG, 20164, § 3, OC 9/1).

Enquanto os conteddos do inconsciente pessoal s@o principalmente os complexos, os do
inconsciente coletivo, por outro lado, sdo o0s arquétipos: tipos arcaicos universais que se
manifestam como imagens similares no individuo e na cultura desde os tempos mais remotos
(JUNG, 2016a, OC 9/1). Sua principal diferenca consiste em:

16



O inconsciente coletivo é uma parte da psique que pode distinguir-se de um inconsciente
pessoal pelo fato de que ndo deve sua existéncia a experiéncia pessoal, ndo sendo portanto
uma aquisicdo pessoal. Enquanto o inconsciente pessoal é constituido essencialmente de
contetdos que ja foram conscientes e no entanto desapareceram da consciéncia por terem
sido esquecidos ou reprimidos, os conteildos do inconsciente coletivo nunca estiveram na
consciéncia e portanto ndo foram adquiridos individualmente, mas devem sua existéncia
apenas a hereditariedade (JUNG, 20164, p. 53, OC 9/1).

A partir dessa base arquetipica, a psique exerce sua funcéo religiosa, principalmente, por meio
da producéo de simbolos e imagens, especialmente em mitos, sonhos e visées (CORBETT, 1996),
apresentando-se por meio de experiéncias do si-mesmo ou de seus constituintes arquetipicos
(CORBETT, 1996). Os simbolos, nesse contexto, sao considerados intermediarios entre a “grande
mente do si-mesmo” ¢ a consciéncia pessoal (CORBETT, 1996, p. 95), e 0 processo continuo de
projecéo, retirada de projegéo e simbolizagdo resulta em transformacdes constantes da consciéncia
(MAIN, 2006). Essa liberagdo de instintos arcaicos (arquétipos) por meio da fantasia, forma
simbolos que visam compensar a consciéncia por meio do inconsciente coletivo (HEISIG apud
MAIN, 2006). Trata-se, portanto, de uma necessidade da psique por uma orientacdo suprapessoal,
compensando a consciéncia por meio do inconsciente coletivo (HEISIG apud MAIN, 2006).

Vale ressaltar que essa atividade natural e espontanea da psique - sua funcdo religiosa
intrinseca - difere da adesdo a dogmas religiosos (HEISIG apud MAIN, 2006), uma vez que ela
pode produzir imagens independentes das tradicdes religiosas estabelecidas (CORBETT, 2024b).
Assim, “a alma possui uma fungao religiosa natural” (JUNG, 2016b, 8 14, OC 12), o que evidencia
a importancia, naturalidade e necessidade psiquica da religido* (MAIN, 2006). Nesse sentido, a
psicologia ndo pode ser totalmente separada da espiritualidade, pois a personalidade humana possui
uma base espiritual ou arquetipica (CORBETT, 2024b).

1.3 O conceito do numinoso

O termo numinoso foi introduzido pelo historiador e te6logo Rudolf Otto em sua obra O
Sagrado (1917), com o intuito de designar uma qualidade singular do encontro com o sagrado,
distinta de qualquer categoria ética ou racional, constituindo algo de inefavel (OTTO, 2024).

4 Termo utilizado pelo autor para referir-se ao que contextualizamos como espiritualidade.
17



Segundo o autor, a linguagem, ao operar por meio de conceitos racionais, é incapaz de abarcar a
totalidade da divindade, pois o sagrado contém um elemento que ultrapassa a razao e ndo pode ser
apreendido conceitualmente (OTTO, 2024). Essa ideia € ilustrada logo no inicio da obra, com a
citacdo de uma frase de Goethe: “O sentimento [...] é tudo; 0 nome néo é mais do que som e fumo”
(OTTO, 2024, p. 7). A esse elemento ndo-racional e inefavel, Otto da o nome de numinoso, termo
que deriva de numen (divindade ou poder espiritual), em analogia a formacdo de ominoso
(pressagio sinistro, que provoca temor e inquietacao) a partir de omen (pressagio) (OTTO, 2024).

O numinoso ndo € um conceito passivel de definicdo, mas uma experiéncia direta. Como
afirma o autor, “¢ objeto ndo de defini¢do no sentido estrito da palavra, mas somente do exame”
(OTTO, 2024, p. 13), podendo ser compreendido apenas voltando a atengdo para a mesma e
encontrando 0 momento que ela aparecera (OTTO, 2024). Sua natureza revela-se pela forma como
afeta o sujeito, provocando um sentimento peculiar que se expressa como mysterium tremendum e

fascinante, um mistério que provoca, simultaneamente, tremor e fascinacdo (OTTO, 2024):

O conteldo qualitativo do numinoso cuja forma é o misterioso é, por um lado, o elemento
repulsivo que ja analisamos, o tremendum [...]. Por outro lado, e a0 mesmo tempo, é algo
que exerce uma atracéo particular, que cativa, fascina, e forma, com o elemento repulsivo
do tremendum, uma estranha harmonia de contrastes. [...] Quanto mais o divino, sob a
forma do demoniaco, é para a alma o objeto de terror e de horror, tanto mais,
simultaneamente, encanta e atrai. (OTTO, 2024, p. 47).

Ao lado deste elemento perturbador aparece algo que seduz, arrasta, arrebata
estranhamente, que cresce em intensidade até produzir o delirio e o inebriamento; é o
elemento dionisiaco da a¢do do numen. Chamamos-lhe o fascinante (OTTO, 2024, p. 48).

Esse sentimento pode levar a diferentes sensagfes - como arrebatamento, éxtase, excitacao,
estremecimento ou uma calma reverente - e pode se manifestar desde formas mais selvagens e
demoniacas até estados refinados de humildade e adoracdo silenciosa. Mesmo nos graus mais
elevados da experiéncia religiosa, o terror mistico ndo desaparece: ele se atenua, enobrece e
provoca a sensacdo do estado de criatura do eu diante do Outro (OTTO, 2024), sentimento da
criatura que ‘““se abisma no seu proprio nada e desaparece perante o que estd acima de toda a
criatura” (OTTO, 2024, p. 17). Trata-se de um efeito do terror frente ao totalmente outro: “aquilo
que nos € estranho e nos desconcerta, 0 que estd absolutamente fora do dominio das coisas
habituais, compreendidas, bem conhecidas e, por conseguinte, familiares” (OTTO, 2024, p. 37).

O numinoso &, portanto, o sentimento despertado pelo que Otto denomina o totalmente outro.
Um objeto que ndo apenas excede os limites do conhecimento racional, mas que também

18



desconcerta e fascina, por ser de uma natureza absolutamente estranha & experiéncia comum
(OTTO, 2024). Para Jung, no entanto, 0 huminoso ndo é despertado pelo totalmente Outro,
entendido como algo exterior e transcendente, mas emerge da propria psique: o si-mesmo &, para
ele, a fonte ultima da experiéncia numinosa (CORBETT, 2024a). Assim, esse fato fascinante
percebido pelo eu como Outro corresponde, na verdade, a uma parte de si, ndo sendo, portanto,
inteiramente separada do sujeito. O objeto da experiéncia numinosa €, dessa forma, considerado
pelo autor como um contetido da psique inconsciente que precisa se tornar consciente. Afirmar que
é um contetdo do inconsciente ndo exclui, entretanto, sua possivel condicdo metafisica; apenas
afirma um limite do conhecimento humano (STEIN, 2020).

Jung, posteriormente, apropriou-se do termo numinoso para designar a qualidade emocional
particular das experiéncias arquetipicas (MAIN, 2006). As experiéncias arquetipicas manifestam-
se quando essas formas universais irrompem na consciéncia acompanhadas por uma carga afetiva
- carga esta que Jung compreende como numinosa. Para Corbett (2024a), no encontro com o
nuUMINoso:

Sentimo-nos atordoados, pasmos e cheios de admiracdo porque fomos abordados por algo
misterioso, que ndo pertence ao nosso mundo ordinario, algo muito dificil de expressar
em palavras. Podemos ficar intimidados pela experiéncia porque sua simples forca nos
subjuga, fazendo com que nos sintamos muito pequenos. Ou podemos sentir-nos
fascinados, cativados e arrebatados (p. 27)

E possivel, assim, compreender o caréter arrebatador da experiéncia numinosa, que ocorre
espontaneamente: “[...] 0 efeito se apodera e domina o sujeito humano, mais sua vitima do que seu
criador. Qualquer que seja a sua causa, 0 numinoso constitui uma condicdo do sujeito, e é
independente de sua vontade” (JUNG, 2012, § 6, OC 11/1).

A experiéncia numinosa, ao possibilitar o contato com uma espiritualidade auténtica, revela
um simbolo pessoal do sagrado - em contraste com os simbolos coletivos, como a cruz (CORBETT,
2024a) - e evidencia a funcdo religiosa da psique como produtora da vivéncia do numinoso
(CORBETT, 1996). Trata-se, portanto, da esséncia da experiéncia religiosa em sua forma
originaria. O numinoso é o principio vivo presente em todas as religides, sem o qual nenhuma delas
poderia existir como tal (OTTO, 2024), ja que, segundo Otto, a religido ndo nasce da elaboragéo
racional de ideias sobre a alma ou sobre Deus, mas da irrup¢do do numinoso, anterior a qualquer

tentativa de formulacdo conceitual (OTTO, 2024).

19



2- A VIVENCIA NUMINOSA E A INDIVIDUAGAO

2.1 Expressdes do numinoso

Ha diferentes modos pelos quais 0 numinoso pode irromper na vida psiquica. Otto (2024)
distingue meios diretos e meios indiretos. Os meios diretos manifestam-se como evocagdes
produzidas por situagdes consideradas explicitamente “sagradas” ou por descrigdes claras dessas
situacBes — como ocorre, por exemplo, o ler uma oragdo ou ouvir canticos tidos como sagrados. J&
0s meios indiretos dizem respeito a expressdes que, em dominios “naturais”, suscitam sentimentos
analogos ao numinoso - por exemplo, na arte, na musica ou nas imagens simbdélicas.

Lionel Corbett, em A psique e o sagrado, amplia essa analise ao demonstrar que 0 nuUMinoso
pode se manifestar em multiplas formas situacdes cotidianas e é mais frequente do que se supde:
“podem acontecer a qualquer pessoa, em qualquer momento, € s30 mais comuns do que geralmente

se reconhece” (CORBETT, 20244, p. 28). Para o autor:

Com o tempo, nossas experiéncias numinosas se acumulam, embora nem sempre
possamos descrevé-las como sagradas; talvez as consideremos simplesmente momentos
especiais ou fascinantes, ou utilizamos expressdes como experiéncias “de pico” ou
momentos de extrema clareza de consciéncia. Gradualmente esses acontecimentos
poderosos revelam certos temas que se tornam profundamente importantes para nés
(CORBETT, 20244, p. 50)

Essas manifestacGes podem ocorrer através de diferentes portais, como 0s sonhos; visoes;
na experiéncia criativa; nas sensacGes corporais e emocionais; através da natureza; das relagdes
interpessoais; através de praticas espirituais ascéticas; durante doencas; pelo uso de entedgenos®;
ou, até mesmo, por meio de vicios, compulsdo, angustia, depressdo e/ou baixa autoestima
(CORBETT, 2024a).

Nicolau de Flue (1417-1487), também conhecido como Bruder Klaus - eremita suigo
canonizado em 1947 e hoje considerado o santo padroeiro da Suica - oferece um exemplo de
irrupcdo numinosa. Sua experiéncia culminou numa visao tdo intensa que ele sentiu a necessidade

de registra-la na parede de sua cela: uma mandala dividida em seis partes, cujo centro contém o

5 Os entedgenos sdo psicoativos — substancias que alteram a mente — utilizados em contextos religiosos ou rituais.
Significando “gerar o Deus interior”, o termo enfatiza seu uso tradicional para facilitar experiéncias de carater espiritual
ou numinoso (MICHAUD, 2025).

20



semblante coroado de Deus. A forga dessa visao foi tamanha que seu rosto teria se desfigurado de
terror, assustando aqueles que se aproximavam; o préprio Klaus relatava ter sentido, ao contempla-
la, que seu coracdo poderia “explodir em estilhagos”, reforcando o carater aterrorizador da
experiéncia. Trata-se, portanto, de uma manifestacéo que irrompeu de forma abrupta e ndo mediada
— sem qualquer preltdio dogmatico ou explicagdo teoldgica prévia — atingindo-o com a poténcia
tipica do numinoso. Importante notar que Nicolau ndo compreendeu sua visdo de imediato. Durante
anos dedicou-se a investiga-la, refletindo sobre sua natureza em um processo que Jung denomina
“elaboragdo do simbolo”. Somente por meio desse trabalho continuo de assimilagdo foi possivel
restaurar o equilibrio psiquico perturbado pela experiéncia original. No entanto, a elaboragao dessa
vivéncia, no caso de Bruder Klaus, deu-se por meio da conformacéo de sua experiéncia numinosa
originaria a doutrina crista. A elaboracdo poderia, entretanto, ter se desenvolvido em outras formas
da realidade numinosa; porém, no contexto da época, marcado pela hegemonia da doutrina crista,

tais vias alternativas tenderiam a ser interpretadas como heresia (JUNG, 2016a, OC 9/1).

2.2 Aindividuagdo e o mito pessoal

Vimos anteriormente que, conforme Jung, a institucionalizacdo da vivéncia do sagrado
pode funcionar como uma barreira ao contato direto com 0 numinoso. A experiéncia huminosa,
por sua vez, possibilita o contato com uma espiritualidade auténtica (CORBETT, 2024a), a qual
pode envolver a descoberta de um mito privado significativo (CORBETT, 2024b).

Para Corbett (2024b), nosso mito pessoal constitui 0 modo singular como compreendemos
a natureza das coisas, as crengas que possuimos sobre a vida, a morte e o significado do sofrimento.
Assim, nossa espiritualidade reflete o nosso mito pessoal, manifestando-se nos valores que
possuimos, significados que buscamos, e na possivel percepcdo de um dominio ordenador sutil
existente em nossas vidas. A espiritualidade auténtica se revela, portanto, através do nosso senso
de mistério, da nossa ponderacdo estética, da atitude diante da morte, do autoconhecimento e na
forma como nos relacionamos com esse dominio.

Em determinado momento de sua vida, Jung viu-se desprovido de um sistema de referéncia,
e nas palavras do proprio “Eu me sentia flutuando [...]” (JUNG, 2021, p. 177). Pode-se inferir que,

na auséncia de um sistema de referéncia, Jung encontrava-se mais receptivo as forgcas do numinoso

21



e, consequentemente, mais aberto a descoberta de uma espiritualidade genuina e de seu proprio
mito pessoal. Esse processo desdobrou-se no que ele chamou de “confronto com o inconsciente”,
descrito em Memorias, sonhos, reflexdes (1961). Nesse periodo ele se permitiu receber e registrar
a irrupcdo de conteudos psiquicos espontaneos, mesmo que destituidos de sentido imediatamente
reconhecivel (JUNG, 2021). Esse movimento surgiu como resposta a pergunta que o atravessava:
“é a minha aventura a minha verdade?” (JUNG, 2021, p. 25) — isto €, a minha historia de vida
corresponde ao meu mito pessoal? — questdo evocada pela propria psique ao indaga-lo: “[...] qual
¢ o mito para ti, o mito no qual vives?” (JUNG, 2021, p. 178).

Como apresentado na introdugdo deste trabalho, um dos conceitos centrais da teoria
junguiana é o de individuacdo. Jung define individuagdo como o processo de tornar-se um ser
unico, o que significa, ao mesmo tempo, tornar-se o préprio si-mesmo. Por isso, “o realizar-se do
Si-mesmo” ou “tornar-se Si-mesmo” podem ser compreendidos como expressdes equivalentes ao
processo de individuacdo (JUNG, 2014c, OC 7/2). O si-mesmo representa a totalidade psiquica do
individuo, englobando tanto os aspectos conscientes quanto os inconscientes da pessoa (STEIN,
2023). Dessa forma, o eu - entendido como o centro do campo da consciéncia, sujeito de todos os
atos conscientes e com o qual todos os contelidos conscientes se relacionam - configura-se como
apenas uma parte da totalidade mais ampla que é o si-mesmo (JUNG, 2015a, OC 9/2). Nesse
contexto, a individuacdo pode ser compreendida como a capacidade do Eu aproximar-se da
totalidade psiquica (o si-mesmo), indicando o potencial inerente a cada pessoa para o pleno
desenvolvimento psicoldgico e para tornar-se a personalidade que se €, potencialmente, desde o
inicio da vida. Na perspectiva clinica junguiana, o trabalho analitico visa promover a individuacao,
um processo arquetipico (STEIN, 2006) que constitui uma obra continua de transformacao interior
(STEIN, 2020) orientada para o “realizar-se do Si-mesmo”.

Esse potencial inerente, entretanto, ndo garante a sua efetiva realizacdo. Esse processo pode
ser evitado, negado e reprimido (STEIN, 2020). Fatores como contribuicdo ativa para com o
processo, falta de recursos, traumas, e barreiras e obstaculos culturais intransponiveis, podem
influenciar no processo de individuacdo de cada pessoa. Alem disso, por tratar-se de um trabalho
arduo, que requer energia, € necessario que se ajude o inconsciente na busca da individuacao,
transpondo medos, preguica ou falta de motivacdo (STEIN, 2023). Quando utilizo a expresséo
“ajudar o inconsciente” refiro-me a contribuicdo ativa com o si-mesmo, visto que essa instancia

22



psiquica provera impulsos para a superacao do estagio de inconsciéncia (JUNG, 2013c, OC 11/3),
revelando ao eu aspectos até entdo desconhecidos. Contudo, tais contetdos, ao emergirem,
requerem elaboracdo e integracao consciente. Eles requerem “[...] um cuidadoso servigo ao espirito
do inconsciente e a integracdo consciente de seus conteudos” (STEIN, 2020, p. 19). O processo de
individuagdo, portanto, constitui um aflorar espontaneo do si-mesmo que ja existia, mas também
uma operagdo consciente e voluntaria do eu (JUNG, 2013c, OC 11/3). E por esse contato com a
consciéncia, um desenvolvimento desses nao decorre sem dificuldades (JUNG, 2016a, OC 9/1),
visto que exige um certo grau de sacrificio do eu (JUNG, 2013c, OC 11/3). O conhecimento
adquirido através do si-mesmo, deve, dessa forma, ser considerado ineficaz caso ndo seja
acompanhado de uma aplicacdo significativa do mesmo, isto €, de uma acdo correspondente
(JUNG, 2016a, OC 9/1). Somente assim ele contribui para a formacdo de um “individuum”
psicolégico: uma unidade indivisivel, um todo (JUNG, 2016a, OC 9/1).

A individuacdo € um processo que, por definicdo, apesar de universal (arquetipico), ocorre
de forma Unica em cada vida: “[...] cada vida é a realiza¢do de uma totalidade, isto ¢, de um “si-
mesmo” [...] Cada um destes portadores recebe um destino e uma especificidade individuais e a
vida so encontra o seu sentido quando eles se cumprem.” (JUNG, 2016b, §330, OC 12). Por isso,
0 processo de individuacgdo pode ser compreendido como uma jornada singular. O mito pessoal de
cada ser humano, por sua vez, oferece uma estrutura narrativa simbolica do caminho da
individuacdo. E o mito pessoal que traduz, em imagens e historias, 0 movimento interior do si-
mesmo em direcdo a consciéncia, permitindo que o individuo perceba sua vida como portadora de
um enredo singular. Na perspectiva que identifica o mito pessoal com a espiritualidade
(CORBETT, 2024b), pode-se inferir que uma espiritualidade auténtica exige o reconhecimento e
a vivéncia de um enredo interior que confere sentido a existéncia; o mito pessoal é, portanto, a
linguagem simbdlica em que 0 eu narra Seu percurso rumo ao Ssi-mesmo.

A propria vida de Jung ilustra como as experiéncias numinosas podem impactar no processo
de individuacéo e dar origem a um mito pessoal. A famosa afirmacdo do autor: “My life is a story
of the self-realization of the unconscious” (JUNG, 1989, p. 3), em tradugéo livre “Minha vida ¢ a
historia da autorrealizagdo do inconsciente”, pode ser lida como a narrativa de um inconsciente que
pdde vir a tona e integrar-se, possuindo em mente a nogédo de que a individuagdo ndo é um processo

finito, mas sim constante e tal como a individuagdo, 0 mito pessoal permanece em constante

23



evolugdo e jamais se encontra por completo apreendido: “Cada vida ¢ um desencadeamento
psiquico que ndo se pode dominar a ndo ser parcialmente” (JUNG, 2021, p. 25).
A vida de Jung foi marcada por experiéncias numinosas que influenciaram a sua obra,

chegando a afirmar que “Minha vida ¢ minha obra sdo idénticas” (JUNG, 2021, p. 23) e, ainda:

“Hoje posso dizer que nunca me afastei de minhas experiéncias iniciais. Todos os meus
trabalhos, tudo o que criei no plano do espirito provém das fantasias e dos sonhos iniciais.
Isso comecou em 1912, ha cerca de cinquenta anos. Tudo o que fiz posteriormente em
minha vida esta contido nessas fantasias preliminares, ainda que sob a forma de emocoes
ou de imagens” (JUNG, 2021, p. 198).

“Os anos durante os quais me detive nessas imagens interiores constituiram a época mais
importante da minha vida e neles todas as coisas essenciais se decidiram. Foi entdo que

tudo teve inicio e os detalhes posteriores foram apenas complementos e elucidacdes”
(JUNG, 2021, p. 204).

“Por isso falo principalmente das experiéncias interiores. Entre eles figuram meus sonhos
e fantasias, que constituiram a matéria original de meu trabalho cientifico. Foram como
que uma lava ardente e liquida a partir da qual se cristalizou a rocha que eu devia talhar”
(JUNG, 2021, p. 26).

O si-mesmo, conceito apresentado anteriormente, por exemplo, é uma ideia que se
apresentou como uma realidade vivida, e ndo a partir de uma reflexdo tedrica prévia (JUNG, 2021).
E importante salientar, no entanto, que embora experiéncias numinosas possam ser momentos
importantes para a individuagdo, criando uma mudanca de atitude e personalidade, estas por si S6s
ndo sdo suficientes para estabelecer e completar um processo de individuagéo (STEIN, 2020).

Dessa forma, 0 mito privado de Jung néo foi imposto de fora nem adotado como doutrina,
mas brotou de dentro, pela funcéo religiosa da psique, na medida em que imagens arquetipicas e
experiéncias numinosas ofereceram-lhe narrativas capazes de orientar decisbes, relacbes e
pesquisas. Em termos junguianos, o material que emergia do si-mesmo atuava simultaneamente
como “pai” - fonte dos impulsos para superar a inconsciéncia - e como “filho” - produto da
conscientizacdo que o eu ajudava a gerar (JUNG, 2013c, OC 11/3). A vida de Jung demonstra,
portanto, como um mito pessoal enraizado na vivéncia numinosa pode transformar trajetdrias
biogréficas, convertendo experiéncias interiores em trajetos concretos de individuagdo - isto €, em

formas singulares de realizagdo do si-mesmo.

24



2.3 “A aproximacao do numinoso é a verdadeira terapia” (C. G. Jung)

O numinoso foi tema de grande interesse para Jung, que o reconheceu como principal

interesse de seu trabalho. Em carta de 1945, o autor afirma:

“Vocé esta absolutamente certo, o principal interesse do meu trabalho ndo esta
relacionado ao tratamento das neuroses, mas sim a abordagem do numinoso. Mas o fato é
que a aproximacao do numinoso é a verdadeira terapia e, na medida em que vocé alcanca
as experiéncias numinosas, vocé é libertado da maldicdo da patologia. Até mesmo a
propria doenga assume um carater numinoso.” (JUNG, 2015c, p. 377).

Essa declaracdo evidencia a centralidade do sagrado na psicologia junguiana, apontando
que a verdadeira cura ndo se limita a remissao dos sintomas, mas ocorre quando o individuo se
aproxima do mistério que o transcende. Em outra carta, Jung reforca essa perspectiva,

reconhecendo o efeito curativo do numinoso, observando que:

“[...] quando conteudos ‘arquetipicos’ aparecem espontaneamente em sonhos, etc.,
emanam deles efeitos numinosos e curativos. Sdo experiéncias psiquicas primordiais que
muito frequentemente ddo aos pacientes acesso novamente a verdades religiosas
blogueadas. Eu mesmo também tive essa experiéncia.” (JUNG, 2011b, p. 57).

Tais experiéncias podem ser profundamente transformadoras e benéficas. Para Jung,
afastar-se da natureza religiosa fundamental - visto que a alma cria espontaneamente imagens de
conteddo religioso - seria a origem de inimeras neuroses (JUNG, 2021). As experiéncias
numinosas sdo, portanto, capazes de aliviar angustias, intensificar o crescimento espiritual e tornar
o individuo consciente de que existe um mundo invisivel do qual ele faz parte. Em muitos casos,
podem impedir que uma pessoa cometa suicidio, suscitar conversdes religiosas, modificar
sentimentos e comportamentos diante de si mesmo e dos outros, fornecer informacdes que eram
desconhecidas ao sujeito ou mesmo alterar radicalmente o curso de uma vida. Essas experiéncias
possuem, portanto, um impressionante efeito curativo, embora nem sempre sejam faceis de integrar
psiquicamente ou de se viver a altura do que foi experimentado (CORBETT, 2024a).

Murray Stein, em Jung e o caminho da individuacéo (2020), apresenta o caso de William
Wilson (Bill W.) (1895-1971), cofundador dos Alcoolicos Andnimos, como exemplo de como a
relacdo com o numinoso pode ser curativa. Segundo Stein, a vivéncia numinosa de Wilson estava
bloqueada por ele pela crenca de que abrir-se ao sagrado o obrigaria a retornar a religido infantil e
aos seus dogmas, 0s quais haviam se tornado uma espécie de camisa de forcas. A virada ocorreu

com o conselho de um amigo: “Por que vocé€ ndo escolhe sua propria concepcdo de Deus?”. Ao

25



aceitar essa possibilidade - dar ao eu a responsabilidade de modelar uma imagem religiosa pessoal
e significativa -, William p0de integrar o numinoso de modo pessoal e adaptativo, em vez de ser
engolido por um retorno acritico ao dogma. A transformacéo foi tdo profunda que a dependéncia
que o corroia pdde ser enfrentada e seu curso de vida radicalmente reorientado. Dessa experiéncia
nasceu também uma pratica coletiva - os Alcodlicos Andnimos (STEIN, 2020).

Nicolau de Flue (Bruder Klaus) e o caso de William Wilson iluminam, em perspectivas
complementares, a natureza curativa do encontro com 0 numinoso. Enquanto o primeiro
exemplifica uma irrupgédo crua e a subsequente elaboracdo simbolica, o segundo mostra como a
relacdo criativa e pessoal com o sagrado pode operar como fator transformador na vida prética.
Segundo Stein (2020), a virada terapéutica de Bill W. ocorre quando ele escolhe a sua propria
concepcao de Deus e constroi a sua prépria imagem religiosa pessoal e significativa. Essa
interpretacdo recebe respaldo direto da correspondéncia de Jung para William W.: “Veja, alcool
em latim é spiritus, e usa-se a mesma palavra tanto para a mais elevada experiéncia religiosa quanto
para 0 mais degradante veneno. A férmula util, portanto, é: spiritus contra spiritum” (JUNG,
2011b, p. 625).

Jung também reconhece que os conteddos do inconsciente coletivo, quando integrados, tém
um efeito consideravel sobre a personalidade do eu, visto que os contetdos integrados constituem
parte do si-mesmo e sua assimilagcdo amplia o campo da consciéncia e o significado do eu (JUNG,
2015a, OC 9/2), gerando ndo apenas uma assimilacdo das partes inconscientes, mas produzindo
uma transformacdo na personalidade do eu (JUNG, 2014b, OC 8/2). Ainda assim, € necessaria uma
atitude critica da consciéncia quando em confronto com contetdos huminosos, visto que quando o
eu se confronta com o inconsciente sem uma atitude critica pode ocorrer uma assimilacdo do eu
pelo si-mesmo - de acordo com Jung, uma catéstrofe psiquica (JUNG, 2015a, OC 9/2). Portanto, €
necessario manter uma situacdo de equilibrio entre o eu e os conteudos emergentes do si-mesmo,
topico que sera melhor abordado no capitulo seguinte.

Apesar de seus possiveis efeitos curativos, 0 numinoso nao ¢ inerentemente “bom”: trata-
se de um numen moralmente indiferente. Como Jung aponta, um arquétipo por si S0 ndo é
benevolente nem maléfico; sua inclinacdo para o bem ou para o mal depende da atitude do sujeito
no qual irrompe (JUNG, 2013b, OC 15). Assim, a mesma poténcia que cura pode manifestar-se

sob formas sombrias. Corbett (2024a) observa que 0 numinoso pode manifestar-se como vicio,

26



compulsdo, angustia ou depressdo - experiéncias que, a primeira vista, a cultura secular trata como
apenas patoldgicas, mas que também podem ser compreendidas como tentativas, ainda que falhas
ou paradoxais, de encontro com uma presenca maior. O vicio fornece um exemplo dessa
ambivaléncia, j& que é possivel conceber o dependente como alguém que busca, por meios
disfuncionais, uma relacdo extatica com o divino. Nessa leitura, o objeto adictivo ocupa uma
posi¢do numinosa - “ [...] uma misteriosa Presenca Maior que tem seu proprio poder sobre nos,
com seu proprio fascinio e seu proprio encantamento” (CORBETT, 2024a, p. 49). Essa
ambivaléncia aparece de forma particularmente clara no caso de William Wilson. Como observa
Stein (2020), Wilson resistia a abertura ao sagrado porque temia ser arrastado de volta aos dogmas
da religido infantil, vividos como aprisionantes. Enquanto essa resisténcia permaneceu ativa, o
numinoso irrompia de modo distorcido - sob a forma de compulséo alcodlica.

Dado que a assimilacdo e a integracdo adequadas dos conteudos arquetipicos resultam em
um alargamento da consciéncia, torna-se fundamental, nesse momento do processo, a interpretacao
dos simbolos (JUNG, 2015b, OC 18/1) que emergem da experiéncia numinosa. Como a dire¢éo -
benéfica ou destrutiva - desse impacto depende da atitude do sujeito no qual o huminoso irrompe
(JUNG, 2013b, OC 15), compreende-se que a psicoterapia pode funcionar como um campo de
elaboracdo capaz de orientar essa forca psiquica. Nesse sentido, a psicoterapia junguiana constitui-
se como um espaco privilegiado para favorecer a interpretacdo, assimilacdo e integracdo do
material simbdlico, permitindo que a experiéncia numinosa seja elaborada em direcdo a um

processo psiquico mais amplo e transformador.

27



3- A FUNCAO RELIGIOSA DA ANALISE

3.1 A autorregulagao psiquica

A perspectiva junguiana concebe a psique como um sistema autorregulador (JUNG, 2014b,
OC 8/2): ela tende a restaurar o equilibrio diante de tensdes internas ou externas, adaptando-se as
exigéncias de ambos os mundos (KAST, 2019). Nesse movimento regulador, o si-mesmo atua
como principio organizador (JUNG, 2014b, OC 8/2), mediando a ligacéo entre o inconsciente e a
consciéncia (KAST, 2019).

Esse principio autorregulador opera por meio da fungdo compensatdria entre a consciéncia
e o inconsciente (JUNG, 2014a, OC 8/1):

Quem profundamente experimenta o desprazer da vida tera uma atitude que sempre espera
o0 desprazer. Esta atitude consciente excessiva € compensada pela disposi¢éo inconsciente
ao prazer. O oprimido tem uma atitude consciente para tudo o que poderia oprimi-lo,
seleciona este momento na experiéncia e o fareja em toda parte; por isso sua atitude
inconsciente abre-se para o poder e a superioridade (JUNG, 2015¢, §769, OC 6).

A atividade do inconsciente surge, portanto, como tentativa de equilibrar a unilateralidade
da consciéncia, que pode desencadear neuroses (JUNG, 2015e, OC 6). Jung observa que, “quanto
maior a unilateralidade da atitude consciente, maior a oposi¢do dos conteldos que provém do
inconsciente [...]” (2015¢, 8774, OC 6). Na clinica junguiana, o tratamento de neuroses implica,
assim, favorecer a conscientizacdo de contetdos inconscientes, permitindo o restabelecimento da
compensacdo (JUNG, 2015e, OC 6). Contudo, essa integracdo s6 é possivel quando o eu é
suficientemente coerente (KAST, 2013), isto €, um eu que seja capaz de aguenta-la (JUNG, 2011a,
OC 16/2). Se 0 eu se “mostra fragil demais para opor a resisténcia necessaria ao afluxo impetuoso
dos contetidos inconscientes, ele é assimilado pelo inconsciente”® (JUNG, 2019, p. 220, OC 14/3).
Em outras palavras, é possivel que o individuo tenha dificuldade em diferenciar o eu do
inconsciente coletivo, correndo o risco de ser “engolido” pelo inconsciente (JUNG, 2013d, OC
7/1). Por outro lado, quando o eu se torna “rigido”, torna-se impermeavel a compensacéo,

mantendo a unilateralidade consciente e favorecendo a formacgdo de neuroses. Assim, tanto a

6 O texto em questdo, embora incluido na Obra Completa de Jung, trata-se de um volume complementar
tradicionalmente atribuido a Tomas de Aquino por Marie-Louise VVon Fraz, renomada estudiosa da obra junguiana.

28



fragilidade quanto a rigidez do eu, seja numa possessdo do inconsciente ou numa fixacéo
consciente unilateral, denunciam um equilibrio psiquico comprometido (JUNG, 2013d, OC 7/1).

No tratamento das neuroses, torna-se necessario “relativizar” o consciente, sSem permitir
que o fascinio arquetipico subjugue o eu, pois este deve manter-se ajustado a realidade externa para
subsistir (JUNG, 2011la, OC 16/2). Relativizar significa que, para assimilar os conteudos
inconscientes necessarios, o eu deve renunciar ao controle absoluto e abrir-se a um processo que
ndo esta integralmente sob sua dire¢do (STEIN, 2020). A analise do inconsciente constitui, assim,
um dos caminhos para estabelecer a harmonia entre consciente e inconsciente (JUNG, 2014b, OC
8/2), favorecendo o equilibrio psiquico. Essa analise, entretanto, deve ser conduzida com cuidado,
visto que a presenga de sintomas neur6ticos indica um acimulo de energia no inconsciente, uma
carga que pode irromper inesperadamente. Jung compara essa situacdo a perfuracdo de um pogo
artesiano, no qual pode-se encontrar agua ou um vulcdo (JUNG, 2013d, OC 7/1).

No caso do eu ser “engolido” pelo inconsciente (JUNG, 2013d, OC 7/1), instala-se uma
“concepcao ilusoria da realidade” (JUNG, 2015e, §722, OC 6), marcada pela impossibilidade de
distingdo entre realidade e percepcdo subjetiva. Em seus extremos, esse processo corresponde a
uma “dissolugdo do eu no inconsciente e, portanto, algo semelhante a morte” (JUNG, 2011a, 8501,
OC 16/2). Permanecer incorporado ao inconsciente, no territério do numen, equivale a um estado
patoldgico de inflagdo, perda dos limites e integridade do eu e, possivelmente, um estado de defesa
psicética paranoica (STEIN, 2020). Esse territorio, embora potencialmente perigoso, constitui

prima materia para o processo de individuacao:

[...] com seu mundo de ideias espirituais, muitas vezes incompreendido, que emerge da
escuriddo do inconsciente, compensando e corrigindo nossa unilateralidade e nos
mostrando de que modo e em que ponto nos desviamos do plano fundamental e nos
atrofiamos psiquicamente (JUNG, 2014b, §190, OC 8/2).

Outro risco clinico refere-se a psicose latente que, ao ser tocada pelo trabalho analitico —
que, se bem sucedido, mobiliza o inconsciente - pode perder a fragil compensacao que a mantinha
equilibrada e irromper de forma incontrolavel (JUNG, 2013d, OC 7/1), evoluindo para um quadro
agudo (JUNG, 2011a, OC 16/2).

Em todos esses quadros, percebe-se a for¢ca de um fator desconhecido que toma posse da
psique, em maior ou menor grau, instaurando a sensacao de estar sob um poder soberano, em um
estado de possessao (JUNG, 2014c, OC 7/2).

29



Quando conteudos inconscientes atingem a consciéncia, por exemplo em uma experiéncia
numinosa, coloca-se a questdo da reacdo do sujeito: serd dominado por eles, aceitd-los-a
acriticamente, ou rejeita-los-a (JUNG, 2014c, OC 7/2)?

A aceitacdo acritica expde o sujeito ao perigo da autoilusdo, uma vez que aquilo que se vive
como contato com a realidade transcendente pode, em determinados casos, ndo passar de uma
projecdo de preconceitos ou vieses pessoais. Por isso, é indicado um ceticismo ponderado quando
se julga algo como numinoso (CORBETT, 2024a). Para Jung, “[...] ninguém, em estado de sa
razdo, ousaria ndo duvidar das coisas que o acometem durante o estado de empolgacdo” (2015d,
8442, OC 14/2). A rejeicdo imediata, por outro lado, preserva o eu contra assimilagéo precipitada,
mas pode bloquear um horizonte transformador, mantendo o sujeito preso na unilateralidade
consciente que originou a compensacao inconsciente.

Diante disso, a postura mais adequada € a da compreensao critica (JUNG, 2014c, OC 7/2)
aliada a responsabilidade ética frente aos novos conhecimentos (JUNG, 2021). O numinoso tende
a impelir aos extremos, de forma que uma “[...] verdade modesta é tomada pela Verdade e um erro
minimo por uma aberragdo fatal” (JUNG, 2021, p. 162); e, portanto, exige julgamento reflexivo.
Mesmo o sonho mais numinoso ndo diz o que fazer: cabe ao sujeito responder eticamente a essa
experiéncia e avaliar o que conservar (CORBETT, 2024a).

O equilibrio psiquico existe quando essa mesma forca que ameaca 0 eu, consegue ser
manejada por um eu suficientemente organizado e torna-se, assim, recurso terapéutico. Se o sistema
autorregulador da psique opera satisfatoriamente, as experiéncias numinosas emergem como

motores de reorganizacdo e cura, promovendo integracdo e avanc¢o na individuagao.

3.2 O numinoso como recurso terapéutico

Na psicoterapia junguiana, os simbolos - imagens condensadas que apontam para algo
enigmatico, um significado excedente, que reine uma multiddo de associacBes e ndo pode ser
totalmente apreendido de imediato - assumem fundamental importancia, pois podem ser
considerados portadores do desenvolvimento psiquico, isto é, do processo de individuacdo (KAST,
2013). Isso se deve ao sistema autorregulador da psique (JUNG, 2014b, OC 8/2), que busca unir
conteudos conscientes e inconscientes nos simbolos (KAST, 2013), a fim de atuar contra a

30



unilateralidade da consciéncia (JUNG, 2014b, OC 8/2). O processo de unido de contetdos
conscientes e inconscientes, por sua vez, € denominado funcéo transcendente (STEIN, 2020).

A clinica junguiana dispde de métodos especificos para aproximar o paciente desse material
a priori inconsciente. Entre esses recursos destacam-se a imaginacgéo ativa e a interpretacdo dos
sonhos.

A imaginacdo ativa € considerada o principal método para promover a fungao transcendente
e a sua funcdo é permitir que imagens e fantasias inconscientes ascendam a consciéncia (STEIN,
2020). Jung descreve que, ao aplicar esse método em si mesmo, péde testemunhar o surgimento de
numerosos simbolos e conexdes internas, muito antes de encontrar respaldo tedrico em textos que
sequer conhecia a época (JUNG, 2016a, OC 9/1). No processo da imaginacgdo ativa, estabelece-se
um didlogo entre aspectos conscientes e inconscientes da psique, no qual eles, alternadamente,

tomam a iniciativa:

[...] deixar o inconsciente emergir é apenas a primeira metade do trabalho. A segunda
metade [...] consiste em conciliar-se com o inconsciente. [...] Vocé deve entrar na fantasia
vocé mesmo e obrigar as figuras a lhe darem uma resposta. SO dessa maneira o
inconsciente é integrado a consciéncia por meio de um procedimento dialético, um didlogo
entre vocé e as figuras inconscientes. O que quer que aconteca na fantasia deve acontecer
com vocé. Vocé ndo deve permitir ser representado por uma figura da fantasia (JUNG,
2015c, p. 561).

Desse didlogo nasce uma ‘“terceira coisa”, uma sintese criativa que expressa a
individualidade em maior amplitude. E essa estrutura emergente, manifestada pela funcéo
transcendente, que possibilita ampliar a experiéncia do si-mesmo (STEIN, 2020). Por isso, a
imaginacdo ativa constitui-se como uma via privilegiada para o desenvolvimento psiquico: ela
permite que o individuo experimente a interacdo entre os polos da psique e 0 movimento continuo
de individuacéo.

Na psicoterapia junguiana, a interpretacdo dos sonhos ocupa um lugar central porque,
diferentemente de abordagens que os reduzem a conte(dos meramente pessoais, a perspectiva
junguiana sustenta que o agente criador dos sonhos é o si-mesmo transpessoal, de modo que sua
origem ndo se limita aos niveis individuais da mente, mas emerge de uma camada mais profunda
e orientadora da psique (CORBETT, 2024b). Por isso, cada sonho traz uma rede de simbolos
(KAST, 2019) que refletem ndo apenas conflitos ou desejos pessoais, mas movimentos estruturais

do processo de individuagéo.

31



Quando ndo ha sonhos ou fantasias espontaneas, pode-se recorrer a expressao artistica,
tomando o estado afetivo do momento como ponto de partida e registrando, por escrito ou por
outras vias, todas as associacfes e imagens que emergirem. Isso exige uma atitude de atencéo e
interesse voltada ao inconsciente; contudo, quando tal interesse ndo surge naturalmente, o analista
pode tentar introduzir e despertar essa disposi¢do no paciente (KAST, 2019), caso o trabalho com
o0 inconsciente seja indicado. Como Otto (2024) afirmou sobre 0 numinoso, trata-se de encontrar o
momento em que a experiéncia pode manifestar-se. Assim, compreende-se que a irrup¢do do
numinoso ndo pode ser forcada, apenas acolhida quando surgir. As técnicas analiticas junguianas
voltadas a compreensao dessas experiéncias, portanto, ndo as produzem por si mesmas, apenas
estabelecem um ambiente psiquico favoravel para que possam ocorrer.

A experiéncia numinosa, ao abrir um canal de interacdo com o inconsciente, insere no
sujeito um impulso de desenvolvimento que orienta 0 caminho da individuacdo (KAST, 2019).
Nesse processo, 0s simbolos, sejam fantasias ou lembrancas evocadas, funcionam como meios
privilegiados de trabalho psiquico, permitindo “ [...] desenvolver o que esta por vir, integrar o que
foi reservado, descartar e sacrificar o que foi superado” (KAST, 2019, p. 55).

Assim, a atitude analitica que acolhe o numinoso ndo busca simplesmente a vivéncia de
experiéncias extraordinarias, mas cria as condi¢des para que o material simbolico necessério ao
processo de individuacdo seja assimilado, favorecendo a transformacdo progressiva da

personalidade rumo a uma vida mais plena:

A meu ver, a tarefa mais nobre da psicoterapia no presente momento € continuar
firmemente a servico do desenvolvimento do individuo. Procedendo desta forma, o nosso
esforco estard acompanhando a tendéncia da natureza, isto é, estaremos fazendo com que
desabroche em cada individuo a vida na maior plenitude possivel, pois o sentido da vida
s6 se cumpre no individuo, ndo no passaro empoleirado dentro de uma gaiola dourada
(JUNG, 2013a, §229, OC 16/1).

3.3 A analise como espaco de reencontro com o sagrado

A personalidade humana possui uma base espiritual ou arquetipica (CORBETT, 2024b), que,
quando revelada, pode provocar um sentimento numinoso (MAIN, 2006), despertado pelo Outro
(OTTO, 2024) que, embora experienciado como alteridade, encontra-se, em Ultima instancia,
dentro do si-mesmo (CORBETT, 2024a). N&o se trata, portanto, de um totalmente Outro, mas de

uma dimensao interior reconhecida como estrangeira.

32



A partir dessa premissa, a analise pode ser compreendida como um espaco privilegiado de
reencontro com o sagrado, na medida em que oferece condigdes para que o sujeito perceba e se
relacione com uma profundidade psiquica que excede as estruturas conscientes do eu. Ao voltar-
se para o inconsciente, especialmente em seus niveis transpessoais, 0 paciente esta, dessa forma,
realizando um trabalho espiritual. Esse movimento pode ser incentivado pelo psicoterapeuta
quando ele encoraja a valorizacdo da vida interior e o cultivo de uma relagdo ativa com a dimenséo
transpessoal. O aumento da consciéncia e autoconsciéncia produzido pela terapia, por si s0, ja
estimula o desenvolvimento dessa relacdo. Assim, o direcionamento de atencdo para 0 mundo
interno abre espaco para o surgimento de uma espiritualidade auténtica: algo que brota
organicamente da profundidade do sujeito, e ndo uma adesdo externa a doutrinas prontas
(CORBETT, 2024b).

Jung, em Psicologia e Religido (2012), relata o caso de um paciente, um intelectual de
notavel capacidade cognitiva que procurou ajuda para tratar sua neurose. Hoje sabemos que se
tratava de Wolfgang Pauli (1900-1958), ganhador do Prémio Nobel de Fisica. Embora tivesse
recebido educacao catolica na infancia, Pauli ndo se interessava nem se identificava com a religido.
A pedido de Jung, registrou mais de quatrocentos sonhos, dos quais gquarenta e sete continham
temas de caréater religioso. Durante esse processo, Jung absteve-se de analisa-los ou explica-los.
Apesar de sua postura extremamente racionalista, os sonhos de Pauli retomavam a tradicdo
religiosa de sua infancia, conduzindo-o a uma reconciliacdo entre espirito e matéria. Um desses
sonhos, de modo particular, produziu uma transformacéo profunda em sua atitude diante da vida e
da humanidade. Para Jung, o fato de tais experiéncias emergirem em um individuo cuja consciéncia
parecia incapaz de produzir fenémenos religiosos constitui um exemplo de fendmeno religioso
basico (JUNG, 2012, OC 11/1). A partir dessa série onirica, Pauli péde relacionar-se com uma
profundidade psiquica que excede as estruturas conscientes do eu €, por isso, utilizar a analise como
espaco de reencontro com o sagrado.

A andlise é, portanto, um lugar em que a funcéo religiosa da psique pode manifestar-se,
possibilitando que contetdos antes censurados ou desqualificados adquiram voz e significado.
Quando assimilados pela consciéncia, tais contetdos numinosos ndo apenas ampliam o repertério
simbélico do sujeito, mas podem atuar como forcas impulsionadoras da individuagio. E nesse
ponto que o papel do psicoterapeuta como facilitador se torna central. Uma pratica terapéutica que

33



reconhece a dimenséo espiritual da psique ndo tem como tarefa confirmar ou negar crencas
religiosas, mas sim acolher o valor psiquico e existencial do material que emerge, ajudando o
paciente a articular seu préprio sentido. O terapeuta pode, entdo, incentivar o reconhecimento da
vida interior e promover a percepcdo do que advém do inconsciente coletivo - elementos que
compdem a mitologia pessoal do individuo e orientam sua existéncia, podendo ser tanto recursos
quanto fontes de sofrimento. Dessa forma, o terapeuta torna-se um acompanhante que favorece o
encontro, sem assumir a autoridade de ditar uma verdade, com os conteudos que afloram, visando
ampliar a liberdade pessoal do paciente (CORBETT, 2024b).

Essa facilitagdo exige certas atitudes clinicas fundamentais. A primeira é a rendncia a
postura de autoridade absoluta, na qual o terapeuta nao deve pretender “julgar a totalidade” da
personalidade do outro (JUNG, 2013a, 82, OC 16/1). Em seu lugar, deve adotar um metodo
dialético, aberto a confrontacdo das averiguacdes mutuas e capaz de escutar o material do paciente
sem reduzi-lo prematuramente aos préprios pressupostos (JUNG, 2013a, OC 16/1). A segunda é
auxiliar no desenvolvimento da sensibilidade simbdlica do paciente: uma disposicéo para perceber
0 carater enigmatico e numinoso das imagens que surgem, apontando sua relevancia de modo a
promover curiosidade e aproximacao, favorecendo o contato com o simbolo (KAST, 2013).

Por fim, o terapeuta consciente da dimensdo sagrada da analise deve manejar limites e
cuidados éticos. O contato com o inconsciente envolve riscos ja& mencionados anteriormente; por
iss0, a intervencao sensivel exige avaliar continuamente a capacidade do paciente de assimilar o
material.

Em sintese, compreender a analise como espaco de reencontro com o sagrado é reconhecer
tanto sua potencialidade quanto seu desafio: sua potencialidade de aprofundamento, sentido e
transformacdo, quando simbolos numinosos sao reconhecidos, trabalhados e integrados; desafio
qguando tais fenémenos ndo encontram mediacdo adequada. O papel do psicoterapeuta, nessa
perspectiva, € o de um facilitador habilidoso, alguém que, a partir de uma escuta profunda, orienta
0 processo para que a experiéncia numinosa contribua para a individuacao, e ndo para a resisténcia.
Assim, a clinica torna-se, para alem do alivio sintomético, um espaco possivel de reencontro com

a profundidade sagrada que habita o ser humano.

34



CONSIDERACOES FINAIS

Em concluséo, este trabalho propds uma articulacdo entre a vivéncia do numinoso e o
processo de individuagdo. A investigacdo mostrou que o numinoso é uma qualidade emocional
particular que brota da estrutura arquetipica do inconsciente e que, quando reconhecida e
trabalhada, pode atuar como impulso reorganizador da vida psiquica. O encontro numinoso revela-
se, nesse sentido, como matéria simbolica com potencial terapéutico - capaz de inaugurar sentidos,
transformar trajetdrias e nutrir o mito pessoal que orienta a jornada de individuacao.

As implicacgdes praticas e tedricas desse estudo apontam para a necessidade de formagoes
clinicas que incluam competéncias para lidar com a dimensdo espiritual, bem como protocolos que
reconhecam a ambivaléncia do numinoso, antecipando estratégias de contencdo e integracéo,
conforme necessario, e evitando tanto a reducdo patologizante da experiéncia quanto a validacéo
acritica.

E preciso também reconhecer os limites desta pesquisa: trata-se de um estudo bibliografico
baseado em interlocucdes classicas e contemporaneas da psicologia analitica, sem aporte empirico
direto. Assim, abre-se espaco para investigacdes futuras que registrem como experiéncias
numinosas, quando bem mediadas, contribuem para desfechos de sentido, resiliéncia e
transformacédo existencial, impactando positivamente o processo de individuacdo. Pesquisas
qualitativas com pacientes em andlise, estudos de caso longitudinais, investigaces transculturais
sobre manifestacdes numinosas e avaliacdes de desfechos terapéuticos quando a dimensdo
espiritual é explicitamente trabalhada podem preencher essa lacuna. Sugere-se também a
interlocucdo do presente estudo com a retomada contemporanea de investigagdes sobre
entedgenos, cuja reemergéncia no campo cientifico reacende debates sobre experiéncias numinosas
e seus possiveis efeitos terapéuticos.

A prética analitica junguiana ndo apenas trata sintomas, mas também toca a dimensdo
sagrada da existéncia ao acolher imagens, mitos e simbolos que emergem espontaneamente da
psique e que ndo se reduzem a enunciados racionais. Nesse sentido, permite ao sujeito reencontrar
a experiéncia do sagrado ndo como doutrina, mas como vida interior. A terapia configura-se,
portanto, como espaco de reencantamento da existéncia, pois cria um campo protegido para que o
NUMINOSO apareca, seja nomeado e integrado.

35



Por fim, acolher a dimensdo sagrada na clinica é: ao reconhecer a totalidade da vida
psiquica, cultivar uma atitude clinica que permita ao sujeito reencontrar a profundidade que o
constitui - e, a partir dela, reencantar a sua existéncia. A escuta atenta a vida interior enriquece a
pratica clinica. Tratar o numinoso na anélise é acolher plenamente a condi¢do humana - ambigua,
exigente e, quando mediada com responsabilidade, profundamente transformadora. E nesse contato
com o mistério interior que a psicoterapia pode revelar ndo somente alivio dos sintomas, mas um

reencontro com aquela profundidade que, para muitos, é sinénimo de sentido.

36



REFERENCIAS

[1] CORBETT, Lionel. A psique e o0 sagrado: espiritualidade para além dareligido. Petrépolis,
RJ: Vozes, 2024a.

[2] CORBETT, Lionel. O caldeirdo sagrado: psicoterapia como prética espiritual. Petrépolis,
RJ: Vozes, 2024b.

[3] CORBETT, Lionel. The religious function of the psyche. London; New York: Routledge,
1996.

[4] DORST, Brigitte. Introdug&o. In: JUNG, Carl Gustav. Espiritualidade e transcendéncia.
Selecéo e edigdo de Brigitte Dorst. Petropolis, RJ: Vozes, 2015.

[5] ELIADE, Mircea. Hist6ria das crencas e ideias religiosas. v. 1. Porto: RES-Editora, 1988.
[6] FREUD, Sigmund. Novas conferéncias introdutdrias sobre psicandlise e outros
trabalhos (1932-1936). In: FREUD, Sigmund. Obras psicoldgicas completas; v. 22. Sdo Paulo:
Imago, 1969.

[7] FREUD, Sigmund. O futuro de uma ilusdo. Rio de Janeiro: Guanabara, 1934. Traducao de
J. P. Porto-Carrero.

[8] JAMES, William. As variedades da experiéncia religiosa: um estudo sobre a natureza
humana. Prefacio de Pierre Weil. Sdo Paulo: Cultrix, 1991. Disponivel em:
<https://dlivros.com/livro/variedades-experiencia-religiosa-william-james>. Acesso em: 02 de jun.
de 2025.

[9] JUNG, Carl Gustav. Ab-reacao, analise dos sonhos e transferéncia. In: JUNG, Carl Gustav.
Obra completa; v. 16, pt. 2. Petropolis, RJ: Vozes, 2011a.

[10] JUNG, Carl Gustav. A energia psiquica. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v. 8, pt. 1.
Petropolis, RJ: Vozes, 2014a.

[11] JUNG, Carl Gustav. Aion: estudo sore o simbolismo do si-mesmo. In: JUNG, Carl Gustav.
Obra completa; v. 9, pt. 2. Petropolis, RJ: Vozes, 2015a.

[12] JUNG, Carl Gustav. A natureza da psiqgue. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v. 8, pt.
2. Petropolis, RJ: Vozes, 2014b.

[13] JUNG, Carl Gustav. A prética da psicoterapia. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v.
16, pt. 1. Petropolis, RJ: Vozes, 2013a.

[14] JUNG, Carl Gustav. A vida simbdélica. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v. 18, pt. 1.
Petropolis, RJ: Vozes, 2015b.

37



[15] JUNG, Carl Gustav. Letters: volume 1. New York: Routledge, 2015c.

[16] JUNG, Carl Gustav. Letters: volume 2. Great Britain: Routledge, 2011b.

[17] JUNG, Carl Gustav. Memdrias, sonhos, reflexdes. RJ: Nova Fronteira, 2021.

[18] JUNG, Carl Gustav. Memories, dreams, reflections. New York: Vintage books, 1989.

[19] JUNG, Carl Gustav. Mysterium coniunctionis. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v.
14, pt. 2. Petrépolis, RJ: Vozes, 2015d.

[20] JUNG, Carl Gustav. Mysterium coniunctionis. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v.
14, pt. 3. Petropolis, RJ: Vozes, 2019. E-book. Disponivel em: <https://doceru.com/doc/vxxvx00>.
Acesso em: 27 de nov. de 2025.

[21] JUNG, Carl Gustav. O espirito na arte e na ciéncia. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa;
v. 15. Petropolis, RJ: Vozes, 2013b.

[22] JUNG, Carl Gustav. O eu e o inconsciente. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v. 7, pt.
2. Petrépolis, RJ: Vozes, 2014c.

[23] JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. In: JUNG, Carl Gustav. Obra
completa; v. 9, pt. 1. Petrépolis, RJ: Vozes, 2016a.

[24] JUNG, Carl Gustav. O simbolo de transformagao na missa. In: JUNG, Carl Gustav. Obra
completa; v. 11, pt. 3. Petropolis, RJ: Vozes, 2013c.

[25] JUNG, Carl Gustav. Psicologia do inconsciente. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v.
7, pt. 1. Petrdpolis, RJ: Vozes, 2013d.

[26] JUNG, Carl Gustav. Psicologia e alqguimia. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v. 12.
Petrépolis, RJ: Vozes, 2016b.

[27] JUNG, Carl Gustav. Psicologia e religido. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v. 11, pt.
1. Petrépolis, RJ: Vozes, 2012.

[28] JUNG, Carl Gustav. Tipos psicolégicos. In: JUNG, Carl Gustav. Obra completa; v. 6.
Petrépolis, RJ: Vozes, 2015e.

[29] KAST, Verena. A dindmica dos simbolos: fundamentos da psicoterapia junguiana.
Petropolis, RJ: Vozes, 2013.

[30] KAST, Verena. Filhas de pai, filhos de mae: complexos materno e paterno e caminhos
para a identidade prépria. Petrépolis, RJ: Vozes, 2022.

[31] KAST, Verena. Jung e a psicologia profunda: um guia de orientacao pratica. Sdo Paulo:
Cultrix, 2019.

38



[32] MAIN, Roderick. Religion. In: PAPADOPOULQOS, Renos K. (Ed.). The handbook of Jungian
psychology: theory, practice and applications. London; New York: Routledge, 2006. p. 296—
323.

[33] MICHAUD, Nicolas A. Entheogens: the hallucinogenic plants that shaped religion. Yong
Historians Conference. 1. Disponivel em: < https://archives.pdx.edu/ds/psu/43620>. Acesso em:
26 de nov. de 2025.

[34] OTTO, Rudolf. O sagrado. Coimbra: Edi¢cbes 70, 2024.

[35] PAIVA, Geraldo José de. Psicologia da religido: natureza, histéria e pesquisa. Numen: revista
de estudos e pesquisa da religido, Juiz de Fora, v. 21, n. 2, p. 9-31, jul./dez. 2018. Disponivel
em: <https://periodicos.ufjf.br/index.php/numen/article/view/25611/14780>. Acesso em: 19 de
jun. de 2025.

[36] PEREIRA, Drielly dos Reis; MARTINS, Maria das Gracas Teles. Psicologia da religido: a
religiosidade e suas implicacbes no desenvolvimento psiquico dos sujeitos. Revista Ibero-
Americana de Humanidades, Ciéncias e Educacéo, Sao Paulo, v. 8, n. 8, ago. 2022. Disponivel
em: <10.51891/rease.v8i8.6457>. Acesso em: 19 de jun. de 2025.

[37] STEIN, Murray. Jung e o caminho da individuac¢&o: umaintroducdo concisa. Sao Paulo:
Cultrix, 2020.

[38] STEIN, Murray. Os quatro pilares da psicandlise junguiana. Sao Paulo: Cultrix, 2023.
[39] STEIN, Murray. Individuation. In: PAPADOPOULOS, Renos K. (Ed.). The handbook of
Jungian psychology: theory, practice and applications. London; New York: Routledge, 2006.
p. 196-213.

[40] TACEY, David. The spirituality revolution: the emergence of contemporary spirituality.
Hove; New York: Brunner-Routledge, 2004.

[41] WEIL, Pierre. Prefacio. In: JAMES, William. As variedades da experiéncia religiosa: um
estudo sobre a natureza humana. Sdo Paulo: Cultrix, 1991. Disponivel em:
<https://dlivros.com/livro/variedades-experiencia-religiosa-william-james>. Acesso em: 02 de jun.
de 2025.

39



