
  

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO RIO DE 

JANEIRO CENTRO DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA 

CURSO DE PSICOLOGIA 

 

 

 

 

 

MARIA LUÍSA DE MAGALHÃES BARBOSA 

 

 

 

 

 

A RELAÇÃO TERAPÊUTICA COMO ELEMENTO CHAVE DO 

PROCESSO PSICOTERAPÊUTICO: 

 AS PERSPECTIVAS DA ABORDAGEM CENTRADA NA PESSOA, DA 

GESTALT-TERAPIA E DA PSICOTERAPIA EXISTENCIAL DIALÓGICA 

 

 

 
Rio de Janeiro 

2025 

  



  

MARIA LUÍSA DE MAGALHÃES BARBOSA 

 

 

 

 

 

 

A RELAÇÃO TERAPÊUTICA COMO ELEMENTO CHAVE DO 

PROCESSO PSICOTERAPÊUTICO: 

AS PERSPECTIVAS DA ABORDAGEM CENTRADA NA PESSOA, DA 

GESTALT-TERAPIA E DA PSICOTERAPIA EXISTENCIAL DIALÓGICA 

 

 

 

 

 

 

 

 
Monografia apresentada ao 

Departamento de Psicologia do Centro 

de Teologia e Ciências Humanas da 

Pontifícia Universidade Católica do 

Rio de Janeiro como requisito parcial 

para a obtenção do título de bacharel 

em psicologia. 

 

 

 

 

 
Orientador/a: Luiz José Veríssimo 

 

 

 

 

 
Rio de Janeiro 

2025 

  



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O Crisóstomo explicava que o amor era uma atitude. Uma 

predisposição natural para se ser a favor de outrem. É 

isso o amor. Uma predisposição natural para se favorecer 

alguém. Ser, sem sequer se pensar, por outra pessoa.  

 

(Valter Hugo Mãe, O filho de mil homens) 

  



  

 

Agradecimentos 

 

 Aos meus amigos íntimos, ao meu companheiro e à minha família, que estiveram 

presentes durante esse percurso de uma nova graduação, fazendo a vida leve e alegre a 

maior parte do tempo, dedico o meu maior agradecimento, por me permitirem vivenciar 

e compartilhar o amor, nas suas muitas formas. 

 

 Agradeço, ainda, ao meu querido supervisor e orientador, Prof. Luiz Veríssimo, 

pela ajuda no desenvolvimento desse trabalho: pelas indicações, troca de ideias, retornos, 

sugestões e correções, sempre de modo gentil, aberto e disponível.  

 

Minha gratidão, também, à Profª Sandra Salomão, referência da Gestalt-terapia, 

por aceitar o papel de avaliadora/revisora, o que muito me alegra e me honra.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



  

 

 

Resumo 

 

Este trabalho tem como objetivo colocar em evidência a fundamentalidade da 

relação terapêutica para o processo de psicoterapia sob três perspectivas teórico-clínicas, 

que, apesar de distintas, têm aproximações entre si: a Abordagem Centrada na Pessoa, a 

Gestalt-Terapia e a Psicoterapia Existencial Dialógica. Para tanto, recorre-se à pesquisa 

teórica, com revisão bibliográfica sobre alguns dos principais autores, clássicos e 

contemporâneos, de cada uma das abordagens referidas. São explicitados os pressupostos 

dessas abordagens e explorado de que maneira o vínculo terapêutico contribui para 

alcançar os objetivos a que se propõem as intervenções nelas orientadas. No que se refere 

à Abordagem Centrada na Pessoa, é demonstrado como Carl Rogers desenvolveu-a tendo 

como premissa básica a centralidade de uma relação terapêutica real e horizontal no 

processo de mudança em psicoterapia. No que toca à Gestalt-Terapia e à Psicoterapia 

Existencial Dialógica, são trazidas as importantes contribuições da abordagem dialógica 

de Martin Buber para se pensar o potencial da relação terapêutica sob essas duas 

perspectivas teórico-clínicas.  

 

Palavras-chave:  

 

Relação terapêutica. Processo psicoterapêutico. Abordagem Centrada na Pessoa. Gestalt-

Terapia. Psicoterapia Existencial Dialógica. Carl Rogers. Martin Buber. Abordagem 

dialógica.   

 

 

 

 

 

 

 

  



  

Sumário 

 

Introdução 

 

Capítulo 1 - Considerações introdutórias sobre a Psicologia Humanista e a Psicologia 

Fenomenológico-Existencial 

1. O nascimento da “Terceira Força” na Psicologia e o modelo organísmico 

1.1. A Abordagem Centrada na Pessoa  

            1.2. A Gestalt-Terapia  

2. A emergência da proposta de uma clínica fenomenológico-existencial  

2.1. A Psicoterapia Existencial Dialógica 

3. Convergências e divergências epistemológicas entre as três abordagens 

 

Capítulo 2 - A Abordagem Centrada na Pessoa: a centralidade da relação terapêutica no 

processo de mudança em psicoterapia 

1. A prioridade da pessoa e da relação terapêutica  

2. O processo psicoterapêutico e de crescimento pessoal 

2.1. Aspectos facilitadores 

2.2. Aspectos obstaculizadores 

3. Algumas discussões e contribuições a partir da Abordagem Centrada na Pessoa  

 

Capítulo 3 - A abordagem dialógica de Martin Buber aplicada à relação terapêutica na 

Gestalt-Terapia e na Psicoterapia Existencial Dialógica 

1. A abordagem dialógica buberiana. Eu-Tu e Eu-Isso  

2. Abordagem dialógica e relação terapêutica na Gestalt-Terapia 

2.1. Relação terapêutica dialógica, contato e awareness 

3. Abordagem dialógica e relação terapêutica na Psicoterapia Existencial Dialógica  

3.1. Alteridade e relação: fundamentos de uma perspectiva existencial 

dialógica  

3.2. A práxis do diálogo e do encontro na relação terapêutica 

 

Conclusão 

 

Referências bibliográfica 



1 

 

 

Introdução 

 

O presente trabalho nasce a partir de uma experiência pessoal. Em meu próprio 

processo psicoterapêutico, muito antes de me aventurar nos estudos da psicologia, percebi 

desde cedo que havia algo de especial e importante no vínculo estabelecido com quem 

me atendia. Uma primeira experiência, encerrada com poucos meses, me apontou que 

algo não havia dado certo, e eu sabia que não se tratava, puramente, de uma questão de 

técnica ou método, mas de algo mais intangível, algo do âmbito relacional. A segunda 

experiência me trouxe maior convicção disso. Nela, vivi anos de significativas 

transformações, sempre atravessada pelo sentimento de que algo de mágico acontecia no 

encontro com a psicoterapeuta que me acompanhava. Esse algo tinha papel fundamental, 

eu também sabia, nas mudanças que experimentava.  

Que algo poderia ser esse? Essa pergunta esteve presente durante todo o meu ciclo 

acadêmico, o que me despertou particular interesse pelo trabalho de Carl Rogers, logo a 

partir do primeiro contato com suas ideias. Mais recentemente, me deparei com Martin 

Buber, expandindo meus horizontes acerca do encontro humano e, consequentemente, do 

encontro terapêutico. Em paralelo, percebi que as abordagens clínicas que exercem maior 

atrativo sobre mim têm alguns de seus principais expoentes argumentando pela 

fundamentalidade da relação terapeuta-cliente no processo de mudança em psicoterapia, 

ao mesmo tempo em que buscam destrinchar as qualidades desse vínculo. 

Dessa curiosidade primária surgiu a pesquisa aqui apresentada. Ela se desenvolve 

sobre a compreensão da relação terapêutica como elemento chave do processo 

psicoterapêutico em três perspectivas teórico-clínicas: a Abordagem Centrada na Pessoa, 

a Gestalt-Terapia e a Psicoterapia Existencial Dialógica.  

O capítulo 1 traz considerações iniciais sobre as abordagens tratadas no trabalho, 

partindo das filiações epistemológicas a que pertencem: a origem humanista da 

Abordagem Centrada na Pessoa e da Gestalt-Terapia, e as contribuições fenomenológico-

existenciais, no que toca à Psicoterapia Existencial Dialógica. É explicitado um quadro 

geral acerca destes dois horizontes epistêmicos, o humanista e o fenomenológico-

existencial. Em seguida, em linhas sucintas, são apresentadas as três abordagens teórico-

clínicas supracitadas, nos seus pressupostos fundamentais. Por último, faz-se uma análise 

sobre os aspectos de convergência e de divergência entre cada uma dessas perspectivas. 



2 

 

O capítulo 2 debruça-se sobre a Abordagem Centrada na Pessoa, de Carl Rogers, 

e a centralidade atribuída por ela, de forma muito explícita, à relação terapêutica, tida 

como fator essencial para o processo de mudança em psicoterapia. São, então, 

apresentados quais aspectos da relação, proporcionados primordialmente pelo terapeuta, 

facilitam o processo de mudança e, por outro lado, quais aspectos lhe obstaculizam. O 

tópico final traz algumas considerações sobre o trabalho de Rogers e as suas implicações 

para desenvolvimentos posteriores dentro da área da psicoterapia, e mesmo de outras 

abordagens, assim como na investigação científica, que hoje tem bem estabelecido que a 

relação terapêutica é fator transversal para a efetividade de todo processo 

psicoterapêutico, independentemente da abordagem condutora.  

O capítulo 3 apresenta a abordagem dialógica desenvolvida pelo filósofo Martin 

Buber e demonstra como a Gestalt-Terapia e a Psicoterapia Existencial Dialógica podem 

beber da fonte dessa abordagem para, através da relação terapeuta-cliente construída em 

consultório, incentivar o processo de mudança em psicoterapia de acordo com os 

objetivos a que se propõem cada uma dessas perspectivas clínicas. Na Gestalt-Terapia, a 

relação, orientada pela atitude Eu-Tu, é capaz de fomentar awareness, contato, 

autorregulação e ajustamento criativo. Na Psicoterapia Existencial Dialógica, importa 

para considerar como a pessoa se (re)constrói nas possibilidades inevitavelmente 

relacionais da existência.  

 

 

  



3 

 

 

Capítulo 1 

 

Considerações introdutórias sobre a Psicologia Humanista e a Psicologia 

Fenomenológico-Existencial 

 

1. O nascimento da “Terceira Força” na Psicologia e o modelo organísmico 

A psicologia moderna, tida como ciência, tem origem no século XIX, no ano de 

1879, com o fisiologista alemão Wilhelm Wundt, que procurou aplicar princípios 

científicos da época ao estudo da consciência humana. Com isso, Wundt tinha a intenção 

de criar um novo domínio da ciência, com objeto e método de estudo próprios (Schultz 

& Schultz, p. 80). Os principais objetivos dessa empreitada eram analisar os processos 

conscientes nos seus elementos básicos, descobrir como esses elementos se organizam e 

determinar as leis de conexão entre eles. Assim, através da introspecção laboratorial, 

Wundt procurava extrair a experiência imediata dos sujeitos (por exemplo, sensações e 

afetos) a partir de determinado estímulo (Schultz & Schultz, p. 81-82).  

Essa forma de conceber a psicologia encontrou críticas evidentes na teoria 

psicanalítica que, à mesma altura, era desenvolvida por Freud. Segundo o pai da 

Psicanálise, a mente humana não poderia ter como objeto de estudo apenas a consciência, 

quando seria dominada, em sua maior parte, por uma estrutura inconsciente. Em 1899, é 

publicada a obra "A Interpretação dos Sonhos", inaugurando os fundamentos da teoria 

psicanalítica e propondo a interpretação dos sonhos como método de acesso ao 

inconsciente, junto à técnica da associação livre (Schultz & Schultz, p. 336). A partir daí, 

a Psicanálise foi conquistando enorme espaço entre os estudiosos da mente humana, 

sobretudo, na Europa, criando uma legião de seguidores. Ainda que, ao longo do tempo, 

muitos tenham rompido, em alguma medida, com a teoria psicanalítica essencialmente 

freudiana, a ideia do inconsciente permaneceu como pilar das chamadas teorias 

psicodinâmicas.  

 De outro lado, criticando tanto a consciência como o inconsciente como objeto de 

estudo da psicologia, nasce, nos Estados Unidos, a escola behaviorista, sob a influência 

de John Watson, no início do século XX. Para o Behaviorismo, o único objeto de estudo 

confiável para a psicologia seria o comportamento, por se tratar de fenômeno observável, 

o que garantiria a objetividade e a universalidade exigidos pelo método científico. A 



4 

 

psicologia deveria ser capaz de, dado o estímulo, conhecer a resposta, ou, dada a resposta, 

saber o estímulo que a provocou (Schultz & Schultz, p. 239). 

 Durante a primeira metade do século XX, pode-se dizer que a Psicanálise e o 

Behaviorismo dominaram o campo de estudo da área da psicologia, a primeira com 

protagonismo na Europa e o segundo com maior destaque nos Estados Unidos, cada um 

com ideias bastante distintas acerca do ser humano e dos determinantes de seu 

comportamento.   

  Não obstante a primazia dessas duas escolas, havia também autores 

desenvolvendo ideias diversas dentro da psicologia. Abraham Maslow, psicólogo 

americano, era um deles. Sobretudo no final da década de 1950, Maslow promove 

encontros e troca de correspondência com psicólogos interessados em trabalhar e 

pesquisar motivação e desenvolvimento pessoal, com o objetivo de reunir diversas 

perspectivas minoritárias e dissidentes em relação à Psicanálise e ao Behaviorismo, 

considerando que entre elas havia uma terceira forma de pensar a natureza humana, de 

orientação humanista (Feijoo & Mattar, 2014, p. 264).  

Essa nova forma de pensar englobaria uma visão holística do homem, em 

contraposição ao dualismo mundo interno versus mundo externo e à visão fragmentada 

do ser humano até então vigentes, além de sustentar a crença em potencialidades humanas 

inatas que, no ambiente propício, teriam condições de efetivarem a sua tendência à 

atualização (Erthal, 2020, p. 50-51).  

Nesse sentido, o movimento humanista é devedor de Kurt Goldstein, neurologista 

e psiquiatra alemão, e de sua teoria organísmica, pela qual sustentou uma concepção 

holística do organismo humano, apontando que acontecimentos em qualquer uma de suas 

partes afetariam a sua totalidade. Essa teoria se tornou uma das principais bases teóricas 

da Gestalt-Terapia (Lima, 2005). Foi Goldstein, também, que introduziu conceitos como 

autoatualização e tendência ao crescimento, noções muito próximas àquilo que foi 

desenvolvido posteriormente por Rogers através das ideias de potencialidades e tendência 

atualizante (Castañon, 2007, p. 107). Maslow, em sua obra Introdução à Psicologia do 

Ser, prestou seu expresso reconhecimento a Goldstein como fonte de inspiração à 

Psicologia Humanista (Fadiman & Frager, 1986, p. 262). 

Foi nesse contexto que Maslow propôs uma classificação das psicologias, de 

modo a ressaltar o movimento humanista em relação àquilo que vinha sendo 

desenvolvido: o Behaviorismo foi apresentado por ele como a “Primeira Força” da 



5 

 

psicologia, a Psicanálise como a “Segunda Força” e a Psicologia Humanista foi proposta 

como a “Terceira Força”.   

O que unia diferentes perspectivas teóricas em torno do movimento humanista, 

como afirmou o próprio Maslow, era o interesse no estudo científico de temas como 

criatividade, amor, valores elevados, autonomia, crescimento, autoatualização, temas 

estes a que as revistas especializadas tradicionais da época se recusavam a conceder 

espaço (Holanda, 2014, p. 163). 

Desse modo, a “Terceira Força” da psicologia englobou teorias diversas como a 

Abordagem Centrada na Pessoa, de Carl Rogers, a Gestalt-Terapia, de Fritz e Laura Perls, 

o Psicodrama, de Jacob Moreno, a Bioenergética, de Alexander Lowen e a Psicologia 

Existencial, de Rollo May (Feijoo & Mattar, 2014, p. 265).  

Acerca desta última, a Psicologia Existencial de Rollo May, é importante que se 

façam breves considerações, dada a confusão de fronteiras que, por vezes, se instaura 

entre a Psicologia Humanista e a Psicologia Fenomenológico-Existencial.  

Rollo May foi um psicólogo americano que, por um período, viveu na Europa e 

lá foi influenciado pela filosofia existencialista. Ao retornar aos Estados Unidos, começou 

a mesclar aspectos do pensamento existencialista com considerações de psicanalistas de 

vertente humanista, tais como Otto Rank, Alfred Adler, Carl Jung, Karen Horney e Erich 

Fromm. Sob essas influências, publicou o livro Psicologia Existencial, no qual, no 

prefácio à segunda edição, em 1969, utilizou a denominação psicologia existencial-

humanista para referir aqueles que atuam na perspectiva humanista sob influência de 

elementos da filosofia existencialista (Feijoo & Mattar, 2014, p. 262). A Psicologia 

Existencial de Rollo May, portanto, em que pese o nome, faz parte do movimento da 

Psicologia Humanista.  

 

1.1. A Abordagem Centrada na Pessoa  

A Abordagem Centrada na Pessoa, do psicólogo americano Carl Rogers, é uma 

das mais conhecidas perspectivas teórico-clínicas abarcadas pela Psicologia Humanista. 

O ponto de partida do autor para desenvolver essa abordagem foi um trabalho clínico que 

desenvolveu com crianças e que resultou na publicação, em 1939, do livro O tratamento 

clínico da criança problema. Rogers observou que as crianças tinham um potencial 

positivo de desenvolvimento, o que o levou a propor o conceito de tendência atualizante, 

presente ao longo de todas as suas obras (Moreira, 2010a, p. 537-538).  



6 

 

No texto Uma nota sobre a natureza do homem, de 1957, Rogers demarca a 

diferença de sua compreensão acerca da natureza humana em relação à perspectiva 

psicanalítica. Para ele, essa natureza é, essencialmente, positiva e o organismo humano 

tem em si potencialidades para crescer em harmonia consigo mesmo e com os outros, 

embora o meio possa levantar barreiras para o desenvolvimento dessas potencialidades:  

 

Eu tenho indicado que, para mim, o ser humano parece ser uma criatura 
impressionante e complexa que pode caminhar de forma terrivelmente errada, 

mas cujas tendências mais profundas são para sua própria valorização e a de 

outros membros de sua espécie. Acredito que ele pode ser confiável para 

avançar nessa direção construtiva quando ele vive, mesmo que brevemente, 

em um clima não ameaçador onde ele é livre para escolher qualquer direção. 

(Rogers, 2014, p. 140)  
 

Assim, o funcionamento natural do organismo se daria, segundo Rogers, pela 

tendência atualizante, um impulso para o crescimento em direções que o sujeito perceba 

como enriquecedoras. Nas palavras do autor: 

 

A tendência à atualização é a mais fundamental do organismo em sua 

totalidade. Preside o exercício de todas as funções, tanto físicas quanto 

experienciais. E visa constantemente desenvolver as potencialidades do 

indivíduo para assegurar a sua conservação e enriquecimento, levando-se em 

conta as possibilidades e os limites do meio. (...) o termo “enriquecimento” 

deve ser entendido no sentido mais geral, envolvendo tudo aquilo que favorece 

o desenvolvimento integral do indivíduo pelo crescimento de tudo o que possui 

e de tudo o que é, de sua importância, seu saber, seu poder, sua felicidade, seus 
talentos, seu prazer, suas posses e tudo aquilo que aumenta a satisfação que ele 

obtém disso. (Rogers & Kinget, 1977, p. 41) 

 

Como antes referido, essas noções de potencialidades e tendência atualizante em 

Rogers tiveram influência da teoria organísmica de Kurt Goldstein, conforme veio a 

comentar o próprio autor mais tarde em seus escritos (Rogers, 1977, p. 227).  

Sob esses pressupostos teóricos, Rogers elaborou a sua Abordagem Centrada na 

Pessoa como um modelo de intervenção em psicoterapia passível de criar um ambiente 

facilitador para que o indivíduo ative dentro de si os recursos disponíveis para o próprio 

crescimento, ou, em outras palavras, para colocar em marcha a tendência atualizante de 

suas potencialidades que, por qualquer motivo, esteja restrita (Rogers, 1987, p. 45).  

Conforme será explorado no Capítulo II, a principal ferramenta da Abordagem 

Centrada na Pessoa para a criação desse clima facilitador é a relação terapêutica, a qual, 

segundo Rogers, se apresentar determinadas condições, permite que a pessoa propicie de 

modo eficiente o seu próprio crescimento (Rogers, 1987, p. 46). 



7 

 

 

1.2. A Gestalt-Terapia  

A Gestalt-Terapia é uma abordagem em psicoterapia, também pertencente à 

corrente da Psicologia Humanista, inicialmente desenvolvida, juto a outros autores, por 

Fritz Perls e Laura Perls, um casal de psicoterapeutas alemães que, durante a Segunda 

Guerra, mudou-se para os Estados Unidos. 

Os autores utilizaram-se, entre outras, de noções provenientes da Psicologia da 

Gestalt – sobretudo, relacionadas à capacidade de percepção do organismo acerca da 

organização inerente às situações que experimenta (Yontef, 1998, p. 25) – e da teoria 

organísmica de Kurt Goldstein. 

Aquilo que Goldstein denominou de tarefas, desafios ou ações necessárias ao bom 

funcionamento do organismo, Perls chamou de necessidades organísmicas, as quais 

seriam permanentemente atualizadas conforme o organismo interage com o meio 

circundante, já que este sempre lhe apresenta novas demandas (Lima, 2005, p. 5).  

A partir dessa ideia, Perls trabalhou o conceito de autorregulação organísmica, 

originário de Goldstein, segundo o qual o funcionamento ideal do organismo é aquele em 

que a pessoa percebe ativamente, em cada situação, tanto as suas necessidades 

dominantes como o ambiente, de modo a diferenciar aquilo do ambiente que lhe tóxico 

do que lhe é nutritivo. Para tanto, a fronteira entre o self e o exterior deve permanecer 

permeável o suficiente para permitir trocas, mas, também, firme o suficiente para que o 

organismo tenha autonomia. Quando essa fronteira fica demasiado rígida ou frouxa, 

ocorrem os chamados distúrbios da fronteira de contato (Yontef, 1998, p. 28).  

A autorregulação organísmica é alcançada por meio do ajustamento criativo, isto 

é, uma “transição sempre renovada entre a novidade e a rotina que resulta em assimilação 

e crescimento” (Perls et al, 1951/1997, p. 45). Trata-se de um processo de integração do 

novo para superar estruturas relacionais antigas e que já não funcionam (Moreira, 2010b, 

p. 24). 

 Essa percepção acurada do contexto, indispensável à autorregulação, que inclui a 

situação atual e as necessidades organísmicas, a Gestalt-Terapia denomina, por sua vez, 

de awareness, ressaltando que não se trata de uma percepção meramente cognitiva, mas 

sim “uma integração natural de corpo e mente, pensamento e sentimento, espontaneidade 

e deliberação” (Yontef, 1998, p. 30). 

 O grande objetivo da intervenção psicoterapêutica na Gestalt-Terapia é a 

progressiva ampliação da awareness, como ensina Laura Perls:  



8 

 

 

 O objetivo da Gestalt-Terapia é o continuum da awareness, a formação 

continuada e livre de Gestalt, onde aquilo que for o principal interesse e 

ocupação do organismo, do relacionamento, do grupo ou da sociedade se torne 

Gestalt, que venha para o primeiro plano, e que possa ser integralmente 

experienciado e lidado (reconhecido, trabalhado, selecionado, mudado ou 

jogado fora etc.) para que então possa fundir-se com o segundo plano (ser 

esquecido, ou assimilado e integrado) e deixar o primeiro plano livre para a 

próxima Gestalt relevante. (Perls, 1973, p.2) 

 

 Vê-se, portanto, que, à semelhança da Abordagem Centrada na Pessoa, a Gestalt-

Terapia também pressupõe algo próprio e interno ao indivíduo, passível de entrar em 

conflito com o meio circundante, ao que se deve estar atento (aware) para um bom 

funcionamento psíquico.   

 

2. A emergência da proposta de uma clínica fenomenológico-existencial  

 A Psicologia Fenomenológico-Existencial, de outro lado, não se atém a um 

enquadramento na chamada “Terceira Força” (como vimos, termo cunhado por Maslow 

em solo americano para designar as psicologias de viés humanista que se apoiam na tese 

das potencialidades e sua atualização como desenvolvimento da personalidade). 

A abordagem surgiu também no século XX, mas, em contexto diverso, mais 

precisamente, no cenário europeu, através da adesão de psiquiatras como Karl Jaspers, 

Ludwig Binswanger, Medard Boss, David Cooper, Ronald Laing e outros ao pensamento 

fenomenológico de Husserl e à filosofia existencialista de Soren Kierkegaard, Martin 

Heidegger e Jean Paul Sartre, com diferentes graus de influência de cada autor 

existencialista sobre cada um dos psiquiatras referidos (Feijoo & Mattar, 2014, p. 270).  

Inicialmente, em breves linhas, quanto ao âmbito fenomenológico referente ao 

campo da chamada Psicologia Fenomenológico-Existencial, há que se referir a 

fenomenologia de Husserl. Inspirada nas ideias de Franz Bentano e Wilhelm Dilthey, e 

distanciando-se da pretensão objetivista da psicologia positivista da época, Husserl 

propôs uma nova forma de se conhecer a consciência: através da reflexão sobre os 

fenômenos que aparecem a ela, tal como eles são percebidos, de modo que essa percepção 

original é que constituiria o seu conhecimento fundamental (Dartigues, 1992, p. 10). 

Comentando a crítica desses autores ao modelo de psicologia adaptado às ciências 

naturais, André Dartigues refere:  

 

(...) essas ciências não determinaram exatamente seu objeto e não sabem, pois 

a que se referem os resultados obtidos. Pensamos aqui nas palavras de Binet 



9 

 

que, à questão: “O que é a inteligência?” respondia: “é o que meus testes 

medem” Como admitir que se possa calcular sobre a sensação, a percepção, a 

memória, etc., sem ter previamente elucidado o que quer dizer sensação, 

percepção, memória? Se a psicologia contemporânea quer ser a ciência dos 

fenômenos psíquicos, é preciso que ela possa descrever e determinar esses 

fenômenos com um rigor conceitual. (Dartigues, 1992, p. 11). 

 

 Assim, Husserl apresenta uma terceira via ao raciocínio das ciências positivas e 

ao discurso especulativo da metafísica que essas mesmas ciências buscaram combater: o 

retorno à intuição originária como fonte para o conhecimento, um voltar às coisas 

mesmas, extraindo-se o sentido de um fenômeno a partir de como ele é percebido pelo 

sujeito (Dartigues, 1992, p. 14-15).  

 O existencialismo, por sua vez, consiste em um conjunto de doutrinas – 

procedente, como referido, de filosofias como as de Kierkegaard, Heidegger e Sartre – 

que se preocupam com a compreensão e descrição da existência concreta, a qual “não é 

caracterizada como uma entidade estável, senão como uma relação constante da 

consciência consigo mesma e com o mundo, é uma contínua criação da pessoa, um 

contínuo vir-a-ser” (Erthal, 2020, p. 29).  

O psiquiatra alemão Karl Jaspers é considerado aquele que foi o primeiro a aplicar 

a fenomenologia de Husserl à área da psicopatologia. Ele destacava tanto a importância 

de se captar a vivência do sujeito psiquicamente doente, como de descrever os estados 

psíquicos vivenciados por ele (Cardinalli, 2004, p. 26-27). Refutava, assim, o 

automatismo de se encaixar um conjunto de sintomas a um diagnóstico pré-definido, 

defendendo uma psiquiatria baseada na escuta da experiência subjetiva do paciente, de 

modo a se compreender o significado da doença para o sujeito (Cardinalli, 2004, p. 20).   

 Já os psiquiatras suíços Ludwig Binswanger e Medard Boss, tidos como os 

principais nomes da Daseinsanalyse, propuseram a aplicação clínica não só da 

fenomenologia husserliana, mas, também, da filosofia existencial. Sob influência, 

sobretudo, do pensamento de Heidegger, cada um a seu modo, focaram em compreender 

a vivência patológica do paciente a partir do seu projeto existencial (Cardinalli, 2004, p. 

32; p. 36).  

 Outro psiquiatra, o britânico Ronald Laing, influenciado principalmente pelo 

existencialismo de Sartre, tentou estabelecer uma alternativa às concepções 

comportamentais e psicanalíticas sobre a loucura. Empenhou-se em demonstrar que a 

psicose teria um sentido existencial, representando um último recurso do sujeito para 

construir um significado para a sua existência (Gabriel & Teixeira, 2007, p. 661). Junto a 



10 

 

David Cooper, psiquiatra sul-africano, escreveram o livro Raison et Violence, em que 

ligam as ideias sartrianas ao movimento libertário, sendo ambos considerados líderes da 

antipsiquiatria (Delacampagne, 2004, p. 29).   

 O próprio Sartre, que não era psiquiatra ou psicólogo, propôs a Psicanálise 

Existencial, um método para elaborar uma hermenêutica da existência, que, embora não 

sirva como prescrição de antemão sobre como o psicoterapeuta deve proceder, revela-se 

como “uma janela para a compreensão da existência”. (Veríssimo, 2017, p. 276). Essa 

hermenêutica refere-se à tentativa de compreender o modo de ser cotidiano do sujeito e 

de articulá-lo com um projeto fundamental de ser. Sobre esse projeto que a Psicanálise 

Existencial visa desvelar, Luiz Veríssimo explica:  

 

Cada conduta humana, cada desejo, ideia, pensamento, gesto, paixão, fala 

aponta para a totalidade da pessoa, para a pessoa inteira. Cada manifestação do 

comportamento é uma expressão da escolha fundamental de si mesmo: o 

projeto fundamental de cada um, também conhecido como projeto original. O 
projeto original é uma noção que trata de uma escolha feita muito cedo em 

nossa vida, em nossa infância. Desde a infância, e pela vida afora, somos 

apelados a uma série de demandas pelas pessoas que conosco convivem. 

(Veríssimo, 2017, p. 276) 

 

Portanto, percebe-se que a clínica de base fenomenológica emerge, sob inspiração 

husserliana, com a pretensão de entender como o fenômeno trazido aparece para a pessoa 

atendida. É esse aspecto da fenomenologia que está por trás de perguntas dirigidas ao 

cliente, tais como: “como você vê isso?”, “o que você sente?” ou “como é isso para 

você?”. Em paralelo, a clínica existencial, que é também, necessariamente, 

fenomenológica, forma-se como um espaço compartilhado entre clínico e cliente, em que 

se pretende compreender aquela existência concreta e abrir a possibilidade de 

transformações existenciais (Feijoo, 2013, p. 850). 

 

2.1. A Psicoterapia Existencial Dialógica 

Como demonstrado, a Psicologia Fenomenológico-Existencial é uma 

denominação que surge para as abordagens psicológicas que têm como inspiração 

fundante a filosofia existencial e o método fenomenológico. 

A célebre frase de Sartre “a existência precede a essência” é uma leal 

caracterização de um dos principais postulados existencialistas. Significa que, a cada 

momento, o ser humano precisa escolher o que será no momento seguinte, ou, em outras 

palavras, que “é um ser de quem não se pode afirmar nenhuma essência, uma vez que a 



11 

 

essência invocaria uma ideia permanente e, portanto, contraditória com a proposta de 

autocriação” (Erthal, 2020, p. 30). 

Nesse sentido, todos os autores existencialistas concordam que o que caracteriza 

o ser humano é a sua indeterminação, o que faz com que se abram para ele diversas – 

ainda que não infinitas – possibilidades de ser (Feijoo & Mattar, 2014, p. 270). Qualquer 

essencialização é a escolha de encapsular uma das possibilidades da existência.  

Assim, na medida em que viver é estar nas possibilidades, o ser humano se vê 

confrontado com a liberdade de escolher a si mesmo e de se haver com a angústia e a 

responsabilidade dessa posição: 

 

A filosofia existencial expressa um mundo onde a norma de vida é o risco. 
Arrisca-se a todo instante realizando escolhas (ou não realizando escolhas). 

Não se pode ter certeza do seu resultado. A consciência da liberdade e da 

responsabilidade, em si mesma, é geradora de angústia. Expressando suas 

possibilidades de conduta, o indivíduo vai moldando a si mesmo, ao mesmo 

tempo que vai se moldando no mundo. (Erthal, 2020, p. 59) 

 

Não quer isso dizer que a perspectiva fenomenológico-existencial ignore as 

limitações e as condicionantes que se colocam na vida concreta de cada um. Entende-se 

que o indivíduo é livre dentro dos limites de suas possibilidades, porque capaz de fazer 

uma escolha, ainda que atitudinal, mesmo quando se depara com uma determinação 

biológica ou social (Erthal, 2020, p. 58).  

Assim, a proposta de uma psicoterapia fenomenológico-existencial é a 

transformação da dinâmica de ser do paciente, levando-o à compreensão de sua história, 

que não o condena, e à construção de uma visão viabilizadora de si em meio a relações 

recíprocas; almeja-se “que o paciente experimente-se livre e potente para buscar seus 

desejos e ‘tome as rédeas de seu projeto de ser’” (Schneider et al, p. 281).  

A Psicoterapia Existencial Dialógica, como abordagem fenomenológico-

existencial que é, funciona sob essas premissas. No entanto, a ela se acrescenta a 

influência da abordagem dialógica de Martin Buber, de modo a enfatizar o aspecto 

inevitavelmente relacional da existência e a importância de sua consideração na prática 

clínica.  

Essa abordagem encontra ressonância em vozes como as de Luiz Veríssimo e 

Tereza Erthal, que defendem uma psicoterapia existencial que parta da compreensão 

empática do terapeuta sobre o cliente e promova um engajamento deste com o seu próprio 



12 

 

processo terapêutico (Veríssimo & Erthal, 2020, p. 55-56). Nesse sentido, propõe Luiz 

Veríssimo, citando também Erthal: 

 

O processo psicoterapêutico é dialógico. Não pode ser feito apenas pelo 

psicoterapeuta. Existem duas pessoas em interação no processo de 

compreensão da problemática apresentada pelo cliente. “Isso envolve pessoa-

pessoa, existente para existente, contato” (Erthal, 2013, p. 211). Deve-se 
estabelecer um diálogo genuíno entre psicoterapeuta e a pessoa atendida. A 

base para a possibilidade de uma compreensão efetiva é o estabelecimento de 

um encontro Eu e Tu, onde cada um é considerado como um Tu e não como 

objeto. A pessoa atendida não deve se conformar em ser uma passiva 

acolhedora (ou refutadora) das devoluções do psicoterapeuta. Donde a 

importância dela estabelecer uma relação de abertura a si própria, sem ficar 

passivamente esperando uma interpretação do psicoterapeuta, ou mantendo-se 

na defensiva, permanecendo sistematicamente refratária à interlocução. Por 

outro lado, a pessoa atendida não deve ser tratada como um objeto de 

conhecimento, conhecimento esse calçado em interpretações sobre ela, como 

diria Veríssimo (inspirado por Martin Buber), não deve se tornar cativa de um 

falar sobre por parte do terapeuta. (Veríssimo, 2017, p. 279) 

 

 Em uma síntese de percepções valiosas para uma psicoterapia dialógica, 

Veríssimo formula aquilo que o atendimento psicoterápico não deve perder de vista: “que 

1) atender uma pessoa é atender o outro. 2) Atender o outro é atender um outro. 3) Atender 

um outro é estabelecer uma relação com ele” (Veríssimo, 2017, p. 280). 

 

3.  Convergências e divergências epistemológicas entre as três abordagens 

Até aqui, buscou-se apresentar, em linhas gerais, o contexto de surgimento da 

Psicologia Humanista e da Psicologia Fenomenológico-Existencial, bem como os 

fundamentos de duas das abordagens psicoterapêuticas humanistas – Abordagem 

Centrada na Pessoa e Gestalt-Terapia – e da abordagem fenomenológico-existencial, 

destacando-se a Psicoterapia Existencial Dialógica. Delineadas essas breves 

considerações sobre cada abordagem, revela-se relevante indicar algumas das 

convergências e divergências entre elas.  

Em primeiro lugar, é importante clarificar que a perspectiva existencial não é anti-

humanista, assim como a perspectiva humanista não é anti-existencial. Isto é, há 

contradições importantes entre elas, mas o existencialismo preocupa-se com questões 

acentuadas pelo movimento humanista, do mesmo modo que o humanismo se ocupa de 

questões existenciais (Erthal, 2020, p. 52).  

Assim, quando se considera o humanismo como o movimento que coloca o ser 

humano como legislador dele próprio e centro para o qual se dirigem todas as atenções – 

ainda que para poder projetar-se para fora de si, transcendendo-se, para procurar seu 



13 

 

próprio significado – o existencialismo é, sem dúvidas, humanista (Erthal, 2020, p. 63). 

De forma similar, quando qualquer abordagem humanista enfatiza a liberdade, as escolhas 

e a responsabilidade do indivíduo sobre o seu processo de vida, é, nessa medida, 

existencialista (Boris et al, 2017, p. 483-484). 

Ademais, como referido anteriormente, tanto a Psicologia Humanista quanto a 

Psicologia Fenomenológico-Existencial buscaram se opor a um modelo fragmentado do 

psiquismo humano, presente nas perspectivas então dominantes, da Psicanálise e do 

Behaviorismo, sustentando uma visão de totalidade do homem no seu processo de vir a 

ser (Feijoo & Mattar, 2014, p. 272). 

O que se tem de fundamentalmente diferente entre as duas perspectivas é que a 

Psicologia Humanista, ao pressupor a existência de algo inato ao ser humano e que deve 

ser por ele descoberto para propiciar o bom funcionamento psíquico, em alguma medida, 

essencializa-o. Coloca-se a ideia de “de uma interioridade mais autêntica que se contrapõe 

ao mundo” (Feijoo & Mattar, 2014, p. 272). A Psicologia Fenomenológico-Existencial, 

por sua vez, parte de um pressuposto radicalmente oposto: não há nada no ser humano 

que o determine a priori, de modo absoluto, e que precise ser desvelado; o que a ele se 

coloca são possibilidades. Como bem sintetiza Tereza Erthal, “enquanto os 

existencialistas afirmam que cabe ao homem criar suas possibilidades, os humanistas 

falam que seu papel é de descobrir as potencialidades que lhe são inerentes” (Erthal, 2020, 

p. 56). 

 No que se refere a diferenças e aproximações entre as duas abordagens humanistas 

aqui consideradas – a Abordagem Centrada na Pessoa e a Gestalt-Terapia – é também 

pertinente ressaltar alguns pontos.  

 Como já se referiu, ambas as abordagens beberam da fonte da teoria organísmica 

de Kurt Goldstein, de modo que as noções de potencialidades e de necessidades 

organísmicas se assemelham, trazendo-lhes um caráter vitalista e naturista que é próprio 

da perspectiva humanista. No entanto, para alguns autores, enquanto a tendência 

atualizante de Rogers seria vista como uma capacidade que o organismo traz dentro dele, 

a ser descoberta e desenvolvida não obstante as exigências do meio, o ajustamento 

criativo de Perls não se limitaria ao desenvolvimento de uma interioridade, referindo-se 

ao campo organismo-meio e consistindo, assim, num trabalho de equilíbrio entre as 

necessidades organísmicas e as demandas do meio circundante. Nesse sentido, o 

ajustamento criativo teria uma compreensão mais fenomenológica (Moreira, 2010b, p. 9-

10).  



14 

 

 Essa diferença epistemológica teria, segundo alguns autores, impacto nos modelos 

de intervenção clínica, já que, na Abordagem Centrada na Pessoa, sendo o objetivo a 

facilitação da tendência atualizante que o indivíduo já traz consigo, a psicoterapia 

assumiria um estilo mais acolhedor e essencialmente dialogal, baseado na escuta 

compreensiva e atenta; na Gestalt-Terapia, de outro lado, a psicoterapia tenderia a ser 

mais ativa, com a proposta de técnicas e experimentos, como uma forma de se trabalhar 

o aqui e agora do campo organismo-meio (Moreira, 2010b, p. 14-16). 

 Em suma, as considerações feitas até aqui tiveram a intenção de esclarecer o 

espaço que ocupa cada uma das linhas psicoterapêuticas tratadas nesse trabalho, tanto no 

campo teórico quanto na prática clínica. No entanto, para o que importa à proposta aqui 

desenvolvida, resta destacar um último e fecundo ponto de convergência entre a 

Abordagem Centrada na Pessoa, a Gestalt-Terapia e a Psicoterapia Existencial Dialógica: 

todas elas encontram na relação terapêutica um elemento chave para os objetivos a que 

se propõem as suas intervenções. É o que se procurará demonstrar nos capítulos seguintes.  

 

  



15 

 

Capítulo 2 

 

A Abordagem Centrada na Pessoa e a centralidade da relação terapêutica no 

processo de mudança em psicoterapia 

 

1. A prioridade da pessoa e da relação terapêutica  

A compreensão da natureza humana como essencialmente positiva e a própria 

experiência como terapeuta levaram Carl Rogers a propor que, muito mais do que o 

insight ou a aprendizagem, métodos típicos das psicoterapias baseadas nos diagnósticos 

psicanalíticos e nos testes psicológicos, a relação estabelecida entre o terapeuta e o cliente 

é o elemento da psicoterapia com o maior potencial para catalisar um processo de 

mudança. 

Em um dos estudos conduzidos com seus colaboradores a partir de trechos 

gravados de sessões de terapia, Rogers constatou que, diante de uma resposta de 

interpretação ou de esclarecimento do terapeuta – ferramentas amplamente utilizadas na 

Psicanálise – os clientes tendem a abandonar a autoexploração; enquanto diante de uma 

postura empática do terapeuta de refletir os seus sentimentos, os clientes se inclinam a 

uma maior exploração e a novas percepções sobre si (Rogers, 2009, p. 294).  

Ademais, Rogers não negava que a psicoterapia possa visar a mudança de 

comportamento, mas era contrário à sua utilização como um meio de controle exterior 

deste, no sentido de o terapeuta produzir uma análise de comportamento como um 

referencial externo à condição pessoal do cliente, portanto, diverso da sua expressão 

espontânea – seguindo essa tese behaviorista, seria possível uma aprendizagem para o 

que se pressupunha ser a conduta comportamental mais bem adaptada a uma resposta 

saudável nas interações com o ambiente. 

Para a Abordagem Centrada na Pessoa, um certo modelo de relação terapêutica 

proporciona ao indivíduo uma elaboração sobre si, calçada na conscientização e 

expressão dos sentimentos, e coloca em marcha esforços próprios para atingir objetivos 

internamente escolhidos. Disso decorreriam diversos tipos de comportamentos nos 

sujeitos atendidos, imprevisíveis na sua especificidade, mas, indubitavelmente, 

“comportamentos de autodireção, sensibilidade às realidades interiores e exteriores, 

capacidade de se adaptar com maleabilidade” (Rogers, 2009, p. 464). 

É nessa linha de compreensão que Rogers afirma:  

 



16 

 

Nenhuma abordagem que se baseie no conhecimento, no treinamento, na 

aceitação de algo que é ensinado, se mostra útil. (...) O fracasso de quaisquer 

destas abordagens através do intelecto me forçou a reconhecer que a mudança 

parece surgir por meio da experiência de uma relação. (...) Se posso 

proporcionar um certo tipo de relação, a outra pessoa descobrirá dentro de si a 

capacidade de utilizar esta relação para crescer, e mudança e desenvolvimento 

pessoal ocorrerão. (Rogers, 2009, p. 37) 

 

Como também já referido, Rogers acreditava que as pessoas trazem consigo a 

tendência natural de caminhar no sentido da maturidade e essa tendência seria liberada 

diante de um clima psicológico adequado, tornando-a real e não apenas potencial (Rogers, 

2009, p. 40). Em terapia, esse clima psicológico adequado seria proporcionado, 

justamente, pela relação que se estabelece entre o terapeuta e o cliente, uma relação que 

evita ao máximo a objetificação da pessoa atendida. Nesse sentido é que Rogers afirmava 

não entrar na relação como um cientista ou um médico que procura por um diagnóstico e 

pela cura, mas sim como uma pessoa que se insere numa relação pessoal (Rogers, 2009, 

p. 230). 

Mais adiante veremos o que seria – e o que não seria – o tipo de relação terapêutica 

proposta pela Abordagem Centrada na Pessoa. O que ora importa notar é que Rogers 

deposita nessa relação a convicção de se tratar do aspecto decisivo no processo de 

psicoterapia:   

 

Nesse relacionamento o indivíduo se torna mais integrado, mais efetivo. (...) 

Ele muda a percepção que tem de si mesmo, tornando-se mais realista em suas 

visões do eu. Torna-se mais semelhante à pessoa que deseja ser. Ele se valoriza 

mais. Mostra-se mais autoconfiante e autodirigido. Apresenta uma melhor 

compreensão de si mesmo, tornando-se mais aberto à sua experiência, negando 

ou reprimindo menos a mesma. Torna-se mais aceitador em suas atitudes com 

relação aos outros, vendo-os como mais semelhantes a si mesmo. Em seu 

comportamento, exibe mudanças similares. Mostra-se menos frustrado pelo 
estresse, recuperando-se do mesmo mais rapidamente. Torna-se mais maduro 

em seu comportamento cotidiano, sendo isto observado pelos amigos. É menos 

defensivo, mais adaptativo, mais apto a enfrentar situações de forma criativa. 

(Rogers, 2009, p. 41) 
 

Portanto, na Abordagem Centrada na Pessoa, a relação terapêutica assume um 

papel explícito de protagonismo e de dialogicidade que até então não lhe havia sido 

atribuído por nenhuma outra abordagem em psicoterapia. A afirmação de Rogers de que 

“as atitudes e sentimentos do terapeuta são mais importantes que sua orientação teórica” 

(Rogers, 2009, p. 51) demonstram o espaço que a relação ocupa na teoria e prática 

rogerianas.  

 



17 

 

 

2. O processo psicoterapêutico e de crescimento pessoal 

Ao alçar a relação terapêutica a tão importante papel dentro da psicoterapia, 

Rogers se empenhou na identificação das características de uma relação entre terapeuta e 

cliente que são essenciais – e, segundo ele, suficientes – para que haja uma facilitação do 

crescimento. Do mesmo modo, procurou indicar características indesejáveis nessa 

relação, que se apresentam como obstáculos ao desenvolvimento da pessoa atendida.  

 

3.1. Aspectos facilitadores  

O primeiro aspecto que Rogers considera fundamental para que o terapeuta crie 

condições para uma relação profícua no processo psicoterapêutico é a congruência.  

Com esse termo, quer-se dizer que o terapeuta deve procurar, ao máximo, ser 

quem é, ou seja, ter uma atitude autêntica em relação aos sentimentos que fluem em si. 

Isso não quer dizer que deva sempre expressar ao cliente tudo aquilo que lhe passa, mas 

que possa identificar, assumir e viver esses sentimentos, comunicando acerca deles 

quando necessário. Deve evitar, portanto, atitudes fabricadas e que escondam o que 

verdadeiramente sente (Rogers, 2009, p. 71). 

 Nesse sentido, muito mais do que a coerência rígida ao longo das sessões, a 

expressão do terapeuta, a cada momento, em consonância com os próprios sentimentos é 

o que se revelaria essencial para que o cliente o veja como digno de confiança.  

Para além dos resultados de suas investigações, Rogers extraiu essa conclusão a 

partir da própria experiência:  

 

Parecia-me que se eu preenchesse todas as condições exteriores que 

inspirassem confiança – a pontualidade nas entrevistas, o respeito pela natureza 

confidencial das entrevistas etc. – e se eu agisse da mesma maneira durante as 
entrevistas, essas condições estariam cumpridas. A experiência, porém, 

ensinou-me que, por exemplo, o fato de me comportar com uma atitude 

permanente de aceitação, se na realidade me sentir irritado, cético ou com 

qualquer outro sentimento de não-aceitação, acabaria por fazer com que fosse 

considerado inconsistente ou não merecedor de confiança. Comecei a 

reconhecer que ser digno de confiança não implica ser coerente de uma forma 

rígida, mas sim que se possa confiar em mim como realmente sou. (Rogers, 

2009, p. 59) 

 

 A tentativa de o terapeuta expressar algo diferente do que experiencia conduz a 

mensagens contraditórias, porque, ainda que as palavras comuniquem num sentido, os 

sentimentos são sinalizados de outras formas sutis, e isso tende a confundir o cliente e 

retirar-lhe a confiança (Rogers, 2009, p. 59-60).  



18 

 

 Assim é que Rogers coloca, como passo imprescindível para a congruência, que 

o terapeuta se mantenha sintonizado com os próprios sentimentos e com uma postura de 

aceitação em relação a eles, já que só assim poderá ser autêntico na relação terapêutica. 

Admite, ainda, que a congruência é mais um ideal do que algo plenamente realizável, mas 

é orientadora da postura que o terapeuta deve procurar sustentar (Rogers, 2009, p. 71). 

 A segunda atitude colocada como condição facilitadora da mudança, Rogers 

denominou de consideração positiva incondicional. Significa a experiência, pelo 

terapeuta, de “uma atitude calorosa, positiva e de aceitação com aquilo que está no seu 

cliente” (Rogers, 2009, p. 72). Explicando essa condição, Rogers afirma:  

 

Isto implica que o terapeuta esteja realmente pronto a aceitar o cliente, seja o 
que for que este esteja sentindo no momento – medo, confusão, desgosto, 

orgulho, cólera, ódio, amor, coragem, admiração. Significa que o terapeuta se 

preocupa com seu cliente de uma forma não-possessiva, que o aprecia mais na 

sua totalidade do que de uma forma condicional, que não se contenta com 

aceitar simplesmente o seu cliente quando este segue determinados caminhos 

e com desaprová-lo quando segue outros. Trata-se de um sentimento positivo 

que se exterioriza sem reservas e sem avaliações. (Rogers, 2009, p. 72) 

  

 No entanto, o próprio Rogers reconhece não ser fácil agir dessa forma, 

descobrindo em si mesmo, por vezes, um certo receio em relação a esses sentimentos 

positivos para com o outro, porque “os outros podem tornar-se exigentes ou podemos nos 

decepcionar na nossa confiança” (Rogers, 2009, p. 61). Assim, por reação, tenderíamos a 

estabelecer uma distância, uma relação impessoal, travestida pela caracterização de uma 

atitude “profissional” (Rogers, 2009, p. 61). 

 É firme na atitude de consideração positiva incondicional que Rogers defende que 

o terapeuta mais eficaz é aquele capaz de estar com o cliente durante diversas sessões sem 

interferir com a sua liberdade de desenvolver uma personalidade distinta da do próprio 

terapeuta (Rogers, 2009, p. 62). No mesmo sentido, quanto mais o terapeuta consegue 

desenvolver uma relação livre de juízo de valor, mais permite que o cliente reconheça que 

o lugar do julgamento e da responsabilidade reside dentro de si próprio (Rogers, 2009, p. 

65).  

 A terceira condição apontada como essencial na relação terapêutica é a 

compreensão empática. Esta se refere à capacidade do terapeuta de apreender, a cada 

momento, a vivência que ocorre no mundo interior do cliente, tal como este a vê e sente, 

e de comunicar-lhe algo dessa compreensão com êxito.  



19 

 

 Rogers deixa claro como a compreensão empática parte, sobretudo, de um 

genuíno desejo do terapeuta de compreender a pessoa que está diante de si: 

 

Poderei permitir-me entrar completamente no mundo dos sentimentos do outro 

e das suas concepções pessoais e vê-los como ele os vê? Poderei entrar no seu 

universo interior tão plenamente que perca todo o desejo de avaliá-lo ou julgá-

lo? (...) E com os clientes em terapia, impressiono-me muitas vezes com o fato 
de que mesmo um mínimo de compreensão empática, uma tentativa hesitante 

e desajeitada para captar o que o paciente pretende significar na sua 

complexidade confusa, é uma ajuda, embora essa ajuda seja indubitavelmente 

muito maior quando sou capaz de captar e de formular com clareza o sentido 

daquilo que ele vivenciou e que para ele continuaria a ser vago e difuso. 

(Rogers, 2009, p. 62-63). 

 

 Trata-se de um tipo de compreensão rara de experienciarmos no cotidiano, que 

não estamos habituados a dar e a receber, porque o mais frequente é utilizarmos uma 

compreensão que julga do exterior. Mas, como diz Rogers, “quando alguém me 

compreende como sinto e como sou, sem querer me analisar ou julgar, então, nesse clima, 

posso desabrochar e crescer” (Rogers, 2009, p. 73). 

 Essas três condições, quando reunidas na relação terapêutica, provocariam uma 

dinâmica de mudança no cliente que funcionaria, resumidamente, da seguinte forma: em 

primeiro lugar, ao encontrar alguém que o ouve e aceita os seus sentimentos, o cliente 

passa, gradativamente, a ser capaz de ouvir a si mesmo; ao se abrir para o que acontece 

dentro de si, começa a perceber sentimentos habitualmente negados e reprimidos; nesse 

processo de ouvir-se, passa também a aceitar-se mais, pois na medida em que percebe que 

o terapeuta tem para com ele e seus sentimentos uma atitude congruente e uma 

consideração positiva, começa também a ter tais atitudes em relação a si mesmo. Como 

arremata Rogers: 

 

Descobre que é possível abandonar a fachada atrás da qual se escondia, que é 

possível pôr de lado os comportamentos de defesa e ser de uma maneira mais 

aberta o que realmente é. À medida que essas transformações vão se operando, 

torna-se mais consciente de si, aceita-se melhor, adota uma atitude menos 

defensiva e mais aberta, descobre que afinal é livre para se modificar e para 
crescer nas direções naturais do organismo humano. (Rogers, 2009, p. 73-74) 

 

 É, portanto, numa relação entre terapeuta e cliente em que o primeiro consegue 

agir em relação ao segundo com congruência, consideração positiva incondicional e 

compreensão empática que Rogers acredita restar facilitado, numa psicoterapia, o 

crescimento da pessoa atendida.   

 



20 

 

3.2. Aspectos obstaculizadores  

Da mesma forma em que foi identificando os aspectos da relação terapêutica 

facilitadores do crescimento do cliente, Rogers foi também entendendo quais aspectos 

são obstáculos a esse processo. Em última análise, são características estabelecidas na 

relação, levadas a cabo pelo terapeuta, que o impedem de ter uma atitude de congruência, 

consideração positiva incondicional e compreensão empática para com o cliente.   

Uma atitude do terapeuta que vise esconder o que realmente sente, fabricando uma 

postura contraditória com esses sentimentos, tende a ser prejudicial ao processo 

terapêutico, na medida em que causa desconfiança no cliente. Isso se aplicaria tanto para 

sentimentos comumente enquadrados como negativos, como para sentimentos positivos. 

Em uma de suas pesquisas, Rogers constatou que, assim como a falta de interesse ou uma 

atitude distante e impessoal, uma constante simpatia excessiva do terapeuta também é um 

fator amplamente considerado desfavorável pelos clientes (Rogers, 2009, p. 50). 

Outro obstáculo seria a tentativa do terapeuta de induzir no cliente uma 

conformidade a si, isto é, a adoção de um estilo que o conduza a tomar o terapeuta como 

modelo. Isto impediria que o cliente seja o que é, ainda que isso signifique ser diferente 

do terapeuta. Interferir com esta liberdade seria impedir o seu crescimento (Rogers, 2009, 

p. 62). 

Ainda, a incapacidade de aceitar o cliente em todas as suas facetas, aceitando 

apenas algumas delas e desaprovando outras, mesmo que de modo silencioso, também 

constituiria uma barreira à relação. Nesse ponto, vale destacar, mais uma vez, as palavras 

de Rogers, que coloca a importância de o próprio terapeuta se trabalhar para que 

desenvolva uma atitude de aceitação:  

 

Segundo a minha experiência, quando minha atitude é condicional, o cliente 

não pode mudar nem desenvolver-se nesses aspectos que não sou capaz de 

aceitar completamente. E quando – mais tarde e, algumas vezes, demasiado 

tarde – procuro descobrir por que fui incapaz de aceitá-lo em todos os seus 

aspectos, verifico normalmente que foi porque tive medo ou porque me senti 

ameaçado por qualquer aspecto dos seus sentimentos. Para poder prestar uma 
maior ajuda é necessário que me desenvolva e aceite esses sentimentos em 

mim mesmo. (Rogers, 2009, p. 63). 

 

A emissão de juízos de valor acerca das experiências que o cliente vivencia 

tampouco favoreceria o desenvolvimento da sua personalidade, porque tendem a 

desestimular que o ponto de referência para os seus julgamentos seja interno. Segundo 

Rogers, mesmo juízos positivos podem ser ameaçadores, na medida em que “dizer a 



21 

 

alguém que fez bem implica que também se tem o direito de lhe dizer que procedeu mal” 

(Rogers, 2009, p. 64). 

Aprisionar-se ao passado do cliente também não seria atitude favorável, uma vez 

que, tal como enquadrá-lo em hipóteses diagnósticas, isto resultaria em objetificá-lo, 

cristalizando-o como algo definido pelo que lhe passou, o que contribuiria para 

obscurecer o seu processo de tornar-se ele mesmo (Rogers, 2009, p. 65). 

 

4. Algumas discussões e contribuições a partir da Abordagem Centrada na Pessoa  

É sabido que Rogers enfrentou críticas por conferir aos três aspectos facilitadores 

anteriormente citados – congruência, consideração positiva incondicional e compreensão 

empática – o atributo de condições necessárias e suficientes, numa relação terapêutica, 

para a promoção do crescimento pessoal do cliente.  

Entre essas críticas está a de que Rogers teria dado demasiada ênfase ao fator 

individual na mudança da personalidade, ignorando que, em muitos casos, há aspectos 

sociais e culturais que podem obstar essa mudança caso não sejam, também, em alguma 

medida, transformados (Moreira, 1990). Há aqueles que apontam, no entanto, que, desde 

cedo, Rogers reconheceu o poder das influências sociais e culturais sobre a personalidade 

(Freire, 1988, p. 53) e, embora não tenha se aprofundado tanto nesse aspecto, teria 

evoluído ao longo do desenvolvimento de suas ideias de uma elaboração mais 

individualista da pessoa para uma mais abrangedora das estruturas sociais (Freire, 1988, 

p. 64) 

Outra crítica é dirigida à postura passiva e não-diretiva do terapeuta supostamente 

pregada pela Abordagem Centrada na Pessoa, a qual, segundo alguns, em determinadas 

situações, seria insuficiente, como diante de pessoas com muita dificuldade de estabelecer 

contato, tornando necessária a utilização de outros recursos terapêuticos (Castelo Branco, 

2022, p. 15). Rogers, por outro lado, reagia às críticas que cunhavam a sua abordagem de 

“não-diretiva”, chegando a dizer “Nunca consegui saber quem inventou a expressão ‘não 

diretiva’” (Rogers & Frick, 1975, p. 126). Em defesa de Rogers nesse ponto, argumenta-

se que a postura não-diretiva rogeriana não significaria uma passividade e uma objeção 

ao uso de técnicas, mas “uma abstenção de intervenções diretas baseadas em valores e 

pré-julgamentos, forçosamente orientados por um arcabouço teórico anterior ou por uma 

postura de suposto saber do terapeuta” (Holanda, 2009, p. 44). 



22 

 

Sem embargo das críticas, há que se reconhecer que o trabalho de Rogers foi 

pioneiro em dar tão relevante destaque à relação real e horizontal entre terapeuta e cliente 

para o bom curso do processo psicoterapêutico.  

É certo que a Psicanálise já, há muito, havia estabelecido os conceitos de 

transferência e de contratransferência, que se referem à relação terapêutica, colocando a 

transferência como necessária ao trabalho de insight e interpretação, centrais à 

abordagem. Entretanto, o que Rogers traz é muito diferente, porque diz respeito à vivência 

de uma relação afetiva recíproca e apropriada, “ao passo que a transferência e a 

contratransferência são fenômenos cuja característica é realizarem-se unicamente num 

sentido e serem inadequados às realidades da situação” (Rogers, 2009, p. 94-95). 

Nesse contexto, transformações dentro da própria Psicanálise, como a escola da 

Psicologia do Self, de Heinz Kohut, iniciada nos Estados Unidos na segunda metade do 

século XX, que alça a relação – mais do que o insight – à posição central no processo de 

mudança, devem crédito aos desenvolvimentos de Carl Rogers, que, à época, já era figura 

proeminente naquele país (Rogers, 2009). Hoje, dentro da escola psicanalítica, há um 

movimento denominado Psicanálise Relacional, que tem como um de seus pilares a 

proposta de uma clínica pensada a dois, concebendo o processo terapêutico como “co-

construção entre paciente e analista, a partir do vínculo do campo, não apenas do 

conteúdo” (Associação Brasileira de Psicanálise Relacional, 2025).  

O mesmo se pode dizer de outras abordagens, que, a partir do final do século XX, 

passaram a conceder maior espaço, a nível teórico e prático, à relação terapêutica como 

agente de mudança. É o caso do movimento chamado “terceira onda das terapias 

cognitivas”, que trouxe para as Terapias Cognitivo-Comportamentais maior destaque aos 

aspectos emocionais da experiência do cliente em sessão e do processo dialógico entre a 

díade terapeuta-cliente. A Terapia Focada na Emoção, por exemplo, que faz parte desse 

movimento, é descrita como uma abordagem que “valoriza as experiências emocionais, 

a relação terapêutica e a formação de novos significados dentro do setting terapêutico 

como os componentes centrais da mudança, retomando, assim, a tradição da terapia 

humanista de valorização da relação, da validação emocional e da compreensão 

empática” (Mendes, 2015, p. 99). 

Mais recentemente, com o avanço da investigação em psicoterapia, chegou-se a 

um cenário atual em que se tem identificado quais fatores comuns são efetivos para o 

processo de mudança, independentemente da abordagem psicoterapêutica aplicada. Um 

desses fatores, recorrentemente apontado, é a relação terapêutica. Trata-se, aliás, do fator 



23 

 

comum mais mencionado na literatura (Luz et al, 2008, p. 67). Nesse sentido, a qualidade 

da relação é identificada como preditora do sucesso na terapia (Luz et al, 2008, p. 69).  

O que as investigações também têm mostrado é que a qualidade da relação 

terapêutica inclui fatores do terapeuta, na linha daquilo desenvolvido por Rogers, ainda 

que não só – por exemplo, fatores do paciente também têm sido indicados como 

importantes, como o grau de sofrimento, a motivação para a mudança e a capacidade de 

estabelecer um vínculo e uma aliança de trabalho (Luz et al, 2008, p. 65).  

 Apesar de as investigações terem dificuldade de discriminar exatamente quais 

fatores do terapeuta são os mais relevantes, as evidências sugerem:  

 

(...) os melhores terapeutas, além de formarem uma boa relação terapêutica, 
seriam aqueles que proporcionariam um tratamento condizente com as 

expectativas e preferências dos pacientes, seriam criativos e perceberiam novas 

formas de lidarem com os problemas dos pacientes, além de serem 

pessoalmente bem integrados. (Luz et al, 2008, p. 67). 

 

 Parece-nos que as características mencionadas estão de acordo com o que Rogers 

propõe e desenvolve sobre a congruência (exigida num terapeuta bem integrado), a 

consideração positiva incondicional (necessária para que se respeitem as expectativas e 

preferências dos pacientes) e a compreensão empática (que possibilita perceber 

acuradamente os problemas dos pacientes e, consequentemente, ser criativo na forma de 

lidar com eles).  

É nesse sentido, também, a percepção de Lucia Marques Stenzel, para quem existe 

uma clara convergência entre os pressupostos rogerianos e as recentes evidências 

produzidas pela pesquisa científica:  

   

Sugere-se, portanto, a partir da literatura internacional, que emerge uma 

convergência entre a obra de Rogers e a prática da psicologia baseada em 

evidências (PPBE), não somente na descrição e na pesquisa das atitudes 

facilitadoras, mas também no modelo relacional por ele proposto. Nas últimas 
décadas, o campo da PPBE vem se voltando para a obra do autor, produzindo 

uma confluência entre as abordagens humanistas e a prática baseada em 

evidências, mesmo entre teóricos que não se filiam originalmente ao campo 

humanista. No cenário internacional, diferentes pesquisadores de diversas 

correntes do campo humanista e existencial vêm colaborando de forma 

exponencial para a pesquisa em psicoterapia baseada em evidências, 

atualizando e ressignificando os pressupostos da teoria rogeriana. (Stenzel, 

2021, p. 561) 

  

  



24 

 

 

Capítulo 3 

 

A abordagem dialógica de Martin Buber aplicada à relação terapêutica na Gestalt-

Terapia e na Psicoterapia Fenomenológico-Existencial 

 

1. A abordagem dialógica buberiana: Eu-Tu e Eu-Isso  

O filósofo austríaco Martin Buber é conhecido por ter desenvolvido, no início do 

século XX, uma filosofia que coloca a relação no cerne da existência humana. Para ele, 

só uma compreensão relacional da existência é possível ao ser humano, que não se realiza 

em isolamento, mas sim em encontros de mutualidade e reciprocidade. Nesse sentido, a 

relação não lhe é opcional ou secundária e sim inerente à sua condição de ser (Santos, 

2024, p. 56). 

Ao contextualizar o ser humano como um ser de relação, Buber faz distinção entre 

dois modos que lhe são possíveis na esfera relacional: o modo Eu-Isso e o modo Eu-Tu.  

O modo Eu-Isso faz referência a interações que são instrumentais, que visam 

algum fim que não a própria relação e, por isso, são objetificantes. O outro é utilizado 

como meio para se obter algo. Em outras palavras, há no modo Eu-Isso uma coisificação 

das pessoas envolvidas na relação.  

Falando sobre o modo Eu-Isso, Luiz Veríssimo dá dois exemplos sobre como 

comumente se processam relações desse tipo:  

 

O que acontece comumente nas relações que se processam segundo o modo de 

ser Eu-Isso é o desenvolvimento de uma dualidade dicotomizada, que delimita 

o eu e o outro de lados diferentes de tal forma que observamos dois 

procedimentos correntes. O primeiro: o sujeito se considera o centro da 

relação. Ele não consegue sair de si e entrar em empatia com o universo do 

outro: a empatia implica uma série de compreensões, tais como, “o outro não 

sou eu”, ou seja, o reconhecimento da diferença, dos limites do outro, seu modo 

de ser e encarar o mundo etc. (...) Segundo procedimento corriqueiro: quando 

uma pessoa não se dispõe para o relacionamento como centro dele, é comum 

ela viver em função do outro de tal modo que ela experimento o justo oposto: 

sua vida torna-se algo como um planeta que gira em função do sol (o outro) 
(Veríssimo, 2010, p. 90-91) 

 

 Vale dizer, seja colocando-se no centro ou na periferia da relação, o ser humano, 

ao adotar quaisquer dessas posturas, trata o outro ou a si mesmo como objeto, em vez de 

aceitar e reconhecer a existência do outro e de desenvolver um sentido para a própria 

existência (Veríssimo, 2010, p. 92-93).  



25 

 

 De outro lado, o modo Eu-Tu é aquele no qual o ser humano se expressa na sua 

totalidade. A característica da relação sob essa modalidade é de abertura recíproca e 

diálogo genuíno entre os seus participantes, de tal modo que nenhum deles é o centro da 

relação e sim aquilo que se forma entre ambos, compondo uma identidade na diferença 

(Veríssimo, 2010, p. 93). Como destaca Renato Correia Santos: 

 

Buber vê essa forma de relação como a essência da vida humana, porque é 
através do encontro genuíno com o Tu que o Eu descobre sua própria 

identidade. A relação, assim, não é apenas um meio para atingir outro fim, mas 

o fim em si mesma, o lugar onde a existência humana se realiza em 

profundidade. (Santos, 2024, p. 58) 

 

 

 A expressão máxima da relação Eu-Tu é, para Buber, o diálogo, entendido como 

a apresentação de ambas as pessoas constituintes da relação na sua totalidade, revelando-

se e transformando-se mutuamente pela presença um do outro. Assim, o diálogo torna-se 

uma condição essencial para a construção da identidade humana e para a convivência 

autêntica (Santos, 2024, p. 58).  

 No entanto, ainda que seja o modo Eu-Tu aquele que justifica a existência humana, 

Buber reconhece que o Eu-Tu está condenado a tornar-se, em algum momento, um Eu-

Isso. Ou seja, o Eu-Tu não pode ser eterno. O Eu-Isso é parte inevitável do nosso modo 

de se relacionar e, portanto, de ser. São nesse sentido as palavras do próprio Buber, 

comparando o Isso à crisálida e o Tu à borboleta:  

 

Cada Tu, neste mundo é condenado, pela sua própria essência, a tornar-se uma 

coisa, ou então, a sempre retornar à coisidade. Em termos objetivos poder-se-
ia afirmar que cada coisa no mundo pode ou antes ou depois de sua objetivação 

aparecer a um Eu como seu Tu. Porém esta linguagem objetivamente não capta 

senão uma ínfima parte da verdadeira vida. O Isso é a crisálida, o Tu a 

borboleta. Porém, não como se fossem sempre estados que se alternam 

nitidamente, mas, amiúde, são processos que se entrelaçam confusamente 

numa profunda dualidade. (Buber, 2001, p. 53) 

 

 Assim, o encontro no modo Eu-Tu, inevitavelmente, esvanece para dar lugar ao 

modo Eu-Isso, porque é também próprio do ser humano dirigir-se ao outro com algum 

propósito em mente, secundarizando a relação. Logo, o modo Eu-Isso é natural, e não 

errado ou mau. A crítica que, muitas vezes, se faz é à absoluta predominância desse modo 

de se relacionar no mundo moderno (Hycner, 1997, p. 34).  

 Nessa ordem de ideias é que, paradoxalmente, tampouco se pode tornar o encontro 

Eu-Tu um objetivo a ser alcançado na relação, quando então o que se tem é um modo Eu-



26 

 

Isso. O modo Eu-Tu acontece espontaneamente, sem procura prévia, pela “graça”. O que 

está ao alcance do par relacional fazer para proporcioná-lo é manter-se disponível e 

presente para o encontro. Portanto, só se pode “estar aberto e desejar que a experiência 

aconteça e, ainda assim, não forçá-la” (Hycner, 1997, p. 35).  

 Em suma, a abordagem dialógica buberiana aposta na individuação construída a 

partir da relação, em contraposição a um modelo individualista de pessoa. Nossa 

singularidade emerge em relação à dos outros (Hycner, 1997, p. 31). É como afirma 

Buber: “o homem se torna um Eu na relação com o Tu” (Buber, 2001, p. 19-20).  

  

2. Abordagem dialógica e relação terapêutica na Gestalt-Terapia 

Desde os seus primórdios, com Fritz e Laura Perls, a Gestalt-Terapia confere papel 

importante à relação terapêutica, tendo sempre enfatizado a presença ativa do terapeuta 

como uma das suas principais ferramentas de mudança, em contraste a uma postura 

distanciada, passiva e interpretativa do terapeuta tradicional. No entanto, na origem da 

abordagem, carecia-se de uma elaboração teórica explícita para conceitos ligados à 

relação entre terapeuta e cliente (Yontef, 1998, p. 235). 

Esse cenário mudou e a relação terapêutica tem sido objeto de estudos e de 

desenvolvimentos dentro da Gestalt-Terapia contemporânea, que expressamente a 

valorizam como fator chave para a transformação do cliente, contribuindo para a 

ampliação de sua awareness e de sua capacidade de contato. Muito disso se deve a 

Richard Hycner, psicólogo americano, gestalt-terapeuta, que, baseado na abordagem 

dialógica de Martin Buber, propôs uma psicoterapia dialógica, fazendo pontes diretas com 

a Gestalt-Terapia e influenciado outros gestalt-terapeutas no mesmo sentido. 

Segundo Hycner, o motivo que leva uma pessoa a procurar a psicoterapia liga-se 

ao “seu diálogo perturbado com os outros, assim como com a dificuldade de fazer contato 

consigo mesma”, de modo que é essencial que o terapeuta costure com o cliente uma 

relação pautada pelo dialógico (Hycner, 1997, p. 37). É dizer: o terapeuta deve se colocar 

a serviço do dialógico, cabendo-lhe, de certa forma, assumir a responsabilidade pelo 

início de uma relação dialógica com o cliente, ainda que essa relação não possa se 

aperfeiçoar caso não haja abertura e mutualidade do lado oposto. Assim, ao receber um 

cliente, o terapeuta precisa utilizar-se de todos os seus sentidos, experiência e treinamento 

para apreender o que está faltando para essa relação potencialmente dialógica (Hycner, 

1997, p. 37). 



27 

 

Nesse sentido, Hycner faz uma distinção entre atitude Eu-Tu e momento Eu-Tu na 

relação terapêutica. A atitude Eu-Tu seria uma orientação dialógica total assumida pelo 

terapeuta, a qual engloba a alternância natural do modo Eu-Tu e Eu-Isso. Já o momento 

Eu-Tu seria a manifestação, no encontro terapêutico, desse desejado e específico modo 

de se relacionar em que o cliente, em se relacionando, se singulariza. Isto é, ocasiões em 

que o par terapeuta-cliente atinge uma experiência mútua de profunda valorização do 

encontro, com ambos capazes de se expressar em sua totalidade, revelando-se um ao outro 

e permitindo-se serem reciprocamente transformados (Hycner, 1997, p. 34).  

Inspirados em conceitos utilizados pelo próprio Buber, os gestalt-terapeutas têm 

apontado algumas atitudes necessárias para que o terapeuta siga numa orientação 

dialógica durante o processo terapêutico, tornando possível a emergência de momentos 

Eu-Tu. Aquelas que costumam estar presentes para todos os autores que trabalham o tema 

são a presença e a inclusão. Hycner ainda aponta para a atitude de confirmação.  

A presença é a atitude de mais difícil definição. Trata-se de uma postura 

existencial, pela qual o terapeuta volta-se, com tudo de si, à pessoa atendida, renunciando 

a todas as preocupações, técnicas e objetivos – a não ser ao objetivo de estar plenamente 

presente (Hycner, 1997, p. 39). Lynne Jacobs, gestalt-terapeuta que trabalha o tema da 

relação terapêutica em coautoria com Hycner, define a presença em oposição à atitude de 

parecer, afirmando que “uma pessoa está presente quando não tenta influenciar a outra a 

vê-la somente de acordo com sua autoimagem” (Jacobs, 1997, p. 77). A autora prossegue:  

 

Por exemplo: o terapeuta deve desistir, entre outras coisas, do desejo de ser 

validado como um “bom terapeuta” pelo cliente. Quando um terapeuta “cura” 

primordialmente para ser apreciado como aquele que cura, o processo 

dialógico é interrompido. O outro se torna um objeto, somente um meio. (...) 

A presença implica trazer para a interação a plenitude de nós mesmos. Os 

terapeutas devem estar dispostos a permitir que os clientes os comovam e 

mobilizem. (...) Estar presente também significa estar disposto a ser potente e 

impotente. (Jacobs, 1997, p. 77-78)  

 

De forma parecida, Gary Yontef sustenta que a presença envolve o suficiente 

respeito do terapeuta pelo próprio self a ponto de preferir mostrá-lo do que parecer ser 

algo diferente, permitindo ao cliente ser também quem é como resposta. Ou seja, a 

presença também consiste em uma comunicação genuína: “numa terapia dialógica, o 

terapeuta mostra a sua atenção mais pela honestidade do que por sua constante 

delicadeza” (Yontef, 1998, p. 252). Assim, ser presente é permitir que uma relação franca 



28 

 

e real emerja, o que, por vezes, inclui o terapeuta “dar algo indesejado, como feedback 

preciso” (Yontef, 1998, p. 253).  

A inclusão é a tentativa de se experienciar ambos os lados do diálogo. É o 

terapeuta ser capaz de perder, em alguma medida, o seu senso de self para experienciar o 

lado do cliente; no entanto, ser capaz, também, de retornar à própria existência, num 

movimento de ir-e-vir (Hycner, 1998, p. 42). Hycner se utiliza das palavras do próprio 

Buber para definir a inclusão:  

 

Seus elementos são: primeiro, a relação, não importa de que tipo, entre duas 

pessoas; segundo, um acontecimento experienciado em comum por elas, em 

que pelo menos uma participe ativamente; e terceiro, o fato de que essa pessoa, 

sem ser privada de qualquer aspecto da realidade sentida de sua atividade, ao 

mesmo tempo vive o acontecimento comum do ponto de vista do outro. Uma 

relação entre duas pessoas que se caracterize em maior ou menor grau pelo 

elemento da inclusão pode ser denominada de relação dialógica. (Hycner, 
1997, p. 44) 

 

Yontef (1998, p. 252) coloca como pressuposto para a inclusão que o terapeuta 

ponha de lado “as perspectivas que ele mesmo vive, as crenças que ele tem sobre o que 

constituem os dados” e aprecie a validade de uma realidade diferente, baseada em dados 

diversos.  

Decerto, a inclusão é, na melhor das hipóteses, uma experiência momentânea, mas 

nem por isso deixa de ser uma orientação ideal, para que o terapeuta faça todo o possível 

para praticá-la (Hycner, 1997, p. 42). Ainda, quando começa a haver sinais, em terapia, 

de que o cliente também pratica a inclusão, ele provavelmente está pronto para encerrar 

o acompanhamento psicoterapêutico, eis que apto a experienciar o outro lado de uma 

relação (Hycner, 1997, p. 44).  

A confirmação é apontada por Hycner como uma atitude além das duas 

anteriores, embora se possa apreender que outros autores a contemplam nas atitudes de 

presença e inclusão. É assim definida: 

 

Confirmar o outro significa um esforço ativo de voltar-se para a outra pessoa 

e afirmar sua existência separada – sua alteridade – sua singularidade e seu 
vínculo comum comigo e com os outros. Cada um de nós entrou em um tanto 

de parecer (escondendo-se), a fim de sobreviver psicologicamente; mas bem 

fundo dentro de nós alguma coisa implora por reconhecimento – 

reconhecimento de que existimos, de que somos separados e, ainda assim, que 

somos confirmados como um outro ser humano. (Hycner, 1997, p. 45) 

 



29 

 

Hycner confere especial importância à confirmação na terapia a partir da ideia de 

que “a base subjacente da maior parte da psicopatologia não-organicista é a falta de 

confirmação que todos sofremos no esforço de nos tornarmos seres humanos” (Hycner, 

1997, p. 44). Desde muito cedo, no cerne de nossa existência, temos a necessidade de ser 

confirmados pelas pessoas importantes de nossa vida e, somente com essa confirmação, 

somos capazes de nos concentrar em nossa própria existência.  

Assim, receber a confirmação para ser quem se é na relação terapêutica abre 

caminho para que o cliente se proteja menos do seu próprio ser, de modo também a 

derrubar bloqueios que o impedem de receber, em outras situações da vida, a confirmação 

tão desejada (Hycner, 1997, p. 44-45).  

Falando sobre a orientação dialógica do gestalt-terapeuta, que abarca as atitudes 

citadas, Lynne Jacobs resume, citando ainda outros autores:  

 

Na Gestalt-terapia os terapeutas mantêm uma atitude dialógica que lhes 

possibilita tentar desenvolver essa relação tanto quanto as condições 

permitirem. Trata-se de uma dança delicada. O terapeuta permanece 

“agressivamente no Eu-Tu” (Yontef, 1976, p. 183) com alguém que tem 

somente habilidade limitada para permitir o momento Eu-Tu e muito menos 

entrar em uma relação dialógica mútua. Os Gestalt-terapeutas não exigem que 

seus pacientes entrem em relação semelhante. Só podem ser autênticos e estar 

presentes e, por meio da atitude dialógica, se recusarem a renunciar ao seu 

próprio Eu ou ao Eu potencial do outro, ao mesmo tempo em que preservam o 
respeito pela realidade do outro. Lembrando a afirmação de Enright: “...a 

estratégia é pressionar sempre de maneira suave e contínua em direção à 

orientação Eu-Tu direta e responsável, mantendo o foco da awareness nas 

dificuldades do paciente ao experimentar fazer isso e ajudando-o a encontrar 

seu próprio caminho por meio dessas dificuldades” (Jacobs, 1997, p. 86).  
 

2.1.  Relação terapêutica dialógica, contato e awareness 

Como dito anteriormente, a Gestalt-Terapia parte da ideia de que um 

funcionamento saudável é aquele em que está presente a autorregulação organísmica, que 

depende da capacidade de contato, isto é, de unir-se e separar-se do meio/outro. Conforme 

ensina Yontef, “quando uma pessoa contata, ela se une, e mantém a sua existência 

independente, sua autonomia” (Yontef, 1998, p. 238). 

Nesse sentido, não haveria forma mais plena ao ser humano de fazer contato do 

que estabelecendo relações genuinamente dialógicas:  

 

(...) o contato humano totalmente desenvolvido é um processo mútuo de duas 

pessoas separadas movendo-se em ritmo de união e separação. O 

relacionamento Dialógico é uma forma especializada desse contatar mútuo. No 

contato Dialógico, a figura de interesse de ambas é a interação com a outra 

pessoa como pessoa. (Yontef, 1998, p. 239) 



30 

 

 

A awareness, por sua vez, é o grande objetivo da Gestalt-Terapia, na medida em 

que é através dela que o indivíduo percepciona – energética, cognitiva, emocional e 

sensorialmente – as suas necessidades organísmicas e o contexto ambiental, primeiro e 

indispensável passo para fazer contato e alcançar a autorregulação organísmica.  

Assim, é na medida em que possibilita a awareness relacional do cliente e o 

exercício do contato, que a relação terapêutica é fator privilegiado para os fins a que se 

propõe a Gestalt-Terapia – e não no sentido de instrumentalizar essa relação, mas sim de 

reconhecer a sua importância para o próprio processo psicoterapêutico, como um 

experimento, talvez o primeiro na vida de muitos clientes, com qualidades dialógicas, que 

possa ser percepcionado e levado para fora do consultório. Mais uma vez, para ilustrar o 

que aqui se diz, recorre-se às palavras de Gary Yontef: 

 

A literatura da Gestalt-terapia discute contato sem deixar suficientemente claro 

que é o tipo de contato específico discutido por Buber, necessário para uma 

relação terapêutica bem-sucedida. Eu-Tu, como uma forma especial mútua de 

encontro inter-humano, é, talvez, a forma de contato mais profundamente 

desenvolvida. Este é o meio de relacionamento por meio do qual a awareness 

aumenta e o paciente retorna ao seu crescimento. (...) Na Gestalt-terapia, 

relacionamo-nos com uma atitude Eu-Tu e com uma esperança de que um Tu 

mútuo e completo se desenvolva. (Yontef, 1998, p. 241-242) 

 

No mesmo passo, Lynne Jacobs afirma que a awareness emerge “no contexto da 

relação Eu-Tu, dos ritmos alternados do Eu-Tu e do Eu-Isso” (Jacobs, 1997, p 87) Mesmo 

quando o cliente está em um estado defensivo – no modo Eu-Isso –, se o terapeuta o aceita 

exatamente onde ele está, trabalhando suas defesas, pode capacitá-lo a utilizar-se de seus 

processos de awareness, de modo a que recupere um estado mais integrado (Jacobs, 1997, 

p. 88).  

O trabalho dialógico na relação terapêutica visa a que o cliente desenvolva 

relações de mesma qualidade no mundo, recuperando as suas possibilidades de diálogo: 

“num continuum de meios, meios e fins, em passos sequenciais, talvez o fim da awareness 

em Gestalt-terapia seja um meio para o diálogo no contexto maior da vida da pessoa” 

(Jacobs, 1997, p. 92). 

Em resumo, a Gestalt-Terapia, cada vez mais, eleva a relação terapêutica à posição 

de elemento chave para a “cura” no processo psicoterapêutico. Como conclui Jacobs, o 

emprego da atitude Eu-Tu buberiana nessa relação, “é uma extensão apropriada e lógica 

do enfoque da Gestalt-terapia para o processo de contato e que a própria relação dialógica 



31 

 

é um veículo para a restauração da awareness – o objetivo da Gestalt-terapia” (Jacobs, 

1997, p. 92). 

 

3. Abordagem dialógica e relação terapêutica na Psicoterapia Existencial 

Dialógica 

Na psicoterapia de base fenomenológico-existencial, embora menos explícitas, as 

ligações entre abordagem dialógica buberiana e relação terapeuta-cliente são plenamente 

possíveis e, em nosso entender, necessárias. É o que propõe a Psicoterapia Existencial 

Dialógica, como se demonstrará nos tópicos a seguir.  

 

4.1. Alteridade e relação: fundamentos de uma perspectiva existencial 

dialógica  

A psicologia de inspiração na filosofia existencial debruça-se sobre a compreensão 

da subjetividade humana a partir das condições da sua existência e, dentre essas condições 

está, inevitavelmente, a figura do outro.  

Na filosofia de Heidegger, por exemplo, o ser-no-mundo (dasein) é um ser 

enredado numa teia de relações. Isto é, somos haja vista as relações que estabelecemos; 

fazemo-nos na medida em que nos relacionamos. O nosso passado, presente e futuro são 

construídos a partir das situações, vivências e relações, de modo que nada temos que nos 

constitua na ausência dessas condições. Assim, o outro é parte inevitável da nossa própria 

constituição. Como ensina Luiz Veríssimo:   

 

Surge à nossa mente, nesse instante, o pensamento do filósofo Martin 

Heidegger. O que define o ser humano para Heidegger é justamente a condição 

originária de ele se revelar como um ser que vai ao encontro do mundo nas 

suas relações. Nessa interação, ele faz a si e constrói o mundo. Não é, pura e 

simplesmente, um ser localizado num mundo. O ser humano lança-se no 

mundo em um modo de ser relacionado indissociavelmente com o mundo. 

(Veríssimo, 2010, p. 89) 

 

Daí advém também o conceito heideggeriano de ser-com-outros (mitsein), o qual 

reconhece que estamos sempre conjugados e é sempre em relação que construímos 

significados: “O outro do Dasein não permanece em seu estado imóvel de outro, também 

é Mitsein. Sendo o Ser-no-mundo Mitsein, o mundo é, em suas entranhas, mundo 

compartilhado (Mitwelt).” (Martins Filho, 2010, p. 155) 

À forma como nos relacionamos com os outros, Heidegger chamou de 

preocupação, no sentido de nos ocuparmos antecipadamente, representando um cuidado 



32 

 

– diferentemente da nossa relação com os objetos, que é de ocupação. No entanto, essa 

preocupação pode ser exercida de modo deficiente ou autêntico:  

 

No que se refere ao exercer da preocupação, Heidegger aponta duas 

possibilidades extremas. “Ela pode retirar o ‘cuidado’ do outro e tomar-lhe o 

lugar nas ocupações, substituindo-o. [...] Em contrapartida, subsiste ainda a 

possibilidade de uma preocupação   que   não   tanto   substitui   o   outro, mas   
que   se   lhe   antepõe   em   sua possibilidade existencial para não retirar-lhe 

o cuidado e sim para devolvê-lo como tal” (STa, p. 173-174).   Como 

inautêntica, a   primeira   possibilidade   de   preocupação evidenciada, não 

condiz com aquilo que, de fato, significa Ser-com o outro. Retirando-lhe o 

cuidado e usurpando-lhe o lugar, retira-se e usurpa-se, ao mesmo tempo, sua 

possibilidade de ser.  A dependência originada a partir de tal forma de 

preocupar-se, mesmo que manifesta de modo silencioso, limita o outro em seu 

modo de ser si-mesmo. Na maioria das vezes, tal modo de preocupar-se, se 

refere à ocupação do manual. Por outro lado, a autêntica expressão do 

preocupar-se é aquela capaz de restabelecer o cuidado, garantindo ao outro sua 

possibilidade de ser.  Trata-se, por sua vez, da real expressão da cura, onde o 

outro não se limita aos ditames da coisa, mas possui a liberdade de tornar-se, 
em si mesmo, livre. O outro é liberado para sua liberdade, não substituído. Tal 

atitude de libertação é o que, de fato, corresponde ao cuidado de um Dasein 

para com o outro. Esse espaço de relação é algo aberto, livre. É algo liberador. 

(Martins Filho, 2010, p. 158-159) 

 

Vale dizer, o cuidado (cura) que expressa o autêntico ser-com-outros é aquele em 

que nos relacionamos não com indiferença, mas com atenção ao outro, sem lhe impor as 

nossas possibilidades, mas lhe permitindo explorar as suas próprias.  

Ambos os caminhos se abrem ao ser humano, que, na maioria das vezes, vive sob 

modos inautênticos, colocando-se não com os outros, mas sob a tutela dos outros, 

abdicando de sua singularidade e confundindo-se com o “nós” (das man), numa forma 

impessoal de existência, em que “os outros decidem por ele; os outros o conduzem” 

(Martins Filho, 2010, p. 163). 

Em Sartre, conceitos semelhantes foram desenvolvidos na investigação sobre a 

existência: o ser-em-si, o ser-para-si e o ser-para-outro. O ser-em-si refere-se à ordem das 

coisas materiais, que são indelevelmente fixadas para a finalidade a que foram feitas. O 

ser-para-si é a consciência, própria do ser humano, que se dirige aos objetos e ao mundo 

dando-lhes sentido, remetendo “à angústia, ao escolher-se no mundo, à liberdade 

articulada às escolhas e ao campo das possibilidades” (Veríssimo, 2022, p. 185). O ser-

para-outro, por sua vez, refere-se à condição relacional da existência: “como alguém se 

percebe tem uma relação estreita com como ela se sente vista pelo outro” (Veríssimo, 

2022, p. 185). É nesse sentido o dizer do próprio Sartre:  

 



33 

 

Para obter qualquer verdade sobre mim, é necessário que eu passe pelo outro. 

O outro é indispensável para a minha existência, tanto quanto, ademais, o é 

para o meu autoconhecimento. Nessas condições, a descoberta do meu íntimo 

revela-me, ao mesmo tempo, o outro como uma liberdade colocada diante de 

mim, que sempre pensa e quer a favor ou contra mim. Assim, descobrimos 

imediatamente um mundo que chamaremos de intersubjetividade, um mundo 

em que o homem decide o que ele é e o que os outros são. (Sartre, 2014, p. 34) 

 

Assim, o ser-para-si não existe sem o ser-para-outro, ambos estão intrincados, “o 

olhar para si jamais pode ser realizado senão como olhar para si mediado pelo olhar do 

outro” (Veríssimo & Erthal, 2020, p. 60). No entanto, é comum ao ser humano fugir da 

angústia de suas possibilidades como para-si e buscar essencializar-se num em-si. Muitas 

vezes, isso se faz através do ser-para-outro, quando a pessoa se cristaliza naquilo que 

enxerga do olhar do outro sobre si. Manter-se nas possibilidades da existência é 

desenvolver o ser-para-si nas relações, sem delas se isolar e nem nelas se dissolver: 

 

Se falamos aqui em consciência de si, de modo algum pretendemos acreditar 

que ela se faz por si mesma, independente do outro. A consciência de si não 

pode prescindir da relação com o outro, da mediação indispensável que opera 
o olhar do outro, e de nosso olhar para ele. Por outro lado, há que se levar em 

conta que não podemos permitir que sejamos apenas um reflexo do contexto 

social que nos rodeia. (...) Assim, podemos dizer que conhecemos a nós 

próprios à medida que nos relacionamos, mas, também, dizemos que quanto 

maior a consciência de si, mais se abre a possibilidade de não permanecermos 

o tempo todo como escravos do olhar judicativo do outro. (Veríssimo & Erthal, 

2020, p. 123-124) 

 

Como bem afirmam Luiz Veríssimo e Tereza Erthal, citando, inclusive, Buber, 

isso significa situar-se “em algum lugar entre o conhecimento de si e a abertura para a 

inclusão do outro, entre o amor ao outro e a autoestima”, uma vez que “a existência 

implica ambos os polos, sem solução de continuidade; por isso, a formulação interessante 

de Buber, Eu e Tu (...).” (Veríssimo & Erthal, 2020, p. 161). Os autores arrematam 

apontando para a ética inclusiva instituída pela perspectiva relacional, em que “as 

identidades não permanecem fechadas sobre si, mas, nem por isso as pessoas perdem de 

vista a sua singularidade.” (Veríssimo & Erthal, 2020, p. 163) 

Vê-se, portanto, que o existencialismo contempla o outro no processo de 

construção da subjetividade e reconhece a sua inevitabilidade em qualquer escolha que o 

sujeito faça de si, seja em formas inautênticas ou autênticas de existir. O outro é 

preponderância que não cessa, não no sentido de, necessariamente, se impor sobre o 

sujeito, mas de, inevitavelmente, participar de sua constituição. 

 



34 

 

 

4.2.  A práxis do diálogo e do encontro na relação terapêutica 

Para a perspectiva existencial e dialógica, como antes mencionado, não se 

encontra uma ênfase na tese de um potencial inato. As atenções se voltam para aquilo que 

se constrói na própria existência e a nossa existência é, incontornavelmente, relacional. 

Nós nos construímos – e nos reconstruímos – por meio das relações.  

Assim, partindo do reconhecimento do âmbito da relação com o outro na 

constituição da identidade sob a ótica existencial, é oportuno que a psicoterapia de base 

fenomenológico-existencial converse com o pensamento de Martin Buber para destacar 

a importância fundamental da dimensão relacional na psicoterapia.  

É nesse sentido que Veríssimo sustenta que a abordagem dialógica buberiana deva 

ser aplicada ao trabalho psicoterapêutico, atentando não somente a um Eu individualista 

e isolado do cliente, mas a um Eu relacional, que é edificado em conjunto com os outros:  

 

Mas parece que o ser humano apronta um problema para si mesmo, é o que 
nos ensina Buber. Esse problema é que ele não se encerra em si mesmo, não 

faz sentido somente para si mesmo, não se desenvolve apenas a partir de si 

mesmo. Sua interioridade não pode ser constituída sem o mundo da relação. O 

Eu (a personalidade) é feito não pelo outro, mas junto ao outro. (...) Numa 

observação de inspiração buberiana, o eu não é o objetivo último do trabalho 

terapêutico. (...) Parece que a personalidade se desenvolve inserida no círculo 

de relações que tece ao longo de sua existência. (Veríssimo, 2010, p. 186-187) 

 

 Decerto, o terapeuta é um outro que se coloca diante do cliente. Imbuído de uma 

atitude dialógica (fundada no diálogo entre psicoterapeuta e cliente), tem lugar 

privilegiado para possibilitar ao cliente a vivência de uma relação com qualidades, muitas 

vezes, nunca experimentadas; e isso, não raro, por defesas erguidas pela própria pessoa 

que busca terapia.  

Mas o terapeuta é aquele que insiste, que não abandona o cliente, mesmo quando 

o próprio se abandona. Por isso mesmo, talvez diferentemente de outras pessoas na sua 

vida, pode sustentar se deparar com suas defesas e, aos poucos, trabalhá-las, sem 

abandonar o dialógico, mantendo uma atitude aberta, interessada, genuína e empática.  

É fundamental que o cliente esteja à vontade para expressar-se de forma 

congruente e isso passa por sentir-se visto pelo psicoterapeuta de um modo que não o 

tome como alguém que o avalia “e sim, como alguém com quem pode e consegue 

conversar, expressar-se com mais espontaneidade, sentir-se escutado, e quiçá, 

compreendido.” (Veríssimo, 2022, p 199). Nesse caminho, sob a perspectiva do cliente, 



35 

 

“um olhar avaliador cede lugar a um olhar dialogal, a uma parceria no esforço de 

compreensão do que é pontuado pela pessoa atendida.” (Veríssimo, 2022 p. 200) 

Conforme desenvolve confiança na relação com o terapeuta, o cliente pode 

vivenciar algo da angústia de estar diante do outro e, ao mesmo tempo, sustentar ser ele 

mesmo, dentro das possibilidades que lhe surgem a partir dessa relação. Como afirma 

Veríssimo, “isso pode nos ajudar a tirar as vestes defensivas de nós mesmos quando 

encaramos a nós próprios.” (Veríssimo, 2022, p 201) 

Assim, a relação terapêutica tem o potencial de ir permitindo que a pessoa 

atendida se conheça e se (re)construa de novas formas, sob um olhar novo, que não tutela, 

mas lhe confirma para ser quem é e promove o dialógico na própria relação terapêutica e 

além dela. Vale dizer, o terapeuta estimula a capacidade do cliente de se singularizar 

dentro de um contexto relacional e o faz, por excelência, dentro da própria relação 

terapêutica, numa experiência que, uma vez vivida em terapia, tem o potencial de ser 

estendida à vida do cliente nas demais relações que estabelece. Mais uma vez, recorremos 

às palavras de Veríssimo:  

 

Terapia faz sentido uma vez que a pessoa se relaciona. Não vemos a 

psicoterapia restrita à pessoa trazer para o consultório seus conteúdos e 

encerrá-los num cofre. (...) A terapia convida o sujeito a experimentar a 

condição de pessoa. Tal condição vem da vida, define-se na vida e por meio da 

vida. (...) Essa preocupação, apontada por Hycner, de a terapia estimular a 

criação de condições para estabelecer um diálogo genuíno entre as pessoas, de 
a terapia ter como telos (meta) propiciar uma atmosfera em que a atitude 

dialogal seja semeada e floresça, deve ser extensiva para além do consultório, 

em outras palavras, ela não se limita à relação entre terapeuta e cliente. A 

psicoterapia deve ser um espaço de contribuição para a expressão da 

subjetividade não só em seu aspecto de afloramento da singularidade, como, 

sobretudo, do âmbito relacional. (Veríssimo, 2010, p. 188) 

 

 Para usar a linguagem sartriana, trata-se de uma relação em que o ser-para-si é 

incentivado, em oposição ao ser-em-si ou a um ser-para-outro opressor, mas é conhecido 

e construído com o outro, na mutualidade do encontro. Ou seja, em psicoterapia o sujeito 

descobre não só a si, mas também o outro; descobre o Eu junto ao Tu e ao Isso: 

 

A psicoterapia deve ser uma modalidade de encontro que vise os encontros, ou 

seja, cuja intencionalidade se volte para um trabalho que resguarde a 

linguagem e as imagens psíquicas do sujeito a partir da abertura à descoberta 

de si e do outro no entrelaçamento do Tu com o Isso. Os encontros nas suas 

incontáveis modulações oscilam entre o Tu e o Isso, entre a abertura para o 

outro e o fechamento para esse outro. (Veríssimo, 2010 p. 191) 

 



36 

 

 O encontro terapêutico dialógico marca, portanto, numa perspectiva 

fenomenológico-existencial, novas possibilidades ao cliente – e ao terapeuta, que 

igualmente se transforma nos encontros clínicos – na medida em que o provoca 

existencialmente, contrapondo as suas expectativas ao novo que se apresenta a partir 

desse outro que é o terapeuta, significando uma oportunidade para experimentar o diverso 

(Luczinski, 2010, p. 81).  

Descrevendo algo do processo de mudança que se desenrola a partir desse 

encontro terapeuta-cliente, sob a ótica dialógica de Buber e da psicologia 

fenomenológica, Luczinski diz: 

 

Uma resposta que surge de uma pergunta nascida do encontro, quando 
corresponde à vivência da pessoa, a colocará em movimento reflexivo e 

vivencial, tendo como resultado a apropriação de um saber sobre si. Isso 

explicita a relação da pessoa com o mundo e a expande, apontando para o lugar 

onde o homem de fato se situa: na fronteira entre sua subjetividade e o mundo, 

atravessada por ambos, mas irredutível a qualquer esfera. Tudo isso ressalta a 

natureza do encontro, posto que ele não é um fenômeno intrapsíquico, e sim 

relacional, impulsionando o processo compreensivo da pessoa. Assim podem 

ocorrer elaborações, ressignificações e a busca pelo sentido, as quais não se 

darão necessariamente no setting terapêutico, mas como consequência de uma 

relação que se refletirá na vida da pessoa também fora daquela situação 

específica. (Luczinski, 2010, p. 81). 

 

 Ainda que o conhecimento teórico e técnico do terapeuta seja indispensável, é a 

sua presença a primeira e, talvez, a principal ferramenta de intervenção ao longo de todo 

o processo que se desenvolve numa psicoterapia (Luczinski, 2010, p. 78).  

Não obstante, mesmo que tenha responsabilidade por desencadear um processo 

dialógico, o terapeuta não tem controle sobre ele. A sua firmeza em propor um ambiente 

com qualidades dialógicas apenas pode abrir caminho para o surgimento de uma terceira 

força que age na terapia, o entre, elemento que integra e compõe o movimento da 

interação entre terapeuta e cliente (Luczinski, 2010, p. 80). 

Em arremate, citamos mais uma vez os existencialistas Luiz Veríssimo e Tereza 

Erthal, que conclusivamente afirmam: “não é através de perpétuos autodiálogos que 

operamos uma compreensão efetiva de nossas vivências, precisamos do diálogo, da 

interlocução junto ao outro como uma via de construção e de conhecimento de nós 

próprios.” (Veríssimo & Erthal, 2020, p. 176).  

  



37 

 

Conclusão 

 

 A relação terapêutica não é o único elemento importante para o funcionamento de 

uma psicoterapia, mas é um dos mais fundamentais. Se não pode vir desacompanhada de 

base teórica e técnica, tampouco pode ser relegada a um papel secundário. A possibilidade 

de autoexploração e de (re)construção do sujeito em psicoterapia passa, necessariamente, 

pela figura desse outro que é o terapeuta e da qualidade do vínculo estabelecido entre 

essas duas partes que se encontram.  

 Nesse sentido, há que se atribuir crédito a Carl Rogers que elaborou toda uma 

abordagem teórico-clínica, a Abordagem Centrada na Pessoa, conferindo à relação 

terapêutica real e horizontal a relevância que lhe era devida e que, até então, lhe era 

negada. Não é demais dizer que Rogers foi responsável por retirar essa relação das 

“trevas” da psicoterapia e jogar luz sobre ela, na medida em que, não só atentou para a 

sua centralidade no processo psicoterapêutico, como procurou desvendá-la em seus 

aspectos favoráveis e contrários ao desenvolvimento da psicoterapia, ainda que pautado 

pelos pressupostos de sua teoria.     

 A Gestalt-Terapia e a Psicoterapia Fenomenológico-Existencial, apesar de, 

originariamente, não terem dado destaque tão explícito à relação terapeuta-cliente, vêm, 

num cenário contemporâneo, confiando muito maior ênfase ao potencial que possui essa 

relação para o alcance dos objetivos a que se propõem as suas intervenções. Autores de 

ambas as abordagens psicoterapêuticas têm encontrado na abordagem dialógica, do 

filósofo Martin Buber, uma profícua fonte de orientação para o trabalho entre terapeuta e 

cliente em consultório, e para além dele.  

 Decerto, e felizmente, outras abordagens têm alçado à relação terapêutica à função 

relevante que ela desempenha no processo de singularização do indivíduo em 

psicoterapia. Tem sido observado esse movimento, por exemplo, também em escolas da 

Psicanálise e da Terapia Cognitivo-Comportamental.  

Numa atividade tão essencialmente humana como a psicoterapia, espera-se que, 

cada vez mais, nós psicólogos sejamos formados para estarmos atentos, acima de tudo, 

ao encontro humano que temos o privilégio de vivenciar e ajudar a construir, colaborando 

para processos de individuação, verdadeiramente, relacionais.   

  



38 

 

 

Referências bibliográficas 

 

ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE PSICANÁLISE RELACIONAL. Site Psirelacional, 

2025. Disponível em https://psirelacional.com.br/. Acesso em: 13 de setembro de 2025. 

 

BORIS, Georges Daniel Janja Bloc; MELO, Anna Karynne; MOREIRA, Virginia. 

Influência da fenomenologia e do existencialismo na Gestalt-terapia. Estudos de 

Psicologia, Campinas, v. 34, n. 4, p. 476-486, out./dez. 2017. 

 

BUBER, Martin. Eu e tu. Tradução do alemão, introdução e notas por Newton Aquiles 

Von Zuben. São Paulo: Centauro, 2001. 

 

CARDINALLI, Ida Elizabeth. Daseinsanalyse e Esquizofrenia. São Paulo: EDUC-

FAPESP.  

 

CASTANÕN, Gustavo Arja. Psicologia humanista: a história de um dilema 

epistemológico. Memorandum, n. 12, p. 105-124, 2007. Disponível em: 

http://www.fafich.ufmg.br/~memorandum/a12/castanon01.pdf. Acesso em: 26 de agosto 

de 2025. 

 

CASTELO BRANCO, Paulo Coelho. Análise das teorias da personalidade e da 

psicoterapia de Carl Rogers. Revista Interinstitucional de Psicologia, v. 15, n. 1, 2022. 

Disponível em: http://dx.doi.org/10.36298/gerais202215e17445. Acesso em: 26 de 

agosto de 2025. 

 

DARTIGUES, André. O que é a fenomenologia? 3ª ed. São Paulo: Moraes, 1992 

 

DELACAMPAGNE, Christian. A contestação antipsiquiátrica. Mental. Barbacena, v. 2, 

n.2, p. 27-34, 2004.  

 

ERTHAL, Tereza. Trilogia da existência: teoria e prática da psicoterapia vivencial. 2. 

ed. Curitiba: Appris, 2020. 

 

https://psirelacional.com.br/
http://www.fafich.ufmg.br/~memorandum/a12/castanon01.pdf
http://dx.doi.org/10.36298/gerais202215e17445


39 

 

FADIMAN, James; FRAGER, Robert. Teorias da Personalidade. São Paulo: Harbra, 

1986. 

 

FEIJOO, Ana Maria Lopez Calvo de; Bases do pensamento fenomenológico e existencial 

em William James. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 33, p. 840-851, 2013. 

 

FEIJOO, Ana Maria Lopez Calvo de; MATTAR, Cristine Monteiro. Encontros e 

desencontros nas perspectivas existenciais em psicologia. Psicologia em Revista, Belo 

Horizonte, v. 22, n. 2, p. 258-274, ago. 2016. 

 

FREIRE, José Celio. Retrospectiva crítica da obra de Carl Rogers: da “terapia do 

relacionamento” à intuitividade dos “momentos de movimento”. Revista de Psicologia. 

Fortaleza, v. 6, n. 1, p. 53-79, 1988 

 

GABRIEL, Guiomar; TEIXEIRA, José A. Carvalho. Ronald D. Laing: A política da 

psicopatologia. Análise Psicológica. Lisboa, v. 25, n. 4, p. 661-673, 2007.  

 

HOLANDA, Adriano Furtado. A perspectiva de Carl Rogers acerca da resposta reflexa. 

Revista NUFEN. São Paulo, v. 1, n. 1, p. 40-59, 2009. 

 

HOLANDA, Adriano Furtado. Fenomenologia e Humanismo. Reflexões Necessárias. 

Curitiba: Juruá, 2014. 

 

HYCNER, Richard. A base dialógica. In: HYCNER, Richard; JACOBS, Lynne. Relação 

e cura em Gestalt-terapia. São Paulo: Summus, 1997. 

 

JACOBS, Lynne. O diálogo na teoria e na Gestalt-terapia. In: HYCNER, Richard; 

JACOBS, Lynne. Relação e cura em Gestalt-terapia. São Paulo: Summus, 1997. 

 

LIMA, Patrícia Valle de Albuquerque. Teoria organísmica. Revista IGT na Rede, n. 3, v.2, 

2005. Disponível em: 

<https://www.igt.psc.br/revistas/seer/ojs/viewarticle.php?id=57&layout=html>. Acesso 

em: 26 de agosto de 2025. 

 



40 

 

LUCZINSKI, Giovana Fagundes; ANCONA-LOPEZ, Marília. A psicologia 

fenomenológica e a filosofia de Buber: o encontro na clínica. Estudos de Psicologia, 

Campinas, v. 27, n. 1, p. 75-82, jan./mar. 2010. 

 

LUZ, Luciano Isolan; PHEULA, Gabriel; CORDIOLI, Aristides Volpato. Fatores comuns 

e mudança em psicoterapia. In: CORDIOLI, Aristides Volpato (org.). Psicoterapias: 

abordagens atuais. 3. ed. Porto Alegre: Artmed, 2008. 

 

MARTINS FILHO, José Reinaldo. Heidegger: do ser-com ao ser-com-os-outros. 

Prometeus: Filosofia em Revista, ano 3, n. 6, jul./dez. 2010. 

 

MENDES, Marco Aurelio. Terapia focada nas emoções e processos de mudança em 

psicoterapia. Revista brasileira de terapias cognitivas.  Rio de Janeiro, v. 11, n. 2, p. 96-

104, 2015. 

 

MOREIRA, Virginia. Convergências e divergências entre as psicoterapias de Carl Rogers 

e Frederick Perls. Revista do Nufen, ano 2, v. 1, n. 1, jan./jun. 2010. 

 

MOREIRA, Virginia. Revisitando as fases da abordagem centrada na pessoa. Estudos de 

Psicologia, Campinas, v. 27, n. 4, p. 537-544, out./dez. 2010. 

 

PERLS, Frederick.; HEFFERLINE, Ralph.; GOODMAN, Paul. Gestalt-Terapia. São 

Paulo: Summus, 1951/1997 

 

PERLS, Laura. Some aspects of Gestalt therapy. Manuscrito apresentado na Reunião 

Anual da Associação Ortopsiquiátrica, 1973. 

 

ROGERS, Carl R. Tornar-se pessoa. 6. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2009. 

 

ROGERS, Carl R. Um jeito de ser. São Paulo: Editora Pedagógica e Universitária Lida, 

1987. 

 

ROGERS, Carl R. Uma nota sobre a “natureza do homem”. Revista da Abordagem 

Gestáltica - Phenomenological Studies, v. 20, n. 1, p. 137-140, jan./jun. 2014. 



41 

 

 

ROGERS, Carl R.; FRICK, Willard. B. Entrevista com o Dr. Carl Rogers. In. FRICK, 

Willard. B. Psicologia Humanista: entrevistas com Maslow, Murphy e Rogers. Rio de 

Janeiro, Zahar, 1975 

 

ROGERS, Carl R; KINGET, Marian. Psicoterapia e relações humanas: teoria e prática 

da terapia não-diretiva. 2ed. Belo Horizonte: Interlivros, 1977. 

 

SANTOS, Renato Correia. A filosofia da intersubjetividade em Martin Buber: o diálogo 

como fundamento da existência humana. Pensar – Revista Eletrônica da FAJE, v. 15, n. 

2, p. 55-65, 2024. DOI: 10.20911/21799024v15n2p55/2024. 

 

SARTRE, Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. 4. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2014. 

 

SCHNEIDER, Daniela Ribeiro; SOUSA, Adria de Lima; THUROW, Charlene Fernanda; 

STRELOW, Milene. Os componentes centrais da psicoterapia existencialista. In: 

ANGERAMI, Valdemar Augusto (org.). A psicoterapia sob Sartre. Belo Horizonte: 

Artesã, 2022. 

 

SCHULTZ, Duane P.; SCHULTZ, Sydney Ellen. História da Psicologia Moderna. 10ª 

ed. Cengage Learning, 2014.  

 

STENZEL, Lucia Marques. Habilidades terapêuticas interpessoais: A retomada de Carl 

Rogers na prática da psicologia baseada em evidências. Psicologia Clínica. Rio de 

Janeiro, v. 33, n. 3, p. 557-576, 2021.   

 

VERÍSSIMO, Luiz José. A ética da reciprocidade: diálogo com Martin Buber. Rio de 

Janeiro: Uapê, 2010. 

 

VERÍSSIMO, Luiz José. Interlocução com o pensamento de Sartre: fundamentos e 

prática de uma psicoterapia. In: ANGERAMI, Valdemar Augusto (org.). Psicoterapia 

Fenomenológico-Existencial. Belo Horizonte: Artesã, 2017. 

 



42 

 

VERÍSSIMO, Luiz José. A vivência do olhar na psicoterapia: aportes fenomenológicos e 

hermenêuticos ao trabalho com o pensamento de Sartre. In: ANGERAMI, Valdemar 

Augusto (org.). A psicoterapia sob Sartre. Belo Horizonte: Artesã, 2022. 

 

VERÍSSIMO, Luiz José; ERTHAL, Tereza. Sobre o amor, a paixão, o olhar e as relações 

humanas: diálogo com Sartre e com o humanismo. 2. ed. Curitiba: Appris, 2020. 

 

YONTEF, Gary M. Processo, diálogo e awareness. 3. ed. São Paulo: Summus, 1998. 

 

 


