
  
  

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO RIO DE JANEIRO  
CENTRO DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA CURSO DE PSICOLOGIA  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

FERNANDA MORAES GOMES  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

O BRINCAR SIMBÓLICO E OS CONTOS DE FADAS 
NA ESCOLA 

UMA ABORDAGEM JUNGUIANA SOBRE 
O DESENVOLVIMENTO INFANTIL 

 
  
  
  
  
   

Rio de Janeiro 
2025 



FERNANDA MORAES GOMES 
  
  
  
  
  
  
  

 
 

O BRINCAR SIMBÓLICO E OS CONTOS DE FADAS NA ESCOLA 
UMA ABORDAGEM JUNGUIANA SOBRE O 

DESENVOLVIMENTO INFANTIL 
 

 
 

  
  
  
  
  
  
  
Monografia apresentada ao Departamento de 
Psicologia do Centro de Teologia e Ciências 
Humanas da Pontifícia Universidade Católica 
do Rio de Janeiro como requisito parcial para a 
obtenção do título de bacharel em psicologia.  
  
  
  
  
  
  
  
  
  

Orientadora: Prof.ª Dra. Mariângela da Silva Monteiro                                                                                                

Coorientador: Luiz José Veríssimo 

 
 
 
 
 

Rio de Janeiro  
2025 



 
 

RESUMO 

A presente monografia analisa a importância do brincar simbólico e dos contos de fadas no 

contexto escolar, à luz da Psicologia Analítica de Carl Gustav Jung. Partindo do pressuposto de 

que a infância constitui um território simbólico por excelência, busca-se compreender de que 

modo a atividade lúdica e as narrativas fabulares favorecem a elaboração psíquica e a integração 

entre consciente e inconsciente. O estudo destaca que o brincar simbólico representa uma 

linguagem fundamental da infância, permitindo à criança dramatizar conflitos internos, projetar 

arquétipos e construir sentido para suas experiências. Da mesma forma, os contos de fadas são 

compreendidos como narrativas arquetípicas que ressoam com o inconsciente coletivo, 

possibilitando o contato com imagens universais, a integração da sombra e a vivência de 

trajetórias simbólicas de transformação. A escola é analisada como espaço de mediação 

simbólica, capaz de acolher a subjetividade infantil e favorecer a formação integral do sujeito. 

Conclui-se que a valorização do brincar simbólico e dos contos de fadas na prática pedagógica 

contribui para o desenvolvimento psíquico, emocional e criativo da criança, além de promover 

sua saúde mental e ampliar o processo de individuação. 

 

Palavras-chave: psicologia analítica; brincar simbólico; contos de fadas; desenvolvimento 

infantil; escola. 

ABSTRACT 

This monograph analyzes the importance of symbolic play and fairy tales in the school context, 

based on Carl Gustav Jung’s Analytical Psychology. Considering childhood as a symbolic 

territory par excellence, the study seeks to understand how play activities and fable narratives 

foster psychic elaboration and integration between the conscious and the unconscious. 

Symbolic play is highlighted as a fundamental language of childhood, allowing children to 

dramatize inner conflicts, project archetypes, and construct meaning from their experiences. 

Likewise, fairy tales are understood as archetypal narratives that resonate with the collective 

unconscious, enabling contact with universal images, the integration of the shadow, and the 

experience of symbolic paths of transformation. The school is analyzed as a space of symbolic 

mediation, capable of welcoming children’s subjectivity and promoting their integral 

development. The study concludes that valuing symbolic play and fairy tales in pedagogical 

practice contributes to children’s psychic, emotional, and creative development, while also 

enhancing mental health and expanding the individuation process. 

 

Keywords: analytical psychology; symbolic play; fairy tales; child development; school. 



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO........................................................................................................................ 5 

CAPÍTULO I – A Dimensão Simbólica da Infância na Psicologia Analítica.....................5 

 1.1 O brincar simbólico...........................................................................................................5 

    1.2 Os contos de fadas..............................................................................................................7 

 1.3 O papel da escola ............................................................................................................. 8 

CAPÍTULO II – A infância e o brincar simbólico à luz da Psicologia Analítica ............ 10 

 2.1 A Psicologia Analítica de Carl Gustav Jung ......................................................... 10 

 2.2 A criança na perspectiva junguiana .........................................................................12 

 2.3 O brincar e o espaço potencial ........................................................................................ 14 

 2.4 Contos de fadas como narrativas arquetípicas ..................................................... 15 

  2.4.1 A sombra nos contos ............................................................................................... 16 

 2.5 A escola como expressão da subjetividade infantil........................................................ 17 

 2.6 O jogo e a Psicomotricidade Relacional ........................................................................ 19 

 2.7 Psicoterapia infantil junguiana e o brincar simbólico .......................................... 20 

 2.8 O Sand play como técnica de intervenção infantil ............................................... 21 

 2.9 O brincar no espaço escolar à luz da Psicologia Analítica ...............................................21 

CAPÍTULO III – O brincar e os contos de fadas no contexto escolar .......... 23 

 3.1 O brincar simbólico como instrumento pedagógico ...................................................... 23 

  3.1.1 Expressão de conteúdos inconscientes ......................................................... 23 

  3.1.2 Integração da sombra e desenvolvimento emocional ................................. 23 

  3.1.3 Desenvolvimento da criatividade e autonomia ........................................... 24 

  3.1.4 Interação social e construção de vínculos ................................................... 24 

  3.1.5 Papel do educador como mediador ..........................................................................24 

CAPÍTULO IV - O brincar como via de expressão do inconsciente infantil.......................25 

 4.1 O brincar simbólico como via de expressão do inconsciente.................................. 25 

 4.2 Contos de fadas e a construção de sentido na infância ........................................ 26 

 4.3 A escola como espaço de mediação simbólica .............................................................. 26 

 4.4 Implicações pedagógicas e psicológicas ......................................................................... 27 

 4.5 Síntese final .....................................................................................................................27 

CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................................29 

Referências ............................................................................................................................. 31



5 

 
 

INTRODUÇÃO 

De acordo com Carl Gustav Jung, a infância é um território simbólico por excelência. É 

nessa fase da vida que o indivíduo começa a se desenvolver psíquica, emocional e 

relacionalmente. Nesse sentido, a presente pesquisa propõe-se a analisar a importância do 

brincar simbólico e dos contos de fadas no contexto escolar, a partir da abordagem da Psicologia 

Analítica de Carl Gustav Jung, compreendendo suas contribuições para o desenvolvimento 

psíquico e emocional da criança. O estudo busca compreender o papel do brincar simbólico 

como manifestação do mundo interno da criança; investigar como os contos de fadas operam 

como narrativas arquetípicas e instrumentos de elaboração psíquica; e analisar o espaço da 

escola como ambiente propício à expressão simbólica e à escuta da subjetividade infantil. 

Ao observar a criança em suas manifestações espontâneas, é possível entrever não 

apenas traços do ambiente familiar ou social em que ela está inserida, mas também conteúdos 

arquetípicos. Para Jung (1991), “a criança é, desde o início, um ser psíquico completo”, dotada 

de uma alma rica em significados, impulsos e imagens que emergem do inconsciente coletivo. 

CAPÍTULO I – A DIMENSÃO SIMBÓLICA DA INFÂNCIA NA PSICOLOGIA 

ANALÍTICA 

1.1 O brincar simbólico 

O brincar é uma atividade fundamental para o desenvolvimento psíquico da criança. 

Para a Psicologia Analítica, o ato de brincar é uma forma simbólica de expressão do 

inconsciente. Jung (2012) considera que a criança manifesta, por meio da fantasia, imagens e 

conflitos que pertencem à esfera mais profunda da psique, e afirma que “a fantasia infantil é o 

reflexo de realidades psíquicas vivas e profundas”. Nesse sentido, o brincar simbólico 

representa uma linguagem primitiva e essencial, por meio da qual a criança elabora tensões 

internas, dramatiza experiências emocionais e dá sentido à própria existência. 

Ao brincar, especialmente no faz de conta, a criança projeta aspectos inconscientes e 

representa arquétipos universais como monstros, heróis, mães boas ou más, florestas, castelos, 

curas, perdas e superações. Esses elementos possuem carga simbólica e remetem a estruturas 

psíquicas coletivas, como exposto por Jung (2012) em Os arquétipos e o inconsciente coletivo. 



6 
 

 

A brincadeira torna-se, assim, uma encenação dos processos de individuação, ainda que de 

forma inconsciente e fragmentada. 

Entre os principais arquétipos mobilizados durante o brincar simbólico está o da Grande 

Mãe, que representa tanto o cuidado quanto o poder destrutivo da matriz original. Jung (2012) 

descreve esse arquétipo como ambivalente, sendo simultaneamente nutridor e devorador. A 

criança projeta nesse símbolo tanto suas experiências de acolhimento quanto os sentimentos de 

medo e frustração. No início da vida, essa figura está profundamente ligada ao Self Corporal, 

conceito desenvolvido por Neumann (1990) para descrever a totalidade biopsíquica da criança, 

cuja experiência do mundo é inseparável da relação primal com a mãe.  

Neumann (1990) destaca que, nos primeiros estágios da vida, a criança encontra-se 

imersa em uma realidade unitária, na qual não há diferenciação entre sujeito e objeto. Essa 

condição psíquica primitiva, denominada participation mystique, caracteriza-se pela fusão 

simbiótica com o ambiente, sobretudo com a figura materna. Nesse contexto, o brincar emerge 

como um instrumento de organização psíquica e diferenciação do ego, possibilitando à criança 

o acesso ao mundo simbólico de maneira segura e criativa. 

Além disso, o arquétipo do Oroboros, símbolo da totalidade indiferenciada, 

frequentemente representado por uma serpente que devora a própria cauda, também é 

experienciado nas fases iniciais do desenvolvimento. Esse símbolo, segundo Neumann (1990), 

representa o estágio pré-egóico da psique infantil, onde a noção de tempo, espaço e identidade 

ainda não se consolidou.  

O brincar, nesse cenário, constitui-se como um meio de transição do estado uroboral 

para a formação progressiva de um ego capaz de integrar experiências internas e externas. 

Nise da Silveira (1992) reforça essa perspectiva ao afirmar que “o símbolo é a linguagem 

natural da criança” e que o jogo espontâneo carrega significados profundos, que não devem ser 

reduzidos ou interpretados de maneira literal. Já Donald Winnicott (1975) contribui com o 

conceito de "espaço potencial", que é o lugar intermediário entre a realidade interna e a 

realidade externa da criança, onde o brincar ocorre de forma criativa e segura. É nesse espaço 

transicional que a criança consegue elaborar frustrações, dar sentido às ausências e integrar 

aspectos do mundo emocional. 

 



7 

 
 

1.2 Os contos de fada 

 

Os contos de fadas representam uma das formas mais ricas e arquetípicas de contato da 

criança com o mundo simbólico. Para Jung e seus colaboradores, essas narrativas não são 

apenas histórias infantis, mas verdadeiros mapas simbólicos da psique. 

Von Franz (1990) considera os contos de fadas como a expressão mais pura e simples 

dos processos psíquicos do inconsciente coletivo.  

Por meio dessas histórias, a criança entra em contato com imagens universais que 

espelham sua jornada interior e seus dilemas emocionais mais profundos. 

A análise dos contos de fadas, nesse sentido, é de grande importância para a Psicologia 

Analítica, pois permite compreender de que modo os arquétipos e símbolos se manifestam de 

maneira acessível e significativa no imaginário infantil. As figuras recorrentes, como o herói, a 

bruxa, o dragão, a madrasta ou a fada, representam forças internas em conflito ou em processo 

de integração. O herói, por exemplo, simboliza o movimento de emergência do ego frente às 

forças inconscientes e à influência da Grande Mãe, sendo o protótipo da individuação. Jung 

(2012) afirma que o herói realiza a travessia simbólica entre o inconsciente e a consciência, 

superando provas e obstáculos que refletem os desafios internos do desenvolvimento psíquico. 

Neumann (1990) complementa essa visão ao destacar que os contos de fadas permitem 

à criança simbolizar os estágios de desenvolvimento arquetípico da consciência, funcionando 

como uma narrativa que acompanha o processo de diferenciação do ego. O contato repetido 

com essas histórias favorece a interiorização de estruturas simbólicas fundamentais para o 

equilíbrio psíquico. 

Além disso, os símbolos alimentares presentes em muitos contos de fadas, como o ato 

de comer a maçã ou preparar uma poção, remetem às primeiras formas de relação com o mundo, 

ligadas à nutrição emocional e à incorporação simbólica do outro. Neumann (1990) ressalta que 

tais imagens têm origem na relação primal com a mãe e constituem os primeiros modos de 

interação entre o Self e o ambiente. 

Essas narrativas operam com uma linguagem acessível à criança, alinhada à sua forma 

de perceber o mundo — mais intuitiva, emocional e imagética do que lógica ou racional. 

Nise da Silveira (1992) explica que os contos funcionam como pontes entre consciente 

e inconsciente, oferecendo à criança um espaço simbólico seguro para que afetos profundos 

possam vir à tona e ser elaborados. Mesmo sem uma compreensão intelectual, o símbolo 

presente na história atua por ressonância psíquica e emocional, promovendo integração interna. 



8 
 

 

Marie-Louise Von Franz (1990), aprofunda a compreensão dos contos de fadas ao demonstrar 

que essas narrativas constituem expressões simbólicas derivadas do inconsciente coletivo. Para 

a autora, sua estrutura não resulta de elaborações individuais, mas emerge de um processo 

milenar de transmissão oral que, ao longo das gerações, depura e conserva apenas os elementos 

simbólicos essenciais. Nesse sentido, os contos de fadas configuram manifestações 

particularmente puras dos processos de transformação psíquica que acompanham o 

desenvolvimento humano desde suas camadas mais arcaicas. (VON FRANZ, 1990). 

Em outra obra, Von Franz (1985) enfatiza a função psíquica do mal presentes nessas narrativas. 

Ela esclarece que figuras consideradas maléficas, recorrentes nos contos de fadas, representam 

conteúdos sombrios da própria psique que necessitam ser reconhecidos e integrados no percurso 

de desenvolvimento do herói. Esse enfrentamento dos aspectos recalcados ou desconhecidos 

do eu constitui, segundo a autora, uma etapa fundamental do processo de individuação, pois 

possibilita a ampliação da consciência e o restabelecimento da totalidade psíquica. 

(VON FRANZ, 1985, p. 12) 

Ao lidar com esses personagens e vencer os desafios que representam, a criança entra em 

contato, ainda que de forma inconsciente, com seus próprios conflitos internos e com o 

potencial de transformá-los. Esse processo simbólico, pode ser mais efetivo do que abordagens 

racionais ou moralizantes, uma vez que os símbolos falam diretamente ao inconsciente, 

provocando uma ressonância emocional e arquetípica.  

Em outras palavras, o conto de fadas funciona como uma linguagem psíquica que guia a criança 

por processos de desenvolvimento, cura e reorganização interior. Por isso, Von Franz (1990) 

afirma que estudar os contos de fadas é estudar “a anatomia da alma humana”, revelando 

estruturas arquetípicas fundamentais presentes em todas as culturas e épocas. 

Portanto, compreender os contos de fadas sob a ótica junguiana permite reconhecer 

neles uma linguagem simbólica universal, capaz de promover integração psíquica e crescimento 

interior. Mais do que narrativas destinadas ao entretenimento, os contos de fadas constituem 

instrumentos de formação, mediação e transformação, atuando de maneira profunda no 

desenvolvimento emocional e espiritual da criança. 

 

1.3 O papel da escola 

A escola é um dos principais contextos sociais em que a criança vivencia experiências 

afetivas, cognitivas e relacionais. Contudo, muitas vezes, a lógica escolar tradicional tende a 

privilegiar o desenvolvimento racional, o desempenho acadêmico e a adaptação 

comportamental, desconsiderando a dimensão simbólica e subjetiva da infância. Para Jung 



9 
 

 

(2012, p. 57), essa abordagem é limitada, pois “a educação deve ajudar o indivíduo a integrar-

se consigo mesmo, em vez de apenas ajustá-lo ao exterior”. 

Além disso, o autor adverte que “o inconsciente não desaparece por ser ignorado; pelo 

contrário, torna-se perigoso” (JUNG, 2012, p. 102). Por isso, torna-se necessário o 

desenvolvimento de espaços educativos mais sensíveis à subjetividade, que valorizem o brincar 

simbólico, as expressões criativas e as narrativas arquetípicas como parte do cotidiano escolar. 

Nesse cenário, o psicólogo escolar exerce um papel fundamental como agente 

facilitador da escuta simbólica. Ele atua como mediador entre o mundo interno da criança e as 

exigências do ambiente escolar, colaborando com professores e demais profissionais na 

construção de um espaço que acolha o simbólico, a fantasia e a subjetividade. Ao reconhecer 

essas dimensões, a escola contribui para a formação integral da criança, não apenas como aluna, 

mas como ser humano em processo de individuação (JUNG, 2012). 

Neumann (1990, p. 78) afirma que é na relação primal com a mãe que se estabelece a 

base emocional da criança e sua confiança no mundo e em si mesma. Quando essa base 

simbólica é acolhida e continuada em ambientes como a escola, há maiores possibilidades de a 

criança se desenvolver com estabilidade psíquica e criatividade. Segundo o autor, é a partir 

dessa confiança primária que se torna possível ao ego infantil se diferenciar, adquirir autonomia 

e manter um vínculo saudável com o próprio Self. 

Mais adiante, Neumann (1990, p. 85) também destaca a importância do contato da 

criança com o arquétipo do Pai, símbolo da lei, da ordem e da cultura. A escola, nesse sentido, 

pode funcionar como o espaço simbólico onde ocorre essa transição do matriarcado psíquico 

vinculado à proteção e nutrição para o patriarcado psíquico vinculado à estrutura, regras e 

individuação. Quando essa passagem é feita de forma gradual e simbólica, por meio do brincar 

e da fantasia, a criança internaliza o Pai como eixo organizador do ego, fortalecendo sua 

estrutura psíquica.  

Promover uma educação que acolha o simbólico é, portanto, também cuidar da saúde 

mental desde a infância. É permitir que a criança seja reconhecida não apenas como aprendiz 

de conteúdos, mas como ser íntegro, dotado de alma, afetos, sonhos e potencial criativo. Assim, 

uma escola que valoriza o brincar simbólico e os contos de fadas contribui para a formação de 

indivíduos mais conscientes, resilientes e conectados com sua interioridade. Como afirma Jung 

(2012, p. 60), “educar é, no fundo, preparar o caminho para que o indivíduo se torne ele 

mesmo”. 

 

 



10 
 

 

CAPÍTULO II – A INFÂNCIA E O BRINCAR SIMBÓLICO À LUZ DA 

PSICOLOGIA ANALÍTICA 

 

A infância, sob a ótica da Psicologia Analítica, não é concebida como uma etapa 

meramente transitória, mas como um período fundante da vida psíquica, no qual se inauguram 

processos que acompanharão o sujeito ao longo de sua existência. É nesse momento que a 

criança estabelece contato direto com imagens arquetípicas e símbolos provenientes do 

inconsciente coletivo, os quais se expressam em sua linguagem espontânea: o brincar, os 

desenhos, os sonhos e as narrativas fabulares. Tais manifestações revelam não apenas conteúdos 

individuais, mas também padrões universais que estruturam a experiência humana (JUNG, 

2012, p. 45). 

O presente capítulo tem como objetivo aprofundar a compreensão da criança e do 

brincar simbólico a partir da abordagem junguiana, explorando conceitos centrais como o 

inconsciente coletivo, os arquétipos, o processo de individuação e o papel do Self na 

organização da vida psíquica. Busca-se evidenciar de que maneira a infância constitui um 

campo simbólico privilegiado, no qual o brincar não é simples passatempo, mas uma linguagem 

estruturante que possibilita a elaboração de conflitos, a integração de polaridades e a construção 

de sentido (JUNG, 2012). 

Para tanto, inicialmente será apresentado o referencial da Psicologia Analítica, situando 

as principais contribuições de Jung e de autores pós-junguianos sobre a infância. Em seguida, 

será discutida a concepção da criança como ser psíquico pleno, imerso em experiências 

simbólicas desde o nascimento. Posteriormente, abordar-se-á o brincar simbólico como espaço 

potencial de mediação entre consciente e inconsciente, enfatizando sua importância para o 

desenvolvimento integral. Por fim, serão examinados os contos de fadas como narrativas 

arquetípicas que dialogam diretamente com o universo infantil e contribuem para o processo de 

individuação (JUNG, 2012, p. 50). 

 

2.1 A Psicologia Analítica de Carl Gustav Jung 

A Psicologia Analítica, fundada por Carl Gustav Jung, parte do pressuposto de que a 

psique humana não se reduz ao âmbito da consciência: existe também um inconsciente de 

natureza individual e um inconsciente coletivo, composto por imagens primordiais ou 

arquétipos que se manifestam em mitos, sonhos, símbolos e narrativas culturais. Esses 

conteúdos arquetípicos não são meras curiosidades teóricas: organizam modos de sentir, 



11 
 

 

imaginar e agir, oferecendo formas simbólicas com as quais o sujeito constitui sentido ao longo 

da vida (JUNG, 2012, p. 30). 

O objetivo último do percurso analítico é o processo de individuação: uma trajetória de 

integração e diferenciação através da qual o indivíduo vai se tornando mais inteiro — isto é, vai 

encontrando e articulando as polaridades internas (ego/sombra, consciente/inconsciente) em 

direção a uma totalidade relativa denominada Self. Nesse movimento, os símbolos cumprem 

função mediadora, funcionando como pontes entre o que está inconsciente e o que pode tornar-

se consciência (JUNG, 2012, p. 35). 

Embora Jung tenha oferecido a estrutura conceitual dos arquétipos e do processo de 

individuação, sua produção não continha uma teoria desenvolvida especificamente sobre as 

etapas da infância. Autores posteriores e contemporâneos da tradição junguiana (por exemplo, 

Fordham e Neumann) aprofundaram essa dimensão, mostrando que o Self e as imagens 

arquetípicas já atuam desde os primeiros tempos de vida e que a infância apresenta 

especificidades psíquicas que merecem tratamento próprio (NEUMANN, 1990). 

Nessa perspectiva ampliada, o brincar simbólico emerge como linguagem privilegiada 

da infância. O brincar organiza narrativas, constrói imagens e permite que a criança construa 

“um texto” sobre sua própria experiência de vida — um texto que pode apresentar-se ora como 

narrativa, ora como imagem. A pesquisa clínica com Sand play mostra que, através do brincar, 

a criança constrói sequências temáticas (séries narrativas) que refletem sua situação existencial 

e sua relação com o mundo e com os outros; por isso, pode-se afirmar que “o brincar simbólico 

é uma forma de linguagem” (NEUMANN, 1990, p. 112) que organiza a experiência vivida. 

Do ponto de vista corpóreo e relacional, abordagens como a Psicomotricidade 

Relacional enfatizam que o jogo simbólico não é apenas uma atividade mental, mas um modo 

integrado em que corpo, tônus, gesto e imaginação se articulam. No setting psicoterapêutico, o 

jogo simbólico (o “faz-de-conta”) permite à criança representar conflitos, testar papéis sociais, 

elaborar afetos e ressignificar acontecimentos cotidianos — e esse trabalho corporal-simbólico 

é central para a constituição do ego e para o diálogo entre ego e Self (FORDHAM, 1983). 

Autores que articulam psicomotricidade e psicologia analítica apontam fases típicas na 

entrada da criança no espaço lúdico (inibição inicial, expressão de agressividade, processos de 

domesticação/contenção e conquista de autonomia), o que orienta tanto o entendimento clínico 

quanto a intervenção educativa (NEUMANN, 1990). 

Do ponto de vista metodológico e hermenêutico, a leitura junguiana do material lúdico 

exige alguns procedimentos básicos: (1) reconstituir o contexto do brincar (série de 

sessões/transformações temáticas), (2) identificar motivos recorrentes e sua variação, (3) 



12 
 

 

relacionar os motivos da criança com narrativas culturais e mitológicas (amplificação) e (4) 

articular a produção simbólica com a situação de vida atual da criança. Esse procedimento 

permite que o terapeuta compreenda tanto o significado imediato das cenas quanto sua conexão 

com imagens arquetípicas mais amplas, condição que dá profundidade às interpretações e 

respeita o estatuto simbólico da produção infantil (JUNG, 2012, p. 48). 

Implicações práticas para escola e clínica: a compreensão junguiana do brincar implica 

que educadores e terapeutas preservem e promovam espaços simbólicos. Na escola, a redução 

do tempo e do espaço lúdico empobrece as possibilidades de simbolização e, portanto, de 

integração psíquica; na clínica, técnicas como o Sand play ou o jogo livre, acompanhadas da 

escuta atenta do adulto, favorecem a emergência de séries narrativas que podem sinalizar 

avanços (ou impasses) no processo de individuação. Em ambos os contextos, o adulto funciona 

preferencialmente como mediador simbólico, não como diretor do conteúdo, mas como aquele 

que oferece contenção, presença e possibilidade de significação (NEUMANN, 1990; 

FORDHAM, 1986). 

O brincar simbólico é uma forma de linguagem e que através dele a criança constrói um texto 

o qual apresenta-se como uma narrativa ou como uma imagem (NEUMANN, 1990, p. 112). 

 

2.2 A criança na perspectiva junguiana 

Carl Gustav Jung reconhece a criança como um ser dotado de alma, cujas vivências não 

devem ser reduzidas ao âmbito biológico ou social. Para Jung (2012, p. 42), a criança mantém 

um contato íntimo com o inconsciente, especialmente com o inconsciente coletivo, conferindo 

à sua experiência psíquica uma dimensão simbólica profunda. Esse contato direto com o 

simbólico torna a linguagem infantil predominantemente imagética e mítica, manifestando-se 

por meio de brincadeiras, desenhos, sonhos e contos de fadas, formas privilegiadas pelas quais 

a criança elabora, transforma e dá sentido aos conteúdos psíquicos. 

O arquétipo da criança, segundo Jung (2012, p. 55), constitui uma imagem do Self em 

sua totalidade potencial, simbolizando o novo, o possível e o vir-a-ser. Além disso, representa 

o retorno à essência, a busca por cura e a reintegração psíquica. O autor observa que este 

arquétipo surge frequentemente em mitos como figura redentora, sinalizando momentos de 

transição e renovação da consciência. 

Jacoby (1994, p. 78), ao investigar a psicoterapia junguiana com crianças, aponta que 

este arquétipo pode se expressar tanto no brincar quanto em desenhos e narrativas espontâneas, 

revelando conteúdos inconscientes que necessitam ser acolhidos e simbolizados. A autora 



13 
 

 

enfatiza que é essencial um ambiente afetivo e receptivo, que permita que essas imagens 

encontrem expressão e se tornem transformadoras para a criança. 

Neumann (1990, p. 65) apresenta a criança como um ser psíquico imerso na realidade 

unitária, ainda no estágio indiferenciado da consciência. Nesse período, predomina o arquétipo 

do Oroboros — símbolo da totalidade indiferenciada — e a vivência simbiótica com a Grande 

Mãe. A partir dessa experiência primal, surgem os primeiros movimentos de diferenciação do 

ego, mediados pela relação da criança com o corpo, com o ambiente e, posteriormente, com 

figuras parentais simbólicas, como o Pai. 

Embora Jung (2012, p. 47) não tenha desenvolvido uma teoria sistemática sobre a 

infância, a Psicologia Analítica reconhece a importância deste período. A criança, nesse 

referencial, não é compreendida apenas como preparação para a vida adulta, mas como sujeito 

psíquico pleno, em constante interação com imagens arquetípicas e coletivas. Autores pós-

junguianos ressaltam que o Self está presente desde o nascimento, evidenciando que, desde 

cedo, a criança expressa conteúdos simbólicos e inconscientes. 

Dessa forma, o brincar, os contos de fadas e os sonhos infantis não devem ser 

interpretados como meras fantasias passageiras. Ao contrário, constituem modos privilegiados 

pelos quais a psique infantil manifesta seu dinamismo, suas potencialidades e sua capacidade 

de transformação. Esses elementos funcionam como recursos de elaboração simbólica, 

conectando a criança à totalidade de sua experiência interior e à herança coletiva da humanidade 

(STEIN, 2004, p. 32). 

Stein (2004, p. 34), ao reunir contribuições de autores junguianos contemporâneos, 

destaca que a infância deve ser compreendida como uma etapa de grande riqueza simbólica, na 

qual emergem imagens do Self que orientam o desenvolvimento da personalidade. Nesse 

contexto, o brincar, os contos e os sonhos infantis constituem vias privilegiadas para a 

manifestação do inconsciente coletivo, permitindo à criança elaborar conteúdos internos e dar 

forma à sua experiência psíquica. 

De maneira análoga, a adolescência é entendida como um período de intensificação do 

processo de individuação, marcado por crises de identidade e pela busca de novos símbolos, 

capazes de reorganizar a relação do sujeito com o mundo (JUNG, 2012, p. 60; STEIN, 2004, p. 

35). Assim, a psicologia junguiana enfatiza que infância e adolescência são períodos 

estruturantes da vida, nos quais a mediação simbólica — seja pelo brincar, pelas narrativas ou 

pela criatividade — desempenha papel fundamental no amadurecimento da personalidade. 

 

 



14 
 

 

2.3 O brincar e o espaço potencial 

O brincar simbólico é compreendido, na Psicologia Analítica, como uma manifestação 

legítima do Self. Por meio da atividade lúdica, a criança expressa afetos, conflitos e conteúdos 

inconscientes, utilizando imagens simbólicas para representar sua experiência interior. Jung 

(2012, p. 50) ressalta que o símbolo constitui a melhor expressão possível de algo que ainda 

não foi completamente apreendido pela consciência, conferindo ao brincar um papel de 

mediação entre o consciente e o inconsciente. 

Jacoby (1994, p. 82) destaca que, quando o brincar não é controlado ou dirigido pelo 

adulto, a criança tem a oportunidade de reorganizar sua realidade interna, elaborar traumas e 

desenvolver resiliência psíquica. Nesse processo, o terapeuta ou educador assume uma postura 

de escuta simbólica, permitindo que a criança transite livremente entre os mundos da fantasia e 

da realidade. 

Winnicott (1975, p. 41) contribui para a compreensão do brincar a partir da noção de 

“espaço potencial”, definido como um campo transicional onde a atividade lúdica se constitui 

como experiência criativa. Nesse espaço, a criança pode experimentar a si mesma de forma 

integrada, segura e espontânea. Para a Psicologia Analítica, esse conceito é análogo ao campo 

simbólico, no qual conteúdo do Self podem emergir, ser elaborados e integrados. 

A dimensão arquetípica do brincar simbólico também pode ser analisada a partir da 

tensão entre os arquétipos do Puer aeternus e do senex. O Puer representa a criança eterna, 

vinculada à espontaneidade, criatividade e imaginação, enquanto o senex simboliza ordem, 

estrutura e disciplina (MONTEIRO, 2010, p. 58). Nos contos de fadas, essa polaridade é 

recorrente, evidenciada na oposição entre heróis jovens que desafiam normas estabelecidas e 

velhos sábios que oferecem orientação ou limites. 

Essa dialética é essencial para o desenvolvimento psíquico, pois a vitalidade infantil 

requer tanto a leveza do Puer quanto a organização do senex. O brincar simbólico expressa essa 

dinâmica ao permitir que a criança invente mundos imaginários enquanto lida com regras e 

papéis sociais. Assim, o jogo torna-se um espaço no qual forças arquetípicas se encontram, 

favorecendo a integração psíquica e preparando o caminho para o processo de individuação. 

Jung (2011, p. 24), em seu ensaio “Sobre a psicologia da figura da criança”, enfatiza 

que o arquétipo da criança representa tanto a imaturidade e a fragilidade quanto o potencial de 

renovação e totalidade da vida psíquica. Esse símbolo aparece em mitos, sonhos e contos de 

fadas, frequentemente na forma de figuras salvadoras ou heroicas, que trazem consigo a 

promessa de transformação. 



15 
 

 

O brincar e os contos de fadas, nesse sentido, são compreendidos como expressões privilegiadas 

do arquétipo da criança, pois permitem à psique infantil dramatizar conteúdos inconscientes e 

abrir caminho para o processo de individuação. A criança que brinca ou que se identifica com 

personagens das narrativas simbólicas está, de fato, em contato com imagens arquetípicas que 

orientam seu desenvolvimento interno (JUNG, 2011, p. 24; JACOBY, 1994, p. 82). 

Hillmann (2008, p. 30), em O Livro do Puer, aprofunda a compreensão do arquétipo da 

criança eterna, destacando seu vínculo com a imaginação, criatividade e abertura ao futuro. 

O Puer representa tanto a vitalidade e entusiasmo pela vida quanto os riscos de imaturidade e 

fuga da realidade. Nos contos de fadas, ele aparece como herói jovem e aventureiro, capaz de 

enfrentar provas e trazer consigo a promessa de renovação. 

O brincar infantil pode ser compreendido como manifestação direta desse arquétipo, 

pois permite à criança experimentar a leveza, inventividade e contato com o mundo simbólico. 

Ao dramatizar papéis e criar narrativas, a criança expressa aspectos do Puer que a conectam ao 

potencial de transformação e crescimento. Assim, o brincar simbólico confirma-se como um 

espaço privilegiado no qual imagens arquetípicas fundamentais da infância emergem e se 

integram ao desenvolvimento psíquico. 

 

2.4 Contos de fadas como narrativas arquetípicas 

Os contos de fadas são compreendidos, na abordagem junguiana, como narrativas simbólicas 

que traduzem, em linguagem imagética, os conflitos e transformações psíquicas do processo de 

individuação. Von Franz (1990, p. 45) afirma que essas histórias constituem expressões puras 

dos arquétipos, e que sua estrutura revela, de forma simbólica, o caminho de superação de 

obstáculos internos. Elementos recorrentes nos contos — como o herói que parte para a 

aventura, a bruxa que representa o aspecto sombrio do feminino, a fada que simboliza proteção 

e auxílio do Self, bem como o castelo, a floresta e os animais falantes — funcionam como 

expressões arquetípicas que mobilizam o imaginário infantil e ressoam com suas vivências 

inconscientes (VON FRANZ, 1990, p. 47). 

Jacoby (1994, p. 96) ressalta que os contos de fadas funcionam como instrumentos de 

elaboração simbólica, possibilitando à criança reconhecer e transformar angústias, medos e 

desejos. Ao ouvir ou dramatizar essas histórias, a criança ativa seus recursos internos de 

simbolização, integra polaridades e fortalece sua estrutura psíquica. 

Marie-Louise Von Franz (1990, p. 52) aprofunda a compreensão dos contos como 

estruturas simbólicas que refletem a “anatomia psíquica” da humanidade, essas narrativas 

operam como representações imagéticas de processos interiores atemporais, carregando uma 



16 
 

 

sabedoria coletiva que não apenas diverte, mas orienta e transforma a psique. Os contos “não 

surgem da imaginação consciente, mas da repetição e depuração arquetípica ao longo do 

tempo”, tornando-os material privilegiado para o acesso ao inconsciente coletivo. 

Em A sombra e o mal nos contos de fada (VON FRANZ, 1985, p. 13), a autora enfatiza 

que essas histórias oferecem um caminho de confrontação com a sombra — entendida como o 

conjunto de conteúdos inconscientes, pessoais e coletivos, ainda não integrados à consciência. 

Ao representar conflitos com figuras como bruxas, madrastas ou personagens ambíguos, os 

contos permitem que crianças e adultos entrem em contato com aspectos sombrios de forma 

simbólica e segura.  

 Uma parte do problema é enxergar e admitir a existência da sombra, mas o 

grande problema ético surge quando se decide expressá-la conscientemente 

 (VON FRANZ, 1985, p. 13). 

 

A dimensão simbólica dos contos é particularmente relevante no contexto escolar, pois 

oferece à criança não apenas um espelho de seus conflitos internos, mas também modelos 

imaginativos de transformação. Por meio de provas, perdas, ajudas mágicas e redenções, os 

enredos ativam o processo de individuação, conceito central da Psicologia Analítica que 

descreve o movimento da psique rumo à totalidade (VON FRANZ, 1990, p. 48). Segundo a 

autora, o conto de fadas contém um mapa simbólico da travessia psíquica, mostrando à 

consciência possibilidades de superação de desafios internos. 

O caráter universal e atemporal dos símbolos presentes nos contos permite que eles 

sejam compreendidos mesmo por crianças muito pequenas, cuja linguagem é 

predominantemente imagética e emocional. Por essa razão, Von Franz (1990, p. 49) considera 

os contos de fadas instrumento educativo profundo, não apenas em função moralizante, mas 

como via de expressão do Self, funcionando como “espelhos arquetípicos da alma”. 

Oliveira (2019, p. 27) reforça que, ao brincar, a criança dramatiza papéis, elabora 

conflitos e amplia sua capacidade simbólica. No espaço escolar, essa atividade favorece novas 

formas de interação, criatividade e autonomia, ampliando a função simbólica da instituição 

educacional. 

 

2.4.1 A sombra nos contos  

Dentro da perspectiva junguiana, a figura da sombra ocupa um lugar central no processo 

de individuação. Marie-Louise Von Franz (1985, p. 13) aprofunda essa discussão ao destacar 



17 
 

 

que, nos contos de fadas, a sombra é frequentemente projetada em personagens como bruxas, 

madrastas, vilões ou animais ameaçadores. Esses personagens representam aspectos da psique 

que ainda não foram reconhecidos ou que foram reprimidos, sendo necessário confrontá-los 

para promover desenvolvimento e transformação psíquica. 

Segundo Von Franz (1985, p. 13), a sombra consiste em conteúdos inconscientes, tanto 

pessoais quanto coletivos, que foram rejeitados pelo ego ao longo do processo de adaptação 

social. No entanto, esses elementos não desaparecem; ao contrário, continuam atuando a partir 

do inconsciente. Para a autora, é justamente ao confrontar a sombra que o indivíduo inicia um 

movimento ético de autorreconhecimento 

Nos contos de fadas, esse confronto simbólico é representado através de provas e 

obstáculos enfrentados pelo herói. Esses desafios exigem coragem, discernimento e 

transformação interna, sendo a integração da sombra um passo essencial na jornada arquetípica 

descrita nessas narrativas. Tal processo reflete o trabalho psíquico necessário para alcançar 

maior consciência e totalidade. 

Von Franz (1985, p. 14) observa ainda que, ao lidar com o mal presente nos contos de 

fadas, muitas vezes não se trata de destruí-lo, mas de reconhecê-lo e transformá-lo. Essa 

abordagem oferece uma lição relevante tanto no processo educacional quanto no terapêutico: a 

criança, ao escutar ou dramatizar essas histórias, é convidada a reconhecer que possui dentro 

de si sentimentos ambivalentes, como raiva, inveja ou medo, e que é possível elaborá-los 

simbolicamente. 

Dessa forma, os contos de fadas funcionam como veículos simbólicos de integração da 

sombra, permitindo que conteúdos psíquicos desafiadores sejam assimilados de maneira lúdica, 

segura e profundamente significativa, promovendo crescimento emocional e desenvolvimento 

interior. 

 

2.5 A escola como expressão da subjetividade infantil  

A escola, enquanto espaço privilegiado de convivência e aprendizagem, possui um 

potencial significativo para o acolhimento da subjetividade infantil e para a promoção do 

desenvolvimento integral da criança. No entanto, práticas pedagógicas tradicionais 

frequentemente concentram-se de maneira excessiva na cognição e no desempenho acadêmico, 

negligenciando a dimensão simbólica, afetiva e emocional do desenvolvimento infantil 

(OLIVEIRA, 2019). Tal limitação pode restringir a expressão da psique e comprometer o 

processo de individuação, especialmente na fase em que o Self emerge por meio da brincadeira, 

dos contos e da imaginação. 



18 
 

 

Para Jung (2012), a educação não deve se limitar à adaptação ao mundo externo, mas 

deve visar a realização interior do indivíduo, permitindo-lhe entrar em contato com suas 

próprias imagens internas e com o inconsciente coletivo. Nesse contexto, a escola pode ser 

compreendida como uma representação do arquétipo do Pai, oferecendo estrutura, limites e 

mediação com a sociedade. Entretanto, quando não equilibrada pela dimensão da escuta e do 

acolhimento, associada ao arquétipo materno, a instituição pode provocar uma ruptura precoce 

da relação da criança com seu Self, tornando o ambiente educativo formal um espaço limitado 

para a expressão simbólica. 

Neumann (1990) reforça que a criança necessita de um “vaso continente”, isto é, um 

espaço simbólico seguro que funcione como prolongamento da relação primal com o cuidador, 

permitindo que os conteúdos internos emergam de maneira protegida e significativa. A escola, 

quando sensível à linguagem simbólica do brincar, dos contos de fadas e das narrativas 

imaginativas, pode assumir essa função de continente psíquico, promovendo a emergência de 

imagens arquetípicas e possibilitando sua elaboração simbólica. 

A perspectiva de educadores contemporâneos corrobora essa visão. Oliveira (2019) 

observa que o professor deve atuar como mediador simbólico, criando um espaço que favoreça 

a expressão da imaginação infantil, a escuta ativa e a criação coletiva. Segundo o autor, a 

ausência de atividades lúdicas e de oportunidades para dramatização e experimentação 

simbólica pode empobrecer a vida psíquica da criança, prejudicando seu desenvolvimento 

emocional e psíquico e limitando o progresso no processo de individuação. 

Além disso, autores como Freire (1996) enfatizam que a escola deve ser um espaço de 

diálogo e cocriação do conhecimento, no qual a criança é reconhecida como sujeito ativo, capaz 

de interpretar, questionar e simbolizar sua experiência. Ao integrar elementos lúdicos e 

simbólicos ao currículo, a escola permite que a criança conecte experiências internas e externas, 

facilitando o desenvolvimento de autonomia, criatividade e pensamento crítico. Vygotsky 

(1998) também reforça a importância do contexto social e simbólico na aprendizagem, 

argumentando que o desenvolvimento cognitivo e emocional se dá de forma mediada pela 

interação com adultos e pares, e que o brincar constitui um instrumento privilegiado de 

internalização de valores, normas e significados. 

Nesse sentido, o papel da escola, à luz da Psicologia Analítica, vai além da mera 

transmissão de conhecimento formal. A instituição deve facilitar o desenvolvimento integral da 

criança, reconhecendo-a como ser simbólico, capaz de entrar em contato com imagens 

arquetípicas e integrar experiências internas. A mediação simbólica, aliada à escuta, à 

brincadeira e à expressão artística, transforma a escola em um campo educativo de suporte 



19 
 

 

emocional e psíquico, no qual a criança pode experimentar, simbolizar e organizar suas 

vivências (JUNG, 2012; NEUMANN, 1990; OLIVEIRA, 2019). 

A valorização do ambiente simbólico escolar também implica repensar práticas 

pedagógicas. Ao incluir contos, dramatizações, atividades artísticas e jogos simbólicos, a escola 

cria condições para que a criança explore diferentes aspectos do Self, enfrente medos, elabore 

conflitos e desenvolva resiliência emocional. Assim, o espaço escolar torna-se paralelo ao 

espaço familiar, oferecendo contenção psíquica, orientação e oportunidade de transformação, 

ao mesmo tempo em que prepara o sujeito para interações sociais complexas e para a construção 

de identidade. 

Portanto, a escola, compreendida como ambiente simbólico, desempenha um papel 

crucial na mediação entre a experiência interna da criança e o mundo externo. Ela se configura 

não apenas como local de aquisição de saberes formais, mas como espaço de desenvolvimento 

psíquico, emocional e simbólico, contribuindo para a formação de indivíduos autônomos, 

criativos e integrados, capazes de dialogar com seu próprio Self e com o coletivo de maneira 

consciente e saudável. 

 

2.6 O jogo e a Psicomotricidade Relacional 

Pesquisas recentes têm destacado a importância do jogo simbólico na clínica infantil, 

sobretudo quando associado à Psicomotricidade Relacional. Essa abordagem, desenvolvida por 

André Lapierre e Bernard Aucouturier, compreende o brincar como uma experiência integral, 

envolvendo corpo, emoção e imaginação. Segundo Silva e Santos (2020), o jogo simbólico, 

nesse contexto, favorece a expressão espontânea da criança, permitindo que ela dramatize 

conflitos internos, elabore tensões psíquicas e ressignifique situações de seu cotidiano. 

Na Psicomotricidade Relacional, o brincar é compreendido como um processo 

dinâmico, que se desenvolve por diferentes fases — incluindo momentos de inibição, 

agressividade, fusionalidade e conquista de autonomia (LAPIERRE; AUCOURTURIER, 

2004). Cada etapa mobiliza aspectos emocionais e simbólicos fundamentais, auxiliando a 

criança a lidar com sentimentos de dependência, agressividade e busca de identidade. Nessa 

perspectiva, o corpo torna-se mediador da experiência simbólica, funcionando como veículo de 

comunicação entre consciente e inconsciente. 

Essa abordagem dialoga profundamente com a Psicologia Analítica, na medida em que 

Jung (2012) aponta que o símbolo constitui a melhor expressão possível de conteúdos 

inconscientes ainda não plenamente assimilados pela consciência. De maneira complementar, 

Winnicott (1975) descreve o brincar como experiência criativa e essencial para a constituição 



20 
 

 

do Self. Portanto, o jogo simbólico, seja no âmbito escolar ou clínico, pode ser considerado 

prática terapêutica em si mesma, favorecendo o processo de individuação da criança. 

Ao articular corpo e psique, a Psicomotricidade Relacional amplia a compreensão do 

brincar simbólico, evidenciando que este não se limita a uma atividade lúdica, mas constitui 

uma via privilegiada de desenvolvimento emocional, social e arquetípico. Dessa forma, o jogo 

simbólico torna-se recurso educativo e clínico, atuando como caminho de integração da criança 

consigo mesma e com o mundo, promovendo saúde psíquica, criatividade e amadurecimento 

emocional. 

 

2.7 Psicoterapia infantil junguiana e o brincar simbólico 

A psicoterapia infantil, na perspectiva junguiana, enfatiza a centralidade do brincar 

como via privilegiada de expressão simbólica e de transformação psíquica. Golfeto (1989) 

destaca que a técnica só se torna efetiva quando acompanhada da presença autêntica do analista, 

pois o fator decisivo não é apenas o método, mas a qualidade da relação terapêutica estabelecida 

com a criança. 

Nesse contexto, a transferência e a contratransferência são fundamentais para que a 

criança vivencie experiências emocionais semelhantes à relação mãe-bebê, o que possibilita a 

emergência de vínculos transformadores. Outro aspecto essencial é a relação entre ego e Self, 

compreendida como eixo estruturante do desenvolvimento psíquico (JUNG, 2012; 

NEUMANN, 1973). Durante o brincar espontâneo, símbolos de totalidade, como o círculo, o 

quadrado e a mandala, frequentemente surgem, funcionando como expressões imagéticas da 

busca por integração e equilíbrio da personalidade. 

As técnicas psicoterápicas infantis junguianas — incluindo desenho, jogos e, sobretudo, 

o Sand play — favorecem a externalização dos conteúdos inconscientes de forma não verbal, 

criativa e transformadora. No espaço protegido da relação analítica, a criança projeta seu mundo 

interno em imagens e narrativas, elaborando conflitos, construindo novos significados e 

fortalecendo o ego. 

Dessa maneira, o brincar é compreendido como uma atividade simbólica que conecta 

consciente e inconsciente, abrindo caminho para o processo de individuação. Ao dar forma 

concreta às fantasias e vivências internas, a criança encontra meios de reorganizar seu mundo 

psíquico, retomando a possibilidade de crescimento, integração e saúde mental. 

 

 

 



21 
 

 

2.8 O Sand play como técnica de intervenção infantil 

Dentre as técnicas empregadas na psicoterapia infantil junguiana, o Sand play ocupa 

posição de destaque, pois permite à criança a expressão de conteúdos inconscientes de maneira 

não verbal, lúdica e criativa. Pelegrineli e Cury (2015) destacam que, ao manipular areia e 

miniaturas, a criança projeta simbolicamente seu mundo interno, construindo cenários que 

revelam aspectos centrais de sua vida psíquica. 

Em estudo de caso relatado pelas autoras, uma paciente de oito anos, inicialmente 

atendida pela queixa de ingestão de alimentos não comestíveis, demonstrou ao longo das 

sessões a emergência de símbolos relacionados ao complexo materno, como figuras ligadas à 

maternidade, bebês e alimentação. A técnica de Sand play possibilitou que esses conteúdos 

surgissem de forma compensatória, favorecendo sua elaboração no setting terapêutico. 

O vínculo terapêutico estabelecido entre terapeuta e paciente foi essencial para que os 

símbolos projetados pudessem ser trabalhados e integrados à consciência, promovendo 

mudanças significativas, tais como diminuição de sintomas ansiosos, maior capacidade de 

simbolização e melhora na relação com a mãe. 

Dessa forma, o Sand play revela-se como recurso valioso na psicoterapia infantil 

junguiana, ampliando as possibilidades expressivas da criança, favorecendo a elaboração de 

complexos e fortalecendo o processo de individuação. A técnica permite, portanto, a criação de 

um espaço seguro e simbólico no qual a criança pode explorar, dramatizar e integrar suas 

experiências internas de maneira transformadora. 

 

2.9 O brincar no espaço escolar à luz da Psicologia Analítica 

O brincar simbólico, além de constituir-se como atividade central para o 

desenvolvimento psíquico da criança, configura-se também como recurso pedagógico de 

grande relevância. Oliveira (2019), em sua dissertação, ressalta que a Psicologia Analítica 

oferece contribuições significativas para compreender o lugar do brincar na escola, sobretudo 

por reconhecê-lo como atividade simbólica que conecta a criança a conteúdos arquetípicos e 

coletivos da experiência humana. 

Ao brincar, a criança é capaz de dramatizar papéis, elaborar conflitos internos e ampliar 

sua capacidade de simbolização. No espaço escolar, essa atividade assume uma dimensão ainda 

mais ampla, pois permite que os alunos experimentem novas formas de interação, criatividade 

e autonomia. Nesse contexto, o professor deve ser compreendido como mediador simbólico, 

facilitando a expressão da imaginação infantil, valorizando a escuta ativa e promovendo a 

criação coletiva. 



22 
 

 

Oliveira (2019) alerta, contudo, que a ausência de espaços lúdicos na escola pode 

comprometer o desenvolvimento simbólico, empobrecendo a vida psíquica da criança e 

limitando seu processo de individuação. Assim, a defesa do brincar simbólico na escola implica, 

simultaneamente, preservar uma dimensão essencial da infância e reconhecer o papel da 

educação na formação integral do sujeito. 

Dessa forma, o brincar simbólico na escola não deve ser entendido apenas como 

entretenimento ou atividade complementar, mas como instrumento pedagógico e psíquico 

fundamental, capaz de interligar aprendizagem, desenvolvimento emocional e expressão 

simbólica. Essa compreensão abre caminho para o capítulo seguinte, no qual se abordará a 

prática do brincar e dos contos de fadas no contexto escolar, analisando como essas experiências 

podem ser incorporadas de maneira estruturada e intencional no processo educativo, 

promovendo o desenvolvimento integral da criança. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

 

CAPÍTULO III -O BRINCAR E OS CONTOS DE FADAS NO CONTEXTO 

ESCOLAR 

 

Este capítulo tem como objetivo analisar o uso do brincar simbólico e dos contos de 

fadas no contexto escolar, articulando teoria e prática pedagógica à luz da Psicologia Analítica. 

Busca-se compreender como a criança manifesta seu mundo interno, suas emoções e conflitos 

por meio do lúdico, e de que forma a escola pode oferecer espaço seguro para essa expressão 

simbólica. 

 

3.1 O brincar simbólico como instrumento pedagógico 

O brincar simbólico é reconhecido, na Psicologia Analítica, como uma linguagem 

psíquica fundamental da infância. Não se trata apenas de uma atividade recreativa, mas de uma 

forma estruturada de expressão do inconsciente, capaz de organizar experiências internas, 

integrar polaridades psíquicas e favorecer o desenvolvimento da personalidade da criança 

(JUNG, 2012; NEUMANN, 1990). 

Na escola, o brincar simbólico desempenha múltiplas funções pedagógicas e 

psicológicas, conforme descrito a seguir: 

 

3.1.1 Expressão de conteúdos inconscientes 

Durante o jogo simbólico, a criança projeta aspectos de sua vida psíquica de forma não 

verbal e dramatizada. Elementos como monstros, castelos, princesas, dragões ou heróis 

representam arquétipos universais, mas também temas pessoais, como conflitos familiares, 

medos ou desejos (VON FRANZ, 1990). 

Por exemplo, a figura do herói pode simbolizar o esforço da criança para superar 

obstáculos internos, enquanto a bruxa ou vilão representa aspectos reprimidos ou 

desconhecidos do eu (VON FRANZ, 1985). Ao encenar essas narrativas, a criança tem a 

oportunidade de testar soluções, experimentar papéis e elaborar emoções em um espaço seguro. 

 

3.1.2 Integração da sombra e desenvolvimento emocional 

O brincar simbólico possibilita à criança entrar em contato com o que Jung denominou 

“sombra”, ou seja, os conteúdos inconscientes que ainda não foram integrados à consciência. 

Enfrentar simbolicamente desafios e vilões permite que a criança reconheça seus medos, 

frustrações e agressividade, promovendo crescimento emocional (VON FRANZ, 1985). 



24 
 

 

No contexto escolar, isso se traduz em habilidades importantes, como resiliência, 

autocontrole e capacidade de resolução de conflitos, que não podem ser ensinadas apenas por 

instrução direta, mas surgem do engajamento simbólico e experiencial. 

 

3.1.3 Desenvolvimento da criatividade e autonomia 

O faz-de-conta estimula a imaginação, a criação de narrativas e a invenção de soluções 

originais. Hillmann (2008) destaca que o arquétipo do Puer, representado pela criança eterna, 

está diretamente associado à criatividade e à abertura para o novo. 

No contexto pedagógico, atividades lúdicas simbólicas: 

 permitem que a criança experimente papéis variados, desenvolvendo 

flexibilidade cognitiva; 

 incentivam a exploração de diferentes perspectivas, promovendo empatia; 

 favorecem a construção de autonomia e iniciativa, pois a criança decide sobre 

a história, os personagens e os desfechos. 

 

3.1.4 Interação social e construção de vínculos 

O brincar simbólico em grupo constitui um espaço de socialização estruturada, no qual 

a criança aprende a negociar regras, compartilhar ideias e cooperar. A dramatização de contos 

ou situações imaginárias exige que as crianças se comuniquem, estabeleçam papéis e respeitem 

os limites dos colegas, contribuindo para a formação de vínculos afetivos e sociais 

(WINNICOTT, 1975; OLIVEIRA, 2019). 

 

3.1.5 Papel do educador como mediador  

Na perspectiva junguiana, o adulto não deve dirigir o brincar, mas preservar o espaço 

simbólico, oferecendo segurança e atenção às manifestações da psique infantil (JUNG, 2012). 

O educador atua como facilitador ou mediador simbólico, observando: 

 temas recorrentes nas brincadeiras; 

 expressões emocionais intensas ou conflitos projetados; 

 arquétipos emergentes que possam refletir necessidades de suporte 

emocional. 

Essa postura permite que a criança internalize significados, organize experiências 

internas e avance em seu processo de individuação, integrando aspectos conscientes e 

inconscientes da personalidade. 

 



25 
 

 

CAPÍTULO IV - O BRINCAR COMO VIA DE EXPRESSÃO DO 

INCONSCIENTE INFANTIL 

O presente capítulo tem como objetivo explorar o brincar simbólico como via de 

expressão do inconsciente infantil, enfatizando sua relevância tanto no desenvolvimento 

psíquico quanto no contexto escolar. A partir das discussões apresentadas nos capítulos 

anteriores sobre contos de fadas, ludicidade e papel da escola como ambiente simbólico, será 

analisado de que forma o jogo simbólico permite à criança exteriorizar emoções, conflitos e 

conteúdos inconscientes, favorecendo a integração psíquica e o processo de individuação. 

 

4.1 O brincar simbólico como via de expressão do inconsciente  

A análise do material teórico e prático desenvolvido nos capítulos anteriores permite 

afirmar que o brincar simbólico atua como linguagem privilegiada pela qual a criança 

exterioriza, dramatiza e organiza conteúdos psíquicos que, de outra forma, permaneceriam 

inacessíveis à consciência. A partir da leitura junguiana, as cenas lúdicas — o faz-de-conta, as 

sequências narrativas e as repetições temáticas — não são meras representações superficiais do 

cotidiano, mas projeções de imagens arquetípicas, tais como a Grande Mãe, o Herói, a Sombra 

e o Oroboros (JUNG, 2012; NEUMANN, 1990). 

Essa função mediadora do símbolo torna o jogo um mecanismo de integração entre 

consciente e inconsciente, favorecendo processos iniciais de diferenciação do ego e de 

constituição de sentido. Nesse sentido, Winnicott (1975) destaca que o brincar se localiza em 

um espaço potencial, um território intermediário entre realidade interna e externa, no qual a 

criança pode experimentar papéis, confrontar medos e criar soluções simbólicas para impasses 

emocionais. 

Do ponto de vista hermenêutico, a leitura junguiana do material lúdico exige 

procedimentos específicos: reconstituir sequências de brincadeiras, observar a recorrência e 

transformação de motivos, relacioná-los a narrativas culturais e articular as produções ao 

contexto de vida da criança (JACOBY, 1994). Tais práticas permitem diferenciar entre um 

conteúdo meramente imitativo e uma verdadeira emergência simbólica que indica trabalho 

psíquico em curso. 

Portanto, compreende-se o brincar como via legítima de elaboração simbólica, cuja 

função ultrapassa o entretenimento, configurando-se como instrumento de integração psíquica, 

desenvolvimento emocional e avanço no processo de individuação. 

 

 



26 
 

 

 

4.2 Contos de fadas e a construção de sentido na infância 

Os contos de fadas, conforme discutido no referencial teórico, funcionam como mapas 

narrativos que condensam estruturas arquetípicas e oferecem trajetórias simbólicas de 

transformação. Von Franz (1990, p.9) considera-os “a expressão mais pura e simples dos 

processos psíquicos do inconsciente coletivo”, ressaltando que a transmissão oral ao longo das 

gerações depura suas imagens e garante sua ressonância simbólica. 

Na prática escolar, a utilização dos contos de fadas — seja pela leitura, dramatização ou 

reescrita — amplia a capacidade simbólica da criança, oferecendo um campo seguro de 

elaboração de afetos complexos. Mesmo sem compreensão intelectual, os símbolos atuam por 

ressonância emocional, permitindo que conteúdos inconscientes sejam dramatizados e 

transformados (SILVEIRA, 1992). 

Outro aspecto relevante é o confronto simbólico com a sombra. Para Von Franz (1985, 

p. xx), personagens como bruxas, madrastas cruéis ou dragões representam aspectos negados 

do eu que precisam ser integrados. Nesse processo, a criança é convidada a reconhecer medos 

e sentimentos ambivalentes, encontrando na narrativa possibilidades de transformação 

simbólica. Assim, o conto de fadas, ao invés de ser apenas entretenimento, constitui uma via de 

cura e reorganização psíquica. 

 

4.3 A escola como espaço de mediação simbólica 

A análise evidencia que a escola, enquanto instituição cultural, pode tanto limitar quanto 

potencializar a dimensão simbólica da infância. Quando reduzida ao ensino de conteúdos 

formais, empobrece a vida psíquica; entretanto, quando compreendida como vaso continente 

(NEUMANN, 1990), pode oferecer à criança um espaço seguro de simbolização. 

Nesse sentido, Paulo Freire (1996, p.25) destaca a escola como espaço de diálogo e Co 

construção do conhecimento, no qual a criança é reconhecida como sujeito ativo. Vygotsky 

(1998, p.105) acrescenta que o desenvolvimento cognitivo e emocional ocorre de forma 

mediada pela interação com adultos e pares, sendo o brincar um instrumento privilegiado dessa 

mediação. 

Assim, cabe ao professor assumir o papel de mediador simbólico (OLIVEIRA, 2019) 

preservando o espaço lúdico, observando motivos recorrentes nas brincadeiras e possibilitando 

que a criança simbolize suas experiências de forma criativa. Tal postura aproxima a escola de 

sua função ampliada: formar sujeitos integrais, capazes de articular razão e imaginação, 

cognição e simbolização. 



27 
 

 

 

4.4 Implicações pedagógicas e psicológicas 

A partir das análises realizadas, é possível indicar algumas implicações práticas para o 

contexto escolar e psicológico: 

1. Curricularização do lúdico simbólico — integrar brincadeiras e narrativas 

ao currículo escolar como parte estruturante do processo educativo, e não apenas como 

atividade complementar. 

2. Formação docente — preparar professores para reconhecer e acolher 

conteúdos simbólicos emergentes, atuando como mediadores e não como diretores das 

brincadeiras. 

3. Espaço e recursos — assegurar ambientes destinados ao brincar, como 

cantos simbólicos, caixas de areia e materiais de dramatização. 

4. Avaliação qualitativa — observar narrativas e símbolos emergentes como 

indicadores de desenvolvimento emocional e psíquico, complementando medidas 

tradicionais. 

5. Ética e diversidade — trabalhar os contos de fadas respeitando a pluralidade 

cultural, evitando leituras moralizantes ou reducionistas. 

Essas implicações reforçam que promover o brincar simbólico e as narrativas 

arquetípicas na escola constitui também uma prática de cuidado com a saúde mental infantil, 

favorecendo o desenvolvimento integral, a criatividade e a capacidade de simbolização (JUNG, 

2012; OLIVEIRA, 2019). 

 

4.5 Síntese final 

O presente capítulo evidenciou que o brincar simbólico e os contos de fadas, quando 

acolhidos pela escola e mediados por educadores sensíveis à linguagem simbólica, constituem 

recursos fundamentais para o desenvolvimento psíquico, emocional e social da criança. Ao 

dramatizar papéis, integrar a sombra e se identificar com trajetórias arquetípicas, a criança 

constrói narrativas de sentido que acompanham seu processo de individuação, favorecendo a 

expressão de conteúdos inconscientes que, de outra forma, permaneceriam inacessíveis à 

consciência (JUNG, 2012; VON FRANZ, 1985; NEUMANN, 1990). 

Além disso, o brincar simbólico oferece oportunidades para que a criança desenvolva 

competências emocionais, como resiliência, autocontrole e empatia, e habilidades sociais, como 

cooperação, negociação e estabelecimento de vínculos afetivos. Ao experimentar diferentes 

papéis e situações, ela aprende a lidar com conflitos internos e externos, promovendo a 



28 
 

 

construção de significado pessoal e a organização de experiências psíquicas complexas 

(SILVEIRA, 1992; WINNICOTT, 1975). 

A escola, nesse contexto, é chamada a transcender o papel de mera transmissora de 

conteúdos e tornar-se um espaço de mediação simbólica, diálogo e criação coletiva. A atuação 

do educador como mediador simbólico é essencial para preservar o espaço lúdico, observar os 

símbolos emergentes nas brincadeiras e oferecer suporte às manifestações psíquicas da criança, 

favorecendo a internalização de significados e o desenvolvimento integral do sujeito 

(OLIVEIRA, 2019; FREIRE, 1996; VIGOTSKI, 1998). 

Portanto, a prática educativa, ao integrar o brincar simbólico e as narrativas arquetípicas 

ao cotidiano escolar, aproxima-se da proposta junguiana de formação integral, na qual educar 

significa, em última instância, criar condições para que o indivíduo se conheça, se compreenda 

e se realize como ser único e autônomo. Essa abordagem evidencia que a dimensão simbólica 

não é apenas complementar, mas essencial para a promoção da saúde psíquica, do crescimento 

emocional e da capacidade de construção de sentido na infância, fortalecendo o processo de 

individuação e o desenvolvimento de sujeitos criativos, críticos e emocionalmente equilibrados 

(JUNG, 2012). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



29 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O presente estudo teve como objetivo analisar o brincar simbólico e os contos de fadas 

no contexto escolar à luz da Psicologia Analítica, compreendendo-os como instrumentos de 

elaboração psíquica e de desenvolvimento integral da criança. Partiu-se da hipótese de que tais 

práticas, quando acolhidas e mediadas pela instituição escolar, favorecem não apenas a 

aprendizagem formal, mas também a integração psíquica, a criatividade e o processo de 

individuação. 

Ao longo do trabalho, foi possível demonstrar que o brincar simbólico constitui uma 

linguagem fundamental da infância, por meio da qual a criança expressa conteúdos 

inconscientes, projeta imagens arquetípicas e elabora conflitos emocionais. Em consonância 

com Jung (2012), Neumann (1990) e Winnicott (1975), observou-se que o jogo espontâneo 

funciona como espaço de mediação entre consciente e inconsciente, possibilitando a 

organização da vida psíquica e o fortalecimento do ego em direção à totalidade. 

Da mesma forma, os contos de fadas revelaram-se narrativas de profunda relevância, 

pois condensam símbolos universais que ressoam com a psique infantil. Conforme apontado 

por Von Franz (1985; 1990), essas histórias funcionam como verdadeiros “mapas da alma”, 

permitindo à criança enfrentar a sombra, vivenciar provas simbólicas e encontrar soluções 

criativas para seus dilemas internos. No espaço escolar, a leitura e a dramatização dos contos 

ampliam a capacidade simbólica, favorecem a integração emocional e fortalecem a construção 

de sentido. 

A escola, nesse contexto, emerge como campo privilegiado de mediação simbólica. Ao 

reconhecer o brincar e a imaginação como dimensões essenciais do desenvolvimento, a 

instituição amplia sua função educativa para além da transmissão de conteúdos formais, 

assumindo-se como ambiente de escuta, acolhimento e criação coletiva. Dialogando com Paulo 

Freire (1996) e Vygotsky (1998), este estudo reforça a importância da escola como espaço 

dialógico, no qual a criança participa ativamente da construção do conhecimento e da 

simbolização de sua experiência. 

Entre as principais contribuições deste trabalho, destaca-se a articulação entre 

Psicologia Analítica e práticas educativas, evidenciando a relevância do brincar e das narrativas 

arquetípicas para o desenvolvimento integral da criança. Ressalta-se, ainda, a necessidade de 

formação docente voltada para a escuta simbólica e para a mediação de processos lúdicos, bem 

como a importância de espaços institucionais que favoreçam a expressão criativa e simbólica 

da infância. 



30 
 

 

Todavia, reconhece-se algumas limitações: trata-se de uma pesquisa de caráter 

essencialmente teórico, que, embora consistente, carece de estudos empíricos longitudinais 

capazes de demonstrar, de forma sistemática, os efeitos do brincar simbólico e dos contos de 

fadas no contexto escolar. Recomenda-se, portanto, que futuras investigações combinem 

metodologias qualitativas e quantitativas, ampliando a base de evidências e aprofundando a 

compreensão sobre o impacto dessas práticas no desenvolvimento psíquico e pedagógico. 

Conclui-se, assim, que o brincar simbólico e os contos de fadas, quando integrados ao 

cotidiano escolar, não são apenas recursos auxiliares de aprendizagem, mas instrumentos 

fundamentais de simbolização, de saúde mental e de formação da personalidade. Ao promover 

o encontro entre imaginação e conhecimento, subjetividade e cultura, a escola contribui para 

que a criança se torne, nas palavras de Jung (2012), “aquilo que de fato é”, avançando em seu 

processo de individuação. 

Ao encerrar este estudo, reafirma-se a convicção de que a infância é um território 

simbólico por excelência, no qual o brincar e as narrativas fabulares revelam, em linguagem 

viva, o diálogo entre consciente e inconsciente. A escola, quando reconhece esse universo e se 

abre ao simbólico, torna-se mais do que espaço de ensino: transforma-se em campo de 

individuação, em lugar onde a criança pode experimentar-se, simbolizar suas vivências e 

aproximar-se de sua totalidade interior. 

A Psicologia Analítica nos recorda que a tarefa de educar não se restringe a transmitir 

conteúdos, mas a acompanhar o indivíduo em seu processo de tornar-se quem ele é. Nesse 

sentido, o brincar simbólico e os contos de fadas mostram-se como instrumentos que não apenas 

ensinam, mas também curam; não apenas divertem, mas estruturam; não apenas encantam, mas 

conduzem ao encontro com o Self. 

Dessa forma, este trabalho se encerra com a certeza de que, ao valorizar o brincar, a 

imaginação e as imagens arquetípicas, a educação caminha lado a lado com a psique, 

reconhecendo que toda criança traz em si uma centelha criativa e transformadora. Educar, 

portanto, é participar desse processo sagrado: o florescimento da alma em direção à sua própria 

inteireza. 

 

 

 

 

 

 



31 
 

 

REFERÊNCIAS 
 

AUCOURTURIER, Bernard; LAPIERRE, André. A psicomotricidade relacional. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2004. 

FORDHAM, Michael. The first years of self. London: Free Association Books, 1983. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996. 

GOLFETO, José Hércules. Psicoterapia infantil: uma abordagem junguiana. Arquivos Brasileiros de Psicologia, 
Rio de Janeiro, v. 41, n. 3, p. 79–94, 3º tri., ago. 1989. 

HILLMAN, James. O livro do Puer. São Paulo: Paulus, 2008. 

JACOBY, Mario. Psicoterapia junguiana e a pesquisa contemporânea com crianças. Petrópolis: Vozes, 1994. 

JUNG, Carl Gustav. A criança. In: JUNG, Carl Gustav. A criança divina: ensaios sobre o arquétipo da criança. 
Petrópolis: Vozes, 2011. p. 43–75. 

JUNG, Carl Gustav. O desenvolvimento da personalidade. Petrópolis: Vozes, 1991. 

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1991. 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. 6. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. 

JUNG, Carl Gustav. Psicologia e educação. Petrópolis: Vozes, 2012. 

MONTEIRO, Dulcinéa da Mata Ribeiro (org.). Puer–Senex: dinâmicas relacionais. Petrópolis: Vozes, 2010. 

NEUMANN, Erich. A criança: desenvolvimento da consciência. São Paulo: Cultrix, 1990. 

NEUMANN, Erich. A criança: estrutura e desenvolvimento psíquico. Rio de Janeiro: Vozes, 1990. 

NEUMANN, Erich. A origem e o desenvolvimento da consciência. São Paulo: Cultrix, 1990. 

NOÇÕES da infância na Psicologia Analítica. Revista Brasileira de Psicologia Analítica, São Paulo, v. 28, n. 1, 
p. 45–62, 2010. 

OLIVEIRA, Gustavo Rodrigues. O brincar simbólico na escola à luz da Psicologia Analítica. 2019. 182 f. 
Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Estadual Paulista, Faculdade de Filosofia e Ciências, Marília, 
2019. 

OLIVEIRA, Maria do Carmo. O brincar na escola: mediação simbólica e desenvolvimento infantil. São Paulo: 
Cortez, 2019. 

PELEGRINELI, Karen Juliana; CURY, Maria Elisa Gisbert. Intervenção infantil na abordagem analítica junguiana 
por meio da técnica de Sand play. Revista de Iniciação Científica da USC, Bauru, v. 12, n. 1, p. 31–42, 2015. 

SILVA, Josiane Michalchechen da; SANTOS, Jéssica Caroline dos. A influência do jogo simbólico no setting 
psicoterapêutico à luz da Psicomotricidade Relacional. Pluralidades em Saúde Mental, Curitiba, v. 9, n. 1, p. 66–
80, jun./jul. 2020. DOI: 10.17648/2447-1798-revistapsicofae-v9n1-5. 

SILVEIRA, Nise da. A criança e seus símbolos. In: JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 1992. 

SILVEIRA, Nise da. Imagens do inconsciente. São Paulo: Ática, 1992. 

SILVEIRA, Nise da. O mundo das crianças. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1992. 

STEIN, Murray (org.). Psicanálise junguiana. Petrópolis: Vozes, 2004. 

VIGOTSKI, L. S. A formação social da mente. 6. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

VON FRANZ, Marie-Louise. A interpretação dos contos de fadas. São Paulo: Paulus, 1990. 

VON FRANZ, Marie-Louise. A sombra e o mal nos contos de fadas. São Paulo: Paulus, 1985. 

VON FRANZ, Marie-Louise. Psicologia e contos de fadas. São Paulo: Cultrix, 1990. 

WINNICOTT, Donald W. O brincar e a realidade. Rio de Janeiro: Imago, 1975. 

WINNICOTT, Donald W. Playing and reality. London: Tavistock Publications, 1975. 

WINNICOTT, Donald W. Realidade e Jogo. Rio de Janeiro: Imago, 1975. 

 


