
 

 
PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO RIO DE 

JANEIRO CENTRO DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS HUMANAS 
DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA  

CURSO DE PSICOLOGIA  

SOPHIA AIRÃO SANTA-ROSA  

AUTOCLIVAGEM NARCÍSICA: 
MECANISMO DE DEFESA E POSSIBILIDADE DE VIDA  

 
 
 
 
 
 
 
 

Rio de Janeiro  
2025 

 



 

SOPHIA AIRÃO SANTA-ROSA 

AUTOCLIVAGEM NARCÍSICA: 
MECANISMO DE DEFESA E POSSIBILIDADE DE VIDA 

Monografia apresentada ao Departamento de  
Psicologia do Centro de Teologia e Ciências  
Humanas da Pontifícia Universidade 
Católica  do Rio de Janeiro como requisito 
parcial para a  obtenção do título de Bacharel 
em Psicologia.  

Renata Mello 
 

 

 
Rio de Janeiro  

2025 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A doença foi bem a razão 

De todo o impulso de criar 

Criando eu pude me curar 

Criando eu me tornei são.”   

  

Heinrich Hein  

 



 

AGRADECIMENTOS  

 

À Renata Mello, orientadora desta monografia, não somente pela guia sensível, mas 

principalmente por inspirar seu tema. Foi por meio dela que pude conhecer, para além do 

traumático, a vida remanescente na clivagem e suas delicadas nuances, tão fascinantes.    

 

À Daniela Romão, minha supervisora, por constantemente me ensinar sobre uma clínica 

implicada, situada e sensível. Considero um privilégio ter dado meus primeiros passos 

clínicos sendo acompanhada por um olhar tão delicado e presente. As supervisões e 

monitorias deixarão saudade, mas os ensinamentos que adquiri sempre me farão companhia.   

 

À Isabel Fortes, que foi minha professora de Psicanálise III e permitiu meu primeiro contato 

com Ferenczi e sua teoria do trauma. Apesar dos três anos passados, lembro-me, como se 

fosse ontem, da minha curiosidade e encantamento ao ouvir sobre o tal do “bebê sábio”. 

 

À Terezinha Féres-Carneiro e Andrea Magalhães, pelos ensinamentos acadêmicos e por me 

apresentarem a importância e o valor da pesquisa e da escrita. 

 

Aos meus pais, Ana Helena e Walter, por todo suporte que permitiu meu crescimento e, 

eventualmente, a produção deste trabalho. Agradeço, especialmente, à minha mãe, por tudo - 

a presença, suporte, amor, fantasia, parceria e compreensão, que foram essenciais no processo 

de escrita desta monografia, mas que existiram por toda a minha vida, permitindo o meu 

devir. 

 

À minha avó, Valdete, por ser a gargalhada e a música da casa. Com seu jeito único, vaidoso, 

rigoroso, ponderador, protetor, “estóico”, poético e extremamente parceiro, cuidou (e cuida) 

de mim com muito amor e “gaiatices”. Agradeço, também, por ter me apresentado diferentes 

melodias e leituras, a importância dos estudos, de ter com quem contar e de viver com um 

sorriso no rosto. Vovó, “I love you”. 

 

 



 

À Waninha, pela “mente aberta”, pela política e inspiração. 

 

À Laís, pela irmandade, pelas risadas sinceras que distraem qualquer caos e por ser confidente 

de tantos medos, desejos e conquistas. 

 

À Victória, pela inspiração que se deu de tantas formas. 

 

Aos meus amigos, pelas alegrias e histórias compartilhadas. Agradeço, em especial, aos que 

acompanharam de perto toda ou alguma parte da minha trajetória universitária, sempre 

oferecendo incentivo.  

 

Aos meus colegas de supervisão, pela parceria na psicanálise e pela construção mútua de um 

espaço em que tantas trocas, ensinamentos, inseguranças e vulnerabilidades puderam existir. 

Em especial, agradeço à Laura, amiga e companheira de graduação, pelas vezes em que, com 

seu jeito acelerado, me “empurrou para frente” junto com ela, sendo incentivo de coragem e 

determinação. 

 

Aos meus pacientes, pela confiança e pelos ensinamentos práticos, forçando-me a encarar o 

não-saber, que me movimenta na busca incansável de mais conhecimento.  

 

À Casa Verde e todas as pessoas que já passaram por lá. Com cada vivência aprendo sobre 

psicanálise, psicose, amor, incertezas e sobre mim. Agradeço, em especial, aos amigos que fiz 

nessa jornada e que tornam a entrega exigida no trabalho muito mais leve. 

 

À dança e à música, por terem sido um refúgio necessário na elaboração desta monografia, 

oferecendo acolhimento em momentos de medo e desesperança.  

 

 

 

 

 



 

 

 

RESUMO 

  

Resumo: Esta monografia investiga a autoclivagem narcísica como resposta paradoxal ao 

traumatismo, articulando suas bases teóricas, expressões clínicas e implicações para o 

trabalho analítico. Partindo da leitura ferencziana do trauma, destaca-se o papel do 

desmentido, da confusão de línguas e da solidão radical na constituição de uma subjetividade 

fragmentada, que recorre à autoclivagem como gesto de salvamento. No primeiro capítulo, 

examina-se o traumatismo em sua dimensão relacional e real, enfatizando a ruptura do eu, a 

autoplastia e a emergência de fragmentos cindidos cujo desligamento entre afetividade e 

intelecto produz formas ambivalentes de sofrimento. Estas formas são exploradas no segundo 

capítulo, que aprofunda a progressão traumática, explorando a maturidade acelerada, a 

função órfica e a figura do “bebê sábio” como modos de existência que asseguram a 

continuidade da vida à custa de um alto preço afetivo. No terceiro capítulo, discute-se a 

clínica da clivagem, evidenciando os desafios de uma análise marcada pela literalidade, 

quebra da capacidade associativa e presença de discursos intelectuais que ocultam um 

sofrimento irrepresentável. A partir das contribuições de Ferenczi e autores contemporâneos, 

argumenta-se que o manejo clínico requer elasticidade técnica, disponibilidade sensível e tato 

como forma de contrastar a frieza originária do trauma. Conclui-se que a autoclivagem 

narcísica, mais do que patologia, constitui um modo legítimo de subjetivação e 

sobrevivência, convocando uma clínica que reconheça a fragmentação como possibilidade de 

vida e ofereça, na relação analítica, a presença afetiva que faltou no momento originário do 

horror. 

  

Palavras-chave: Autoclivagem narcísica; Trauma; Ferenczi; Progressão traumática; Clínica 

da clivagem. 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO  

  

  

INTRODUÇÃO....................................................................................................................8   

 

1.​ TRAUMA E CLIVAGEM...........................................................................................11 

 

2.​ A PROGRESSÃO TRAUMÁTICA............................................................................20 

 

3.​ A CLÍNICA DA CLIVAGEM.....................................................................................27 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS.............................................................................................39 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS...............................................................................41   

 

 

 

 



 

INTRODUÇÃO 

 

A autoclivagem narcísica, formulada por Sándor Ferenczi em suas obras, delineia um 

modo singular de preservação da vida frente ao choque traumático. Longe de reduzir-se a uma 

fragmentação psíquica patológica a ser unificada, esse fenômeno revela um movimento 

criativo do sujeito, que produz, em meio ao horror, condições para seguir existindo. Trata-se, 

portanto, de um mecanismo de defesa que, ao mesmo tempo em que mutila, protege; que 

rompe, conserva; que produz devastação, mas também inaugura formas inéditas de 

organização psíquica (Baracat & Belo, 2025; Gondar, 2012; Reis, 2017c). Explorar as 

nuances desse funcionamento, entendendo suas bases, efeitos e expressões clínicas, é o que 

orienta o presente trabalho. 

Se, historicamente, a psicanálise clássica inclinou-se a compreender o trauma pela via 

da fantasia e do conflito intrapsíquico, Ferenczi recoloca a ênfase no acontecimento real, na 

violência concreta e no impacto disruptivo da ausência de um ambiente cuidador (Ferenczi, 

1932, 1933). A complexidade do traumatismo - e dos efeitos que convoca - exige um 

alargamento da escuta clínica, uma elasticidade técnica e uma sensibilidade que a prática 

psicanalítica tradicional, por vezes, não alcança (Ferenczi, 1928b). Os sujeitos clivados, 

marcados por um sofrimento literal, pouco simbolizado e frequentemente inacessível às vias 

interpretativas (Vertzman, 2002), desafiam qualquer modelo rígido, demandando um analista 

capaz de adaptar-se ao analisando - e não o contrário. Essa clínica, que envolve fragmentação, 

silêncios, retraimento afetivo, intelectualizações precoces e uma aparência de maturidade 

extrema (Câmara & Herzog, 2023; Reis, 2017a), é aquela para a qual este estudo pretende 

contribuir. 

Para tanto, apresento os fundamentos ferenczianos acerca do traumatismo, enfatizando 

o papel do desmentido, da confusão de línguas e do abandono afetivo na constituição 

subjetiva (Ferenczi, 1932, 1933). Discuto, também, a ruptura do eu diante da comoção 

psíquica, explorando a autoclivagem como reação autoplástica necessária para a 

sobrevivência. Nesse horizonte, aprofundo a noção de fragmentação subjetiva, da literalidade 

traumática e dos modos pelos quais o afeto perde sua ligação ao eu, instaurando uma cisão 

entre intelecto e sensibilidade (Ferenczi, 1932, 1934). Torna-se possível compreender, assim, 

8 



 

o importante paradoxo que atravessa o fenômeno: a clivagem, apesar de destrutiva, mostra-se 

como salvamento. 

Nesse sentido, é retomada a ambiguidade constitutiva da clivagem, explorando aquilo 

que Ferenczi (1933) nomeia de prematuração ou progressão traumática. Aqui, destaco a 

emergência precoce de capacidades intelectuais e de cuidado que, embora impressionantes, 

carregam um custo afetivo elevado - aquilo que Reis (2017a) descreve como “maturidade 

extrema”. A imagem do “bebê sábio” (Ferenczi, 1933), que consolida a função órfica e o 

movimento autoprotetivo, evidencia o drama de crianças que amadurecem para sobreviver: 

fragmentos cuidadores precoces convivem sem contato com núcleos destruídos. A discussão 

aprofunda o tensionamento entre brilhantismo intelectual, anestesia afetiva e solidão radical 

(Mello, Féres-Carneiro & Magalhães, 2019). A progressão traumática se dá, portanto, não 

apenas como efeito do trauma, mas como forma de vida que se organiza diante do 

insuportável. 

Com isso em mente, introduzo a discussão clínica, expondo de que maneira o sujeito 

clivado chega à análise: discursos altamente intelectualizados, dificuldades associativas, 

retraimento, rigidez e silêncios que expressam a literalidade traumática (Vertzman, 2002). A 

partir de Ferenczi (1928b), especialmente de suas críticas à hipocrisia profissional, apresento 

a necessidade de uma clínica baseada no tato psicológico, na sensibilidade e na capacidade de 

“sentir com” o paciente. Exploro a função órfica do analista e seu papel vitalizante (Baracat & 

Belo, 2025), destacando o resgate da ternura infantil (Kupperman, 2019) e o reconhecimento 

como avesso do desmentido (Gondar, 2012). Concluo, assim, que a análise se apresenta como 

espaço de criação de novos circuitos afetivos e de reencantamento com o mundo, 

possibilitando que o analisando torne-se autor de sua própria história, e não mais a vítima 

(Reis, 2017b).  

Por fim, cabe destacar um aspecto que atravessa este trabalho e que justifica a escolha 

do tema. Como graduanda em psicologia, encontrei, na obra de Ferenczi, não apenas um 

campo teórico instigante, mas uma sensibilidade rara, capaz de reconhecer, com precisão e 

delicadeza, a dor infantil e suas sobrevivências na vida adulta. A forma com que o psicanalista 

húngaro descreve os efeitos traumáticos como maneiras paradoxais de existir diante da 

violência despertou em mim um interesse profundo. A autoclivagem narcísica, com toda sua 

9 



 

complexidade e ambivalência, oferece um modo de compreender sujeitos que insistem em 

viver, mesmo quando a vida lhes foi quase arrancada. Estudar esse fenômeno se tornou, para 

mim, um modo de reconhecer essas sobrevivências, buscando exercer um trabalho clínico 

mais sensível e atento ao sofrimento, muitas vezes tímido, do analisando. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 



 

CAPÍTULO 1 - TRAUMA E CLIVAGEM 

 

O trauma, tema muito abordado de diferentes maneiras no meio psicanalítico, foi 

bastante pensado por Ferenczi, psicanalista húngaro, de maneira inovadora. Suas experiências 

clínicas com casos considerados “inanalisáveis”, ou seja, aqueles que desafiavam a teoria e 

prática da psicanálise tradicional por não serem suficientemente abarcados por ela, 

contribuíram para essa necessidade de inovação e elasticidade (Knobloch, 1998, p. 34). 

 Para o psicanalista húngaro, a subjetividade humana se constitui por meio das 

relações, isto é, das relações entre o corpo e o mundo (Gondar, 2017b). Com isso em mente, 

considerando o destaque unilateral que vinha sendo feito à dimensão das fantasias psíquicas, 

propõe uma nova ênfase, apontando a importância de levar em consideração, também, a 

realidade - situações que de fato aconteceram (Knobloch, 1998). Enfatiza o papel do meio 

externo no processo de subjetivação do sujeito e, consequentemente, na formação traumática 

(Ferenczi, 1933), perspectiva retomada por Knobloch (1998, p. 46) ao afirmar que “o trauma 

psíquico é real e o conflito é com o meio externo”. Aprofundando essa visão, Pinheiro (1995) 

ressalta que o trauma ferencziano pressupõe a intervenção de um fator exógeno, que não 

apenas impõe uma mudança abrupta no aparelho psíquico, mas também o mobiliza em sua 

totalidade, evidenciando a dimensão disruptiva da realidade sobre a pessoa.  

Nesse sentido, nos encontramos diante de um movimento bastante incomum proposto 

por Ferenczi (1928a): que a família se adapte à criança, e não o contrário. Ao seu ver, o 

primeiro passo para que isso seja feito envolve a compreensão das crianças por parte dos 

adultos que as recebem. Eles, por sua vez, devem, para isso, “compreender-se melhor eles 

próprios” a fim de alcançar alguma representação de sua vida psíquica. A realização de tal 

ato, porém, é mais difícil do que poderíamos imaginar, e a dificuldade representa o maior 

obstáculo relacionado à compreensão de questões cruciais da educação, isto é, o esquecimento 

dos pais de sua própria infância. Sobre esse primeiro erro parental, o psicanalista pontua “a 

que ponto as crianças são sensíveis, mas os pais não o crêem; não podem imaginar a extrema 

sensibilidade de seus filhos [...]” (Ferenczi, 1928a, p. 1,2,5).  

O autor fala ainda sobre a necessidade de tratar as crianças com prudência, 

oferecendo-lhes a possibilidade de agir de acordo com seus impulsos, mas também de 

11 



 

sublimá-los, de modo que aprendam a direcionar necessidades primitivas no sentido da 

utilidade. Gomes (2016), em relação a isso, aponta que, além dos estímulos externos que 

podem, por vezes, ultrapassar o limite do que o bebê pode tolerar, existe um mundo de 

excitações internas que o infante só é capaz de suportar com o auxílio do ambiente.  

A partir dessa ideia, torna-se lógica a importância que Ferenczi (1929) direciona ao 

acolhimento oferecido (ou não) por parte do ambiente para o desenvolvimento infantil. O 

autor propõe a ideia de “hóspedes que não foram bem-vindos”, referindo-se às crianças cujo 

ambiente de crescimento não foi adaptado à elas - até mesmo naqueles casos em que eram 

genuinamente desejadas. Fatores externos, como luto parental ou sobrecarga 

emocional/material, por exemplo, acabam fazendo com que sejam acolhidas de maneira 

pouco amorosa. Nessas condições, as crianças notam em seus cuidadores “sinais conscientes e 

inconscientes de aversão ou impaciência”, registros esses capazes de “quebrar” sua vontade 

de viver (Ferenczi, 1929, p. 48-49). 

Estando mais próximo do não-ser individual, torna-se mais simples, para o bebê, 

retornar a esse momento diante da ausência de forças vitais, fracas no nascimento, que o 

direcionam a outro sentido. Cabe ao ambiente cuidador, por meio de um tratamento e 

educação amorosos, ternos e cuidadosos, oferecer o “fortalecimento”, permitindo à criança 

uma imunização contra pulsões destrutivas. Sem isso, na existência de um acolhimento rude e 

sem carinho, a criança “morre facilmente e de bom grado” ou conserva uma “aversão à vida” 

(Ferenczi, 1929, p. 49-50). Balint (1968, p. 63) nos apresenta ideia semelhante ao afirmar que 

a resposta a alguma desarmonia entre sujeito e objeto consistirá em sintomas ruidosos e 

intensos que permitem a emergência de movimentos de destruição, agressividade e 

desintegração, capazes de consumir o sujeito, como se o self fosse rompido. Enquanto isso, a 

prevalência de uma harmonia (imunizadora) instaura “uma sensação de bem-estar calmo e 

tranquilo”. 

 ​ Torna-se viável explorar melhor o possível “abismo” entre pais e filhos a partir dos 

níveis distintos aos quais ambos pertencem. Os adultos, “falantes” da linguagem da paixão, 

situam-se em um nível passional, repleto de ambivalências, paixões, ódio e culpa. As 

crianças, por sua vez, “falantes” da linguagem da ternura, encontram-se em um nível terno 

(também chamado de estágio do amor objetal passivo), que buscam sempre preservar. Ele é 

12 



 

caracterizado por sua imaturidade (personalidade não plenamente desenvolvida), caráter 

lúdico e inocência (Ferenczi, 1933). Na comunicação entre ambos, o adulto, capaz de acolher 

o infante, seria responsável, utilizando-se da ternura, por “traduzir” e apresentar o mundo à 

criança. Diante da ausência dessa tradução cuidadosa, uma “confusão de línguas” se instaura 

e, a partir dela, o fator traumático explorado por Ferenczi (1933, 103). 

O autor elucida o traumatismo, especialmente sexual, a partir de um enredo em que 

adulto e criança que se amam, brincam. Esse jogo, mesmo que assuma, porventura, formas 

eróticas, permanece sempre no nível da ternura. O adulto, entretanto, com tendências 

psicopatológicas, confunde as brincadeiras lúdicas infantis com desejos passionais de alguém 

já maduro sexualmente, deixando-se levar, inconsequentemente, para a prática de atos 

sexuais. Diante da força e autoridade esmagadoras do adulto, o infante, ainda frágil para 

protestar até mesmo em pensamento, vê-se sem defesa física ou moral. Dominado pelo pavor, 

emudece, sendo incapaz de resistir ou recusar, podendo, inclusive, perder a consciência – 

encontra-se em estado de choque, experimentando uma aniquilação do sentimento de si 

(Ferenczi, 1933; Gondar, 2017a).  

A criança, assim, responde automaticamente ao abuso, obedecendo e submetendo-se 

ao agressor, de maneira que antecipa seus menores desejos e vontades (Ferenczi, 1933). 

Segundo Liberman (2013), o movimento de adivinhação representa uma “inversão de 

adaptação” em que, em vez do adulto se adaptar às necessidades da criança, ela é quem se 

adapta às mínimas necessidades do adulto/agressor, "esquecendo-se completamente de si" e 

identificando-se inteiramente com ele (Ferenczi, 1933, p. 102). Diante dessa desvalorização 

absoluta do desejo infantil é de se esperar que, em geral, a criança torne-se, inclusive, mais 

facilmente submissa ao desejo do outro, como argumenta Gondar (2017b). De todo modo, por 

meio da identificação ansiosa que se dá, a criança introjeta o abusador, que passa a existir, 

então, apenas como conteúdo intrapsíquico, e não mais como realidade externa. Mesmo que 

esse conteúdo seja submetido ao processo primário – sendo "modelado e transformado de 

maneira alucinatória, positiva ou negativa" –, o crucial é que a agressão deixa de existir como 

realidade exterior (Ferenczi, 1933, p. 102). Tal fenômeno diz respeito à primeira reação a um 

choque traumático, que é sempre uma ruptura com a realidade, representando uma “psicose 

passageira” (Ferenczi, 1930, p. 61). Com isso, durante o transe traumático, a criança alcança 

13 



 

sua intenção: mesmo a um alto custo, mantém a situação de ternura preexistente (Ferenczi, 

1933). 

Durante esse processo, entretanto, a criança esbarra em um obstáculo: ao introjetar seu 

agressor, introjeta também a culpa dele, o que provoca uma mudança significativa no infante 

(Ferenczi, 1933). Ao mesmo tempo inocente e culpado, o mesmo passa a entender-se como 

merecedor de punição pela brincadeira, até então, anódina. Segundo Gondar (2017b), a 

criança violentada por quem ama, encontra-se em estado de choque e confusão, vendo-se sem 

referências. Nesse contexto, a incorporação da culpa de quem a feriu parece ser a única saída 

viável — afinal, qualquer outra alternativa implicaria a perda daquele que, mesmo temido, 

segue sendo amado e precisado. Trata-se, como ressalta a autora (2017, p. 97), de "uma 

questão de vida ou morte" física e psíquica. Em outras palavras, o infante, visando o 

salvamento do adulto, sujeita-se a uma injustiça, isto é, arca com o sentimento de culpa do 

mesmo: “É mais suportável para a criança tornar-se culpada do que renunciar ao adulto 

idealizado” (Gondar, 2017b, p.97). Enquanto isso, a figura abusadora mantém-se, aos olhos 

infantis, como poderosa, forte e responsável por sua sobrevivência. De acordo com Pinheiro 

(1995, p. 73), “O objeto idealizado manterá seu lugar custe o que custar, às vezes ao preço da 

loucura da criança”. 

Ferenczi (1933) afirma como o comportamento de irritação, grosseria ou displicência 

do agressor após o abuso é capaz de agravar a confusão da criança que, já neste momento, 

encontra-se dividida (em inocente e culpada) e incapaz de confiar nos testemunhos de seus 

próprios sentidos. Essa conduta reafirma o “erro” infantil, o que aumenta ainda mais o 

sentimento de vergonha presente no infante. Diante disso, vê-se na necessidade de recorrer a 

outra pessoa, de confiança, para que possa compreender o que se passou e “dar sentido ao que 

não fez sentido” (Pinheiro, 1995, p. 68-69). Diferente do esperado, esse adulto, incapaz de 

suportar o relato infantil, age com descaso e menosprezo, negando e desmentindo o infante, 

reduzindo sua vivência real à uma fabulação. A negação do sofrimento existente por meio do 

desmentido é, justamente, “o que torna o traumatismo patogênico” (Ferenczi, 1931, p. 79) e, 

segundo Cabré (2017), ele representa um novo ataque à capacidade de dar sentido ao que foi 

ocorrido, constituindo o aspecto mais violento do trauma. Nas palavras de Ferenczi (1931, p. 

91): 

14 



 

O pior é realmente a negação, a afirmação de que não aconteceu nada, de que não 
houve sofrimento ou até mesmo ser espancado e repreendido quando se manifesta a 
paralisia traumática do pensamento ou dos movimentos; é isso, sobretudo, o que 
torna o traumatismo patogênico. 

Vale ressaltar que, até o momento descrito, a criança contava com a segurança do laço 

estabelecido com o adulto, encontrando-se, depois dele, desamparada, sem proteção ou 

suporte (Mello, 2021). Para Ferenczi (1932), é essa incerteza quanto à confiabilidade de 

alguém que representa o protótipo de toda a confusão. O que simulava uma relação afetiva se 

mostra diferente ou, até mesmo, o oposto - o infante teria, portanto, se enganado. 

[...] alguém, por sua atitude ou suas palavras, fez “cintilar” uma certa relação afetiva; 
o momento do desvario intervém quando se vai ao encontro de uma situação com 
uma certa representação antecipada e, no lugar disso, encontra-se uma outra coisa, 
frequentemente o oposto; portanto: ser surpreendido por alguma coisa. A confusão 
corresponde ao momento situado entre a surpresa e a nova adaptação. (Ferenczi, 
1932, p. 84) 

Então, sendo precedida pelo sentimento de estar seguro de si, referente a uma 

confiança excessiva no mundo e no próprio indivíduo, a comoção psíquica irrompe sempre 

sem aviso, provocando a aniquilação desse sentimento (Ferenczi, 1934). Resta, assim, uma 

decepção profunda e “solidão absoluta”, em que a falta de apoio se dá como o fator mais 

agressivo. Em completa vulnerabilidade e na ausência de defesas diante da falta de uma 

resposta adequada, o infante vê-se “à beira da não existência” (Mello, 2021, p. 63).  

Pinheiro (1995), explorando a responsabilidade do desmentido frente ao trauma, 

entende que é a partir da relação com o adulto que a criança adquire uma palavra própria. 

Nesse sentido, nos primeiros anos de vida, é ele quem assume o papel de autorizar ou não a 

existência da fala infantil que, no trauma, é interditada juntamente com a possibilidade de 

ambiguidade e polissemia das palavras (Pinheiro, 1995).  Extrapolando essa ideia, Knobloch 

(1998) indica que o desmentido não está somente no papel da não confirmação de um 

sofrimento real, mas também coloca em dúvida a própria existência daquele que o 

experienciou. Dito de outro modo, Gondar (2017b, p. 91) propõe: “O desmentido não é 

apenas uma questão de palavra: são os afetos de um sujeito, o seu sofrimento, e ele próprio 

enquanto sujeito que está sendo desmentido.” 

​ A partir disso, entende-se que a violência física é necessária, mas não suficiente para 

tornar o trauma invalidante ou patogênico (Avello, 1994; Gondar, 2017b). Isso depende, de 

fato, da capacidade de assistência que o adulto é capaz de disponibilizar (Avello, 1994); ou 

15 



 

seja, para a concretização traumática, é fundamental que a experiência de negação ocorra: “as 

variadas possíveis sequelas de um traumatismo só se consolidam diante da presença do 

desmentido” (Gondar, 2017b, p. 91). O evento violento pode ter ocorrido sem deixar sequelas 

ou deixando-as em um nível mínimo, o que, para Ferenczi (1931), seria possível diante do 

acolhimento e sinceridade oferecidos pelo adulto de confiança a quem a criança recorreu. 

Tem-se mesmo a impressão de que esses choques serão superados, sem amnésia nem 
sequelas neuróticas, se a mãe estiver presente, com toda sua compreensão, sua 
ternura e, o que é mais raro, uma total sinceridade. (Ferenczi, 1931, p. 91) 

Seguindo o caminho traumático, como resposta ao sentimento de aniquilamento 

provocado pelo desmentido, a criança desamparada, de personalidade ainda imatura, vê-se 

diante de uma única saída: a autoclivagem narcísica (Ferenczi 1933; 1931). Segundo Ferenczi 

(1933, p. 104), “não existe choque, nem pavor, sem um anúncio de clivagem da 

personalidade”. Tal fenômeno trata-se, de fato, do recurso possível diante da comoção 

psíquica que acomete o sujeito vítima de um traumatismo. De acordo com o autor, essa 

“comoção”, representa uma  

reação a uma excitação exterior ou interior, num modo mais autoplástico (que 
modifica o eu) do que aloplástico (que modifica a excitação). Esta neoformação do 
eu é impossível sem uma prévia destruição parcial ou total,  ou sem uma dissolução 
do eu precedente. Um novo ego vai se formar a partir de fragmentos, produtos mais 
ou menos elementares da decomposição deste último (explosão, pulverização, 
atomização). (Ferenczi, 1932, p. 227) 

Cabe ressaltar, diante da afirmativa, a impossibilidade de reações aloplásticas 

acontecerem devido à idade precoce em que o trauma se dá. O sujeito recorre à autoplastia 

como recurso disponível (Ferenczi, 1933). Para uma melhor compreensão dessa ideia, recorro 

ao conceito de “autotomia”, muito utilizado pelo psicanalista na intenção de oferecer uma 

analogia ao movimento de clivagem (Ferenczi, 1926). Retirado da biologia, diz respeito à 

amputação espontânea de um membro do corpo que certos seres vivos fazem neles próprios 

com o objetivo de desprender-se de uma fonte de dor e sofrimento agudo, enquanto garantem 

a segurança do restante. De modo semelhante, reage a criança abandonada: frente ao 

desprazer crescente diante da ausência de um salvamento, a autodestruição mostra-se como 

válvula de escape que permite a libertação da angústia, preferível ao sofrimento mudo 

(Ferenczi, 1934). Existe, como aponta Knobloch (1998, p. 57, 63), uma “vontade de 

sobreviver a qualquer custo”, nem que seja necessário, para isto, a destruição de si. Em 

sintonia com esse modo de sobrevivência paradoxal, Balint (1968, p. 17-18) relata que, 

16 



 

mesmo diante de intensas sensações de vazio e morte, frequentemente, há no sujeito 

traumatizado uma determinação forte, sincera e calma de “ver através das coisas”. Refere-se a 

isso como uma “estranha mistura de sentimento profundo”, em que a vontade de lutar é 

ausente, mas há, ainda assim, “uma inabalável determinação de avançar”. Ferenczi (1931, p. 

89) afirma:  

Tudo se passa verdadeiramente como se, sob a pressão de um perigo iminente, um 
fragmento de nós mesmos se cindisse sob a forma de instância autoperceptiva que 
quer acudir em ajuda, e isso, talvez, desde os primeiros anos da infância.  

Pode-se observar na autoclivagem, então, que uma parte da própria pessoa passa a 

cuidar da outra, de modo que desempenha, com ela, papéis parentais. Assim, como resposta 

ao abandono traumático, a fragmentação é capaz de anulá-lo e torná-lo “sem efeito” 

(Ferenczi, 1931, p. 87). A personalidade, portanto, procurando tornar o choque inexistente, 

“regride para uma beatitude pré-traumática”, um tempo em que o registro da ternura era 

predominante. Uma consequência, entretanto, é o aprisionamento do núcleo dessa 

personalidade “ao momento e nível do traumatismo”, representando um fragmento clivado  

extremamente sensível, “brutalmente destruído” e que “sobrevive em segredo”, precisando 

esforçar-se constantemente para sua manifestação (Ferenczi, 1933, p. 103-104; 1931, p. 88; 

1930, p. 74). De modo figurado, Ferenczi (1930) faz alusão à conversão da maior parte da 

personalidade em um teratoma, como resultado de choques intensos infantis. Resta, assim, à 

parcela poupada da personalidade, todo o trabalho de adaptação real, representando um outro 

fragmento que “sabe tudo, mas nada sente”, anestesiado (Ferenczi, 1931 p. 88). 

Vale ressaltar que a “descontinuidade subjetiva radical” que acomete o sujeito 

traumatizado faz com que as diferentes partes de sua personalidade sejam impedidas de 

comunicação e, portanto, não se reconheçam (Vertzman, 2002, p. 70). Ferenczi (1933), a 

respeito da repetição de choques traumáticos ao longo do desenvolvimento, afirma o aumento 

da quantidade de fragmentos clivados, que comportam-se todos como personalidades distintas 

e desconhecidas entre si. Vê-se algumas vantagens nesse movimento uma vez que “a cessão 

da interrelação dos fragmentos de dor permite a cada um deles uma adaptabilidade maior” e 

uma economia do conflito subjetivo, já que as partes do eu “nada querem saber umas das 

outras” e agrupam-se em diferentes tendências (Ferenczi, 1932, p. 72, 282). Nessa 

17 



 

circunstância, “cada fragmento sofre por si”, o que se torna preferível frente à unificação 

simultânea de um desprazer com múltiplas faces, que seria insuportável.  

Analisando a situação por outro ângulo, entretanto, existe uma desconexão de sentidos 

produzida pela fragmentação, de modo que o “vivido não alcança a densidade de uma 

experiência articulada” (Gondar, 2017a, p. 45). Dito de outro modo, vivências distintas não 

possuem vínculos e encontram-se em registros afetivos isolados (Reis, 2017c). As defesas 

mobilizadas - e imobilizadas -, diante da ruptura na superfície do eu, mantêm separados entre 

si os aspectos da personalidade, assim como as “memórias de vivências e os conteúdos 

psíquicos”, todos eles carregados por um excesso de excitação que não encontra possibilidade 

de derivação (Reis, 2017c, p. 104). Então, pontes entre afeto e mundo são ausentes, isto é, há 

uma “dissolução das correlações anteriores” entre uma vida sentimental e o eu (Gondar, 

2017b, p. 38; Vertzman, 2002, p. 71).   

A pessoa divide-se num ser psíquico de puro saber que observa os eventos a partir 
de fora, e num corpo totalmente insensível. Na medida em que o ser psíquico ainda é 
acessível aos sentimentos, incide todo o seu interesse no único sentimento que 
subsiste de todo o processo, isto é, o que o agressor sente. (Ferenczi, 1990, p. 142) 

Para Mello, Féres-Carneiro e Magalhães (2019), a observação externa e distanciada 

realizada pela parte intelectual é semelhante à ação de assistir a um filme. Como mecanismo 

de proteção do infante, tudo é visto de “muito longe”  - ele sai de si mesmo ou, como descreve 

Ferenczi (1932), encontra-se “ausente de si” (Gondar, 2017a, p. 45). Nas palavras de Reis 

(2017c, p. 105), entende-se que “o puro saber não tem colorido nem sentido afetivo, 

permanecendo numa esfera de abstração e esvaziamento do eu”. Existe, de fato, um 

distanciamento em relação à própria pessoa, de maneira que partes psíquicas são deixadas “à 

margem” (Mello, 2021, p. 49). Entendemos, então, esse movimento como a ruptura das 

“pontes possíveis entre a subjetividade e a objetividade do mundo”, isto é, entre sentimento e 

inteligência (Mello, Féres-Carneiro e Magalhães, 2019, p. 6). A autoclivagem, então, 

realmente permite, no sujeito, a interrupção do sofrimento, do medo da morte e do estado 

traumático de maneira geral, mas a um alto custo: seu anestesiamento. Como mencionado, a 

regressão que acomete a vida afetiva faz com que nenhuma emoção seja sentida até o fim e 

nunca é à pessoa que as coisas acontecem - “Eu não sofro mais; quando muito, uma parte do 

meu corpo” (Ferenczi, 1932, p. 250; 1934, p. 127). Pode-se pensar, como efeito da 

fragmentação, que é como se as situações não acontecessem à pessoa, somente ao seu corpo.  

18 



 

​ Torna-se importante ressaltar, como destaca Vertzman (2002), que a desconexão entre 

afetividade e intelecto não se equivale a um modo de ser frio ou insensível. Acontece que “os 

sentimentos que dão sentido à existência e ao trauma” não se referem mais ao eu e, assim, 

existe uma “estranheza radical” no momento em que o indivíduo traumatizado nota que 

algumas emoções e sensações dizem respeito a ele (p. 71). O autor argumenta, portanto, que a 

observação e o discurso na terceira pessoa funcionam como refúgio, de modo que observar o 

que já foi seu eu é como, na verdade, olhar para o outro. A construção de uma subjetividade 

baseada na noção de que os investimentos dirigidos ao mundo são da própria pessoa é 

impedida (Vertzman, 2002). 

[...] retirar dos enunciados subjetivos privilegiados a correlação entre palavras como 
me mim, minha, eu, etc., e todo um conjunto linguístico definido pela nossa cultura 
como referido à experiência privada, ao mundo das sensações imediatas e 
sentimentos, ao campo do exercício da autonomia individual. (Vertzman, 2002, p.71) 

 ​ A hipersensibilidade concomitante, profundamente escondida no fragmento destruído, 

atesta a extensa descontinuidade produzida pela ação da clivagem (Vertzman, 2002). A 

respeito disso, observamos a radicalidade desse mecanismo, que torna impossível que 

ligações psíquicas sejam estabelecidas, uma vez que o trauma referido localiza-se na ordem 

da não-representação, fora da dinâmica do recalque (Knobloch, 1998). Entende-se, portanto, 

que a autoclivagem não pode ser identificada como resultado de um conflito entre dois modos 

de satisfação; trata-se, de fato, de uma medida de defesa frente ao aniquilamento, não à 

castração (Reis, 2017a).  

Segundo Reis (1992, p. 122), as marcas deixadas pela experiência traumática nunca 

podem pertencer ao “mundo das memórias evocáveis”, uma vez que não são afirmadas, 

negadas, nem mesmo recalcadas, localizando-se no corpo, mas sempre ausentes de 

representação. Nas palavras da autora (2019, p. 57), o conteúdo clivado é aquele que está 

presente, mas não inscrito, existindo “como uma sombra”. Desse modo, o afeto, que 

encontra-se desprovido de sentido, possui as alterações orgânicas, sensações, gestos e atos 

repetitivos como suas únicas vias de expressão (Reis, 2017c, p. 105).  

(o traumatismo) Não pode ser rememorado porque jamais foi consciente, somente 
revivido e reconhecido como no passado. [...] As lembranças desagradáveis 
continuam vibrando algures no corpo (emoções).  (Ferenczi, 1932, p. 284)  

 

19 



 

CAPÍTULO 2 - A PROGRESSÃO TRAUMÁTICA 

 

Uma vez que a ambiguidade que vive a criança traumatizada foi discutida no capítulo 

anterior, torna-se possível e importante explorar a forma com que se apresenta. Clivado em 

duas instâncias, uma cuidadora e outra cuidada, o infante sobrevive de modo paradoxal, como 

evidenciam Mello e Herzog (2012) ao afirmar sua necessidade de tomar conta de si já que 

seus objetos primordiais não o fazem. Acontece que, diante da angústia da morte vivida na 

solidão traumática, disposições latentes ainda não investidas que aguardavam sua maturação 

são subitamente ativadas. Ou seja, frente à urgência traumática a criança pode vir a 

“manifestar todas as emoções de um adulto maduro”, passando a apresentar faculdades 

potenciais que antes eram apenas “virtualmente pré-formadas”, como para o casamento ou 

parentalidade, por exemplo (Ferenczi, 1933 p. 104). Trata-se, aqui, de uma aceleração da 

temporalidade, isto é, uma “queima de etapas” que perturba o ritmo de desenvolvimento da 

criança vítima do “excesso abrupto a um saber sobre a violência dos afetos humanos” (Reis, 

2017a, p. 56). Ferenczi (1933), identificando uma forma de reação ao excesso pulsional 

diferente da regressão clássica da psicanálise, nomeia esse movimento como progressão 

traumática (patológica) ou prematuração (patológica), comparando-o à maturação apressada 

de um fruto bichado ou bicado por um pássaro.  

Vale relembrar que o amadurecimento vivido pela criança clivada, seja ele no plano 

emocional e/ou intelectual, acomete somente uma parte de sua personalidade. Isso porque a 

experiência traumática faz com que seu eu seja cindido em uma “parte sensível, brutalmente 

destruída”, e outra que deve adaptar-se ao mundo, sabendo de tudo, mas nada sentindo 

(Ferenczi, 1931, p. 88). De fato, a inteligência, separada da sensibilidade, pode conquistar 

uma autossuficiência, progredindo a despeito da violência sofrida e permitindo mínimo 

apaziguamento (Mello e Herzog, 2012). Esse funcionamento autômato, que garante a 

sobrevivência, é descrito por Ferenczi (1934) como acionado por uma força interna de 

natureza desconhecida e inconsciente. Ela é capaz de avaliar com precisão matemática não 

somente a gravidade do traumatismo, mas também a capacidade de defesa disponível. Como 

uma máquina de calcular complexa, esse mecanismo gera, com segurança automática, o que 

seria “o único comportamento psíquico e físico prático e correto na situação” do trauma 

20 



 

(Ferenczi, 1934, p. 282). De caráter instintivo e organizador, o autor (1932) nomeia tal força 

como orpha. A função orpha da personalidade se separa, de maneira autoplástica, da parte 

traumatizada como um “mecanismo salva-vidas” (Baracat & Belo, 2025, p. 5). Convocada 

diante do choque traumático, ela atua a favor da conservação da vida “custe o que custar” - 

permitindo, inclusive, a instauração da loucura no lugar da morte (Ferenczi, 1932, p. 40). 

Desse modo, os impulsos órficos desempenham o “papel de um anjo da guarda”, anestesiando 

a consciência e a sensibilidade contra sensações intoleráveis, ao mesmo tempo em que criam 

alucinações de realização de promessas e fantasias de consolação. Entende-se que a orpha é, 

sem dúvidas, uma tentativa de cura criativa, mas que carrega “as cicatrizes do horror vivido 

pela criança”, representando, ao mesmo tempo, um estado patológico (Baracat & Belo, 2025, 

p. 12). 

Esse efeito da progressão traumática é explorado por Ferenczi (1934, p. 134) ao 

referir-se ao “homem abandonado pelos deuses”. Trata-se do indivíduo que, insistindo em sua 

existência, frente à impossibilidade de uma relação de objeto, vê-se forçado a investir em uma 

relação narcísica. Assim, ele escapa à realidade que o permeia e cria um outro mundo para si, 

no qual pode viver sua onipotência e assumir as vezes de “anjo da guarda” dele próprio. 

Se até aqui esteve privado de amor, inclusive martirizado, desprende agora um 
fragmento de si mesmo que, sob a forma de pessoa dispensadora de cuidados, 
prestimosa, cheia de solicitude e amor, na maioria das vezes maternal, sente piedade 
da parte restante e atormentada da pessoa, cuida dela, decide por ela, e tudo isso com 
extrema sabedoria e uma inteligência penetrante. Ela é a própria bondade e 
inteligência, um anjo da guarda, por assim dizer. (Ferenczi, 1934, p. 134) 

Nessa direção, Câmara (2018) propõe compreender a clivagem não como resultado de 

um conflito interno, mas como expressão de um paradigma do cuidado. No lugar de duas 

partes em luta, há uma dinâmica em que uma cuida e protege a outra, substituindo a ausência 

de amparo externo por um cuidado de si mesmo. A parte cuidada corresponde à criança 

ferida, mutilada e isolada, enquanto a parte cuidadora volta-se ao mundo, amadurecendo 

precocemente e assumindo funções de adaptação e vigilância. Trata-se, de fato, de um amparo 

paradoxal, nascido do desamparo - uma tentativa de preservar a vida quando o cuidado dos 

outros falhou.  

Em sintonia com o exposto, Reis (2017a) afirma que o infante traumatizado, para dar 

conta de seu sofrimento, torna-se extremamente sagaz e esperto. Energias nele existentes - até 

então em repouso ou direcionadas para a relação de objeto - despertam subitamente sob a 

21 



 

forma de solicitude, precauções e preocupações narcísicas (Ferenczi, 1934). Não precisa mais 

contar com aqueles que, após agredi-lo, recusaram-se a cuidá-lo em meio ao desamparo 

(Câmara & Herzog, 2023). Ele amadurece para que possa cuidar de si - do fragmento do seu 

eu que sobreviveu e permanece com a dor. Pensando nisso, Ferenczi (1931, p. 88; 1933, p. 

104) recorre à imagem onírica do “bebê sábio” como mais um efeito possível da progressão 

traumática e modo de existir diante da autoclivagem: trata-se de um sonho típico no qual um 

recém-nascido começa, de súbito, a falar e mostrar sua sabedoria à família, dando sábios 

conselhos aos pais e outros maiores. A criança é capaz de ensinar e passa a ocupar o papel de 

psiquiatra dos adultos como modo de se proteger do descontrole deles. Reis (2017a, p. 61), 

buscando uma aproximação da subjetividade do neném sábio, indica a estranheza que essa 

imagem produz, isto é, “um ser que, mesmo sabendo, permanece sendo um bebê”. 

Apresentam-se como crianças adoráveis, comportadas, desenvoltas e prestativas, sendo, 

frequentemente, vistas como perfeitas (Mello, Féres-Carneiro e Magalhães, 2019). Nesse 

sentido, Ferenczi (1931, p. 89) afirma: 

[...] todos nós sabemos que as crianças que muito sofreram, moral e fisicamente, 
adquirem os traços fisionômicos da idade e da sabedoria. Também tendem a cercar 
maternalmente os outros, manifestamente, estendem assim a outros os 
conhecimentos adquiridos a duras penas, ao longo do tratamento, sobre o próprio 
sofrimento; tornam-se indivíduos bons e prestimosos (Ferenczi, 1931, p. 89). 

Explorando essa posição ocupada pela criança, o psicanalista (1933) também 

desenvolve a ideia do terrorismo do sofrimento, como um dos modos de se prender um 

infante. Ocorre de tal forma que ele passa a perceber a resolução de conflitos familiares como 

responsabilidade sua - “carregam sobre seus frágeis ombros o fardo de todos os outros 

membros da família” (Ferenczi,1933, p.105). Entende-se que, por meio de uma inversão da 

posição que a criança se encontra em relação aos seus cuidadores, ela põe em jogo o desejo 

infantil de superar a sabedoria adulta (Mello, Féres-Carneiro e Magalhães, 2019). Dessa 

forma, a extensão de seu autocuidado aos outros, bem como da inteligência adquirida 

penosamente, é realizada na tentativa de que a paz e a ternura perdidas possam ser novamente 

desfrutadas (Ferenczi, 1933). Vale ressaltar que esse cuidado próprio, que se estende a 

terceiros, se expressa por meio da auto-observação, mas também de uma observação precisa 

das relações que se desenrolam em seu contexto familiar e uma “interpretação compulsiva do 

real”, sendo capaz de ler, em um nível não verbal, informações que circulam (Reis, 2017a, p. 

22 



 

59). Como bem aponta Vertzman (2002, p. 75), nesses casos, "observar o outro, mesmo que 

este outro pareça consigo, é a única ação reconhecida como sendo sua". Estabelece-se, assim, 

uma forte disposição para a solidariedade, de modo que “estas pessoas são capazes de atos 

altruístas raramente concebíveis” (Vertzman, 2002, p. 72). Segundo o autor, o desamparo do 

outro as afeta com muita intensidade, funcionando de modo que tudo que “não podem sentir 

em relação a si” é deslocado para o outro em sofrimento (Vertzman, 2002, p. 73). 

Podemos observar, nesse sentido, a existência de um custo alto e oculto para essa 

sobrevivência bem adaptada e sagaz que se desenrola. Pensando nas cicatrizes deixadas pelo 

horror vivido, entendemos que a força orpha, que atua como "mecanismo salva-vidas" e "anjo 

da guarda", torna-se responsável por “guardar” um fragmento da personalidade 

completamente destruído e sem vida. Ferenczi (1932, p. 40) indica que, diante da repetição ou 

gravidade de um choque, resta à parte materna da personalidade “esguichar toda a vida 

psíquica para fora do corpo que sofria de um modo desumano.” Então, o funcionamento 

exatamente racional e matemático presente no indivíduo clivado, só é possível devido à 

“ausência de emoções e especulações capazes de perturbar os sentidos ou desfigurar a 

realidade” (Ferenczi, 1934). Dito de outro modo, é como resposta ao estado emocionalmente 

embrionário, reduzido à essa condição pelo trauma, que a pessoa adquire uma sabedoria 

intelectual, sendo comparada, pelo autor (1932, p. 251), a um “filósofo compreensivo, 

inteiramente objetivo e sem emoção”. Podemos entender que a desconexão afetiva, portanto, 

representa o custo necessário para a performance de adaptação. Ainda em sintonia com o 

exposto, Ferenczi (1932, p. 251) afirma:  

Assim, enquanto sua vida afetiva desaparece no inconsciente e regride para uma 
sensação corporal pura, a inteligência liberta de todo sentimento realiza um 
progresso considerável, mas completamente desprovida de emoção, no sentido de 
uma performance de pura adaptação [...].  

De modo semelhante, Kupermann (2006, p. 29) nomeia a desconexão afetiva presente 

no indivíduo clivado como o “preço alto” cobrado pela aquisição precoce de maturidade e 

saber. Segundo Reis (2017a, p. 59), trata-se da perda, implicada pela autoclivagem narcísica, 

“de modalidades experienciais que organizam o registro infantil” a partir da linguagem da 

ternura. Por isso, o eu infantil, “forjado de suas feridas", torna-se incapaz de alcançar a 

polissemia do desejo, passando a organizar-se em torno de sentidos unívocos. Percebe-se, a 

partir disso, além de um comprometimento da capacidade de afetar e de ser afetado, a 

23 



 

inviabilidade “de expressão dos efeitos de amor e de ódio por uma consequente diminuição da 

potência para se afirmar de modo singular e, no limite, também da vontade de viver” 

Kupermann (2006, p. 29).  

 A partir do evidenciado acima, torna-se significativo retornar à imagem do “anjo da 

guarda”, aprofundando, agora, em sua dinâmica completa. Desse modo, além do fragmento 

que se desenvolve à duras penas em busca de um salvamento, vale direcionar o foco, também, 

à parte da personalidade que permanece destruída e, em profunda solidão, aguarda ser salva. 

O autor (Ferenczi, 1934, p. 134) apresenta, entretanto, como essa espera pode ser em vão, 

visto que tal salvamento pode fracassar e, por vezes, consumir a vida do sujeito. 

Esse anjo vê desde fora a criança que sofre, ou que foi morta (portanto, ele se 
esgueirou para fora da pessoa durante o processo de "fragmentação"), percorre o 
mundo inteiro em busca de ajuda, imagina coisas para a criança que nada pode 
salvar... Mas, no momento de um novo traumatismo, muito mais forte, o santo 
protetor deve confessar sua própria impotência e seus embustes bem-intencionados à 
criança martirizada, e nada mais resta, nessa altura, senão o suicídio, a menos que, 
no derradeiro momento, se produza algo de favorável na própria realidade. Essa 
coisa favorável a que nos referimos em face do impulso suicida é o fato de que nesse 
novo combate traumático o paciente não está inteiramente só. (Ferenczi, 1934, p. 
134) 

A cena descrita por Ferenczi, em que o anjo confessa sua impotência e se vê diante da 

possibilidade do suicídio, encontra uma interessante ressonância nas reflexões de Câmara e 

Canavêz (2020) acerca do fenômeno da autolesão. Os autores observam que, em certos casos, 

o sofrimento alcança tamanha intensidade que o sujeito, incapaz de tolerar a dor psíquica 

insuportável, encontra na ferida corporal uma via paradoxal de sobrevivência. Inspirando-se 

na noção ferencziana de autotomia, eles descrevem esse gesto como uma “morte parcial para 

evitar a morte total”, isto é, um movimento de autodestruição que tem como finalidade 

conservar a vida (Câmara & Canavêz, 2020, p. 65). Nessa perspectiva, a autolesão, embora 

autodestrutiva, se distingue dele por sua função vital. Ela se converte em um tipo de cuidado 

de si, ainda que desesperado, isto é, uma tentativa de manter a continuidade do ser quando 

toda esperança de amparo externo foi perdida. A dor, nesse contexto, torna-se o modo de 

expressar a revolta e a autoproteção. 

Entende-se, portanto, que toda bondade e prestimosidade que a criança sábia apresenta 

acompanha, ainda, um lado afetivo sensível e destruído, que, repleto de inseguranças, teme o 

fracasso e a menor adversidade (Mello, Féres-Carneiro & Magalhães, 2019). Segundo Balint 

24 



 

(1993, p. 19), trata-se de uma irregularidade súbita na estrutura psíquica total, “uma 

irregularidade que, em circunstâncias normais, estaria escondida, mas, se houver pressões ou 

forças, pode levar a uma ruptura, alterando profundamente a estrutura total.” Nesse sentido, 

Mello, Féres-Carneiro & Magalhães (2019, p. 3) indicam que o brilhantismo da sabedoria 

caminha, na realidade, com a ausência de espontaneidade afetiva, tendo em vista que “o 

avanço dos processos de maturação da criança exige alta dose de sacrifício”, ou seja, o 

distanciamento dos afetos. Câmara (2018), por esse ângulo, ressalta a ruptura entre a vida 

afetiva e a vida intelectual. A parte cuidadora, encarregada de proteger a outra do contato com 

a possível repetição do trauma, precisa tornar-se incapaz de sentir. Assim, o esvaziamento 

afetivo, segundo o autor, se dá como o meio para autopreservação. Como visto anteriormente, 

de fato, a sabedoria precoce e a bondade que caracterizam a criança sábia são inseparáveis de 

uma anestesia emocional que garante sua sobrevivência psíquica. Nesse mesmo contexto, 

Câmara e Canavêz (2020) acrescentam que, após a clivagem, o sofrimento não desaparece, 

mas é repartido entre os fragmentos da personalidade, como se assim pudesse se tornar 

suportável. Entretanto, a impossibilidade de partilhar a dor com outro conduz à uma relação 

“de si para si”, na qual cada parte sofre sozinha, prevalecendo uma solidão afetiva (Câmara e 

Canavêz, 2020, p. 66). 

Nos deparamos, enfim, com o caráter paradoxal da autoclivagem narcísica: de modo 

concomitante com o aspecto autodestrutivo do fenômeno, suas funções defensivas também 

objetivam a preservação da existência, visando uma diminuição da tensão a um nível tolerável 

para o sujeito ameaçado de desintegração (Mendes & Garcia, 2012). Trata-se de uma vivência 

marcada pela “ânsia de permanecer existindo”, em um mundo que tenta destruí-lo (Reis, 

2019, p. 49). Nas palavras de Ferenczi (1932, p. 73), “O processo de destruição tem por 

consequência a produtividade”. De maneira similar, Gondar (2021, p. 50) afirma que “traumas 

e catástrofes não são empecilhos para o desenvolvimento e a atividade criadora, mas 

justamente aquilo que fomenta ambos.” Compreendemos, portanto, a fragmentação, como 

modo criativo e legítimo de sobreviver, representando, além do mecanismo de defesa, uma 

importante forma de subjetivação e expansão psíquica que se faz bastante presente na clínica 

atual.  

25 



 

Nesse sentido, dando forma ao que será explorado mais profundamente no capítulo 

seguinte, o analista é convocado à sustentar na relação analítica o contraste da situação 

traumática, isto é, aquilo que Ferenczi (1934, p. 134) descreve como “essa coisa favorável” 

que impede o anjo da guarda de sucumbir ao suicídio: o fato de que, nesse novo combate 

traumático, o paciente não está mais inteiramente só. Cabe-lhe oferecer uma presença que 

possa acolher o sofrimento solitário, reconhecendo os suspiros de vida nele existentes e o 

fragmento ferido - e, sobretudo, pensando a clivagem não necessariamente como patologia a 

ser corrigida (“unificada”), mas como um modo legítimo de subjetivar-se diante do 

insuportável (Gondar, 2021, p. 50). Caso contrário, o analista faltará com a extrema 

sensibilidade necessária para reconhecer o sofrimento solitário do “bebê sábio”, que passará 

despercebido, já que praticamente inaudível (Mello, Féres-Carneiro & Magalhães, 2019, p. 3). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

26 



 

CAPÍTULO 3 - A CLÍNICA DA CLIVAGEM 

 

Se, até aqui, foi possível compreender a clivagem como um modo paradoxal de 

preservação da vida diante do trauma, cabe agora deslocar o olhar para o campo clínico, em 

que suas marcas se revelam de forma mais sutil e complexa. Segundo Mello, Féres-Carneiro e 

Magalhães (2015), é recorrente, na experiência clínica, o encontro com sujeitos que 

amadurecem de forma acelerada, desenvolvendo precocemente suas capacidades intelectuais. 

Desse modo, mostram-se particularmente perspicazes e responsáveis, revelando desenvoltura 

e certa independência na execução de tarefas, além de uma exigência interna severa diante do 

menor indício de fracasso, frequentemente acompanhada de um desempenho acadêmico 

exemplar.  

 São, como descrevem as autoras, “crianças muito bem-comportadas, tanto no sentido 

de portar-se quanto de conter-se” (Mello, Féres-Carneiro & Magalhães, 2015, p. 269). 

Ressaltam, entretanto, que tais características, embora socialmente valorizadas, escondem um 

custo afetivo elevado, isto é, “a moeda mais cara ao universo infantil: o brincar espontâneo” 

(p. 269). Nesse sentido, observa-se que essas crianças apresentam entraves para brincar de 

modo relaxado, preocupam-se em parecer sempre satisfeitas e agradáveis e demonstram, por 

meio de discursos sofisticados, o conhecimento adquirido. Com frequência, revelam também 

dificuldades de socialização com outros infantes, sentindo-se solitárias e deslocadas. Além 

disso, retraimento com coloração fóbica ou depressiva, sentimentos de tédio e manifestações 

compulsivas costumam estar entre as razões que as levam à análise (Mello, Féres-Carneiro e 

Magalhães, 2015). 

Esses sujeitos chegam à clínica, portanto, protegidos por uma aparência de maturidade 

e adaptação, mas atravessados por um sofrimento que se expressa de maneira silenciosa e 

disfarçada. Por trás do discurso articulado e da maturidade precoce, emerge um sofrimento 

que não pôde ser simbolizado, permanecendo exposto na superfície da experiência, tal como 

descreve Gondar (2017a) ao discutir o caráter literal do trauma. Nessa perspectiva, o trauma 

situa-se fora da dinâmica do recalque, no campo da não-representação, revelando a 

impossibilidade de estabelecer ligações e de elaborar o vivido (Knobloch, 1998). Como 

observa Kupermann (2006), esse enfraquecimento da capacidade de simbolizar repercute 

27 



 

diretamente na dinâmica do setting analítico, em que o sujeito apresenta dificuldades para 

associar livremente, evidenciando um enfraquecimento da capacidade de fantasiar e imaginar. 

Assim, a análise se depara com um entrave particular: não se trata de escutar o recalcado, mas 

aquilo que se apresenta de modo literal, direto e sem metáforas. O paciente clivado fala 

literalmente; o que se mostra claramente na clínica não é o que está oculto, mas as partes 

dissociadas do eu, que são desanexadas - “No quadro não existem elementos ocultos ou 

subentendidos; tudo está ali, à vista” (Gondar, 2017a,p. 41). 

Como observa Knobloch (1998), retomando as formulações tardias de Ferenczi, o 

traumatismo deixa marcas - no lugar de traços representacionais referentes ao recalque - e, por 

isso, só encontrará expressão ou saídas possíveis “nos silêncios, no agir, na clivagem” (p. 25). 

Em vez de representar o trauma, elas configuram sua aparição, o modo como ele insiste no 

corpo e na relação. O conceito de literalidade, proposto por Gondar (2017a), é capaz de 

nomear esse tipo de presença do trauma: algo que não se oculta no inconsciente, mas que se 

apresenta na própria superfície do discurso e do corpo. As alterações corporais, como aponta 

Reis (2017c, p. 106), são da ordem da repetição das marcas traumáticas, que se mantém 

“registradas como signos de percepção, pois são o registro de experiências vividas num tempo 

em que as palavras ainda não fazem parte do arsenal psíquico” infantil. Entende-se, portanto, 

que, na “clínica do irrepresentável” (Knobloch, 1998), o trabalho analítico vai além da 

interpretação no sentido tradicional, indicando que a técnica não é o objetivo ou objeto 

principal da análise, mas apenas um dos caminhos para o conhecimento do inconsciente do 

paciente (Ferenczi & Rank, 1924, p. 247). Nesse sentido, Ferenczi (1928b, p. 38) afirma o 

caráter negativo de um “fanatismo da interpretação”, que reflete as patologias infantis do 

analista, ressaltando a importância de que exista parcimônia em seu trabalho.  Nas palavras do 

autor: “ser parcimonioso nas interpretações, em geral, nada dizer de supérfluo, é uma das 

regras mais importantes da análise; o fanatismo da interpretação faz parte das doenças de 

infância do analista” (Ferenczi, 1928b, p. 134). 

Tal atenção à cautela que deve orientar o trabalho do analista é formulada por Ferenczi 

(1931) de modo inovador. Em vez de atribuir o insucesso de um tratamento apenas às 

resistências do analisando, o autor desloca o foco e inclui, nesse exame crítico, as resistências 

do próprio analista. Propõe, daí, o seguinte questionamento: “a causa do fracasso [do 

28 



 

tratamento] será sempre a resistência do paciente, não será antes o nosso próprio conforto que 

desdenha adaptar-se às particularidades da pessoa, no plano do método?” (Ferenczi, 1931, p. 

81). Reconhecendo que, muitas vezes, é o analista quem falha em ajustar-se ao paciente, 

Ferenczi elabora, então, o conceito de “hipocrisia profissional”. Trata-se do apego do analista 

à sua “expectativa fria e muda”, visível na postura neutra e pouco responsiva que assume (p. 

82). O autor observa que tal atitude, longe de favorecer o processo, pode justamente perturbar 

a livre associação do paciente, interrompendo o movimento espontâneo favorável ao trabalho 

analítico. 

A partir do instante em que o paciente está disposto, realmente, a abandonar-se, a 
contar tudo o que se passa nele, emerge de súbito do seu estado, em sobressalto, e 
queixa-se de que lhe é verdadeiramente impossível levar a sério seus movimentos 
internos, quando me sabe tranquilamente sentado atrás dele, fumando meu cigarro e 
reagindo no máximo, indiferente e frio, com a pergunta estereotipada: "O que é que 
lhe ocorre a esse respeito?". (Ferenczi, 1931, p. 82) 

​ Torna-se perceptível, dessa forma, o caráter violento que a hipocrisia profissional pode 

assumir. A insensibilidade expressa pelo analista faz com que o analisando sinta-se ofendido 

pela insuficiência ou ausência de interesse que percebe (Ferenczi, 1932). Segundo Kupermann 

(2006), quando o profissional se desimplica e se mantém à distância dos processos criativos 

almejados na análise, o efeito é vivido pelo paciente como verdadeiro horror, encontrando na 

experiência analítica uma reprodução do abandono irrepresentável anteriormente vivenciado. 

Na tentativa, entretanto, de manter uma imagem positiva do analista, o paciente passa a buscar 

a causa da “não-reação” ou frieza nele mesmo, ou seja, no valor do que foi por ele 

comunicado (Ferenczi, 1932). Trata-se de um gesto que retoma, de outro modo, a mesma 

lógica observada no traumatismo infantil: diante do adulto idealizado, o sujeito prefere 

assumir a culpa e sujeitar-se à uma injustiça em vez de arriscar perdê-lo (Gondar, 2017a). 

Como descreve Balint (1968), quando o analista não está verdadeiramente “ligado” ao que se 

passa e não responde de modo sintonizado com a expectativa do paciente, não surgem, na 

transferência, reações de irritação, crítica ou desagrado, como poderia se esperar fora da 

clínica da clivagem. O que se observa, na realidade, são sensações de vazio, perda, morte e 

futilidade, acompanhadas de uma submissão sem vida ao que é oferecido; afinal “tudo é 

aceito sem muita resistência, mas nada faz qualquer sentido” (Balint, 1968, p. 17). Assim, 

“finalmente, [o analisando] duvida da realidade do conteúdo que antes estava tão próximo do 

sentimento” (Ferenczi, 1932, p. 31).  

29 



 

Mantendo, então, a familiaridade da cena, aquilo que um dia havia sido vivido como 

traumatizante se repete no setting terapêutico. O abandono traumático experienciado na 

infância é revivido quando o analista, incapaz de adaptar-se ao paciente ou de reconhecer sua 

particularidade, ocupa - ainda que inadvertidamente - o lugar de agressor, fazendo com o que 

o analisando seja novamente desmentido enquanto sujeito (Gondar, 2017a). De modo 

convergente, Vertzman (2002, p. 67) afirma que, nessas situações, “o analista estaria 

reproduzindo a mesma cena que tornava estas pessoas tão frágeis e incapazes frente à 

onipotência do outro”, sendo ele aquele terceiro que nega e desmente a experiência violenta 

vivida. Entende-se, dessa forma, que a hipocrisia profissional é traumática, podendo ser, até 

mesmo, mais desestruturantes do que traumas passados (Gondar, 2017a).   

Diante do exposto, Ferenczi (1928b) ressalta, portanto, a importância de uma 

disponibilidade sensível por parte do analista, de modo que ele não resista à experiência de 

afetação mútua provocada pelo encontro analítico, evitando a reatualização da vivência 

traumática infantil (Kupperman, 2006). Nesse propósito, o autor formula aquilo que denomina 

a segunda regra fundamental da psicanálise: “quem quer analisar os outros deve em primeiro 

lugar ser ele próprio analisado” (Ferenczi, 1928b). Isso porque, como observa o psicanalista 

(1930, p. 77), diante das exigências de frustrações inerentes ao trabalho clínico, é “fácil” que 

o profissional se valha de seus pacientes para satisfazer suas próprias tendências sádicas 

inconfessadas ou, até mesmo, servindo às próprias tendências libidinais, se utilize de uma 

ternura excessiva na conduta com eles. Torna-se evidente, assim, a necessidade de uma 

análise profunda por parte do analista, uma vez que ela permite o controle das suas 

particularidades de caráter. Dessa forma, o profissional adquire a capacidade de reconhecer, 

em si mesmo, questões que os analisandos levam para o setting. Como observa Gondar 

(2017a), retomando as formulações de Ferenczi (1931), não existem casos que se furtam à 

análise, mas analistas que não se analisaram o bastante, mantendo-se fiéis a determinado 

dispositivo técnico (como a interpretação fanática) em nome de sua própria proteção e 

conforto “diante daquilo que não conhecem - e não conhecem em si mesmos” (p. 34). 

Constatar, portanto, a própria precariedade na posição de analista é condição para o 

reconhecimento genuíno da precariedade do outro, além de evitar a instauração de uma 

relação assimétrica destrutiva entre ambos (Gondar, 2012). Em continuidade a essa 

30 



 

perspectiva, a autora (2012) propõe conceber o vínculo analítico como uma parceria 

constituída justamente pela precariedade compartilhada: “[...] trata-se de reconhecer a 

precariedade de todos os envolvidos numa relação” (Gondar, 2012, p. 207). 

​ Diante disso, torna-se possível compreender que a postura analítica exigida pela 

clínica da clivagem implica uma ampliação no plano perceptível sensível, sendo importante 

que o terapeuta “se disponibilize a ser afetado pela vitalidade de presença” do outro, até 

mesmo na intensidade de seu sofrimento e dor (Reis, 2003, p. 201). Segundo Reis (2017c), tal 

abertura acarreta uma suscetibilidade à certa dissolução do eu do analista, de modo que a 

instância organizadora e coesa já não se defende da mesma forma contra invasões externas. 

Entretanto, esse comprometimento mostra-se fundamental para o progresso analítico, uma vez 

que, como afirma Ferenczi (1932, p. 161), “[...] o paciente deve sentir que o analista 

compartilha com ele a dor e que também faz sacrifícios para apaziguá-la”. Assim, os 

descompassos entre o conteúdo do que é dito e a forma com que se diz são percebidos e 

sentidos em análise, de modo que o analista se deixa atravessar “pelas intensidades que vêm 

do outro”, mantendo-se em sintonia com seus ritmos, expressões de vitalidade, tom da voz - 

enfim, “as atmosferas que se criam a cada momento” (Reis, 2003, p. 201).  

​ Alcançamos, assim, a questão do tato psicológico, isto é, a faculdade de “sentir com”, 

elaborada por Ferenczi (1928b) como uma capacidade que todo analista deve possuir. Trata-se 

de uma disposição que, privilegiando a via sensível da comunicação, possibilita ao 

profissional cultivar a disponibilidade necessária para entrar em contato com aquilo que o 

paciente sente. Nesse sentido, é por meio dela que o analista pode saber o momento e maneira 

de comunicar algo ao analisando, entre outras nuances do manejo clínico, tais como: 

[...] quando se pode declarar que o material fornecido é suficiente para extrair dele 
certas conclusões; em que forma a comunicação deve ser, em cada caso, 
apresentada; como se pode reagir a uma reação inesperada ou desconcertante do 
paciente; quando se deve calar e aguardar outras associações; e em que momento o 
silencio é uma tortura inútil para o paciente. (Ferenczi, 1928b, p. 27) 

Com isso, torna-se evidente que o profissional se engaja em um jogo no qual os 

lugares são, eventualmente, trocados: acompanhando as oscilações de intensidade dos afetos 

de vitalidade, o analista deixa-se sensibilizar por elas, experimentando-as em seu próprio 

corpo (Reis, 2017c). Retomando Reis (2017c, p. 109), a autora aprofunda essa perspectiva ao 

afirmar que “o analista se empresta ao seu paciente, não somente como ouvido, mas 

31 



 

experimentando o impacto desse sofrimento em sua própria carne”, levando ao momento em 

que as sensações estranhas que o atravessam, tornem-se familiares diante da inversão 

momentânea de lugar. Por meio desse movimento, “o analisando pode se ver de fora e ver de 

fora a experiência traumática” (p. 108). Vale ressaltar, entretanto, que a faculdade de “sentir 

com” não trata-se de uma identificação com o outro ou alienação nele. Segundo Gondar 

(2017a), justamente por não ser o paciente, o analista tem a possibilidade de sentir e pensar 

aquilo que o analisando vivencia, sem, contudo, padecer das mesmas resistências, entraves ou 

inibições. Dito sem rodeios: “sentir com não é ser como” (Gondar, 2017a, p. 47). A esse 

respeito, Ferenczi (1928b, p. 36), aproveitando-se de uma conotação musical, propõe que o 

analista procure colocar-se no diapasão do paciente, sentindo com ele todos os seus caprichos 

e humores, se atendo, com firmeza, entretanto, à “posição ditada pela experiência analítica”. 

Para tal, o autor (1928b, p. 32) indica a importância de uma oscilação perpétua entre “sentir 

com”, auto-observação e atividade de julgamento, sendo possível, assim, que o analista 

perceba “como, porque e até onde deveria ir nas suas expressões afetivas” (Gondar, 2017a, p. 

49). 

Após delimitar a importância do tato psicológico e da disposição sensível do analista, 

é possível aprofundar a postura clínica que Ferenczi descreve como fundamental para que o 

tratamento não reproduza - mas, ao contrário, contraste - a cena traumática. O psicanalista 

húngaro (1930, p. 69) coloca que o paciente deve perceber a “atitude amistosamente 

benevolente” do analista, sustentada por uma sinceridade total. Trata-se, portanto, de uma 

benevolência real, que não abandona a análise do material transferencial, mas que também 

não reproduz a frieza e insensibilidade que marcaram as vivências infantis traumáticas. 

Ferenczi (1931, p. 91) observa, nesse sentido, que “falas apaziguadoras e cheias de tato” são 

capazes de reduzir a angústia a um nível que torne novamente possível o contato com o 

paciente. Isso porque, a atitude amistosa e benevolente pode satisfazer a parte infantil da 

personalidade do analisando, aquela “faminta de ternura” (Ferenczi, 1930, p. 76). Além disso, 

tal conduta demonstra uma capacidade do analista de “falar a mesma língua da criança em 

análise”, de modo que ele disponibiliza-se também a um “devir criança", o que facilita a 

emergência de processos criativos (Kupperman, 2006, p. 31). Ao agir assim, o psicanalista se 

distingue dos adultos que, na infância, reagiram de modo inadequado frente às violências 

32 



 

vividas pelo infante, e é justamente nesse contraste que se inaugura uma possibilidade de 

elaboração.  

É uma vantagem para a análise quando o analista consegue, graças a uma paciência, 
uma compreensão, uma benevolência e uma amabilidade quase ilimitadas, ir o 
quanto possível ao encontro do paciente. Cria-se desse modo uma base graças à qual 
pode-se lutar até o fim na elaboração dos conflitos, inevitáveis a um prazo mais ou 
menos curto, e isso na perspectiva de uma reconciliação. O paciente ficará então 
impressionado com o nosso comportamento, contrastante com os eventos vividos em 
sua própria família, e, como se sabe agora protegido da repetição, atrever-se-á a 
mergulhar na reprodução do passado desagradável. (Ferenczi, 1931, p. 85) 

Então, para Ferenczi (1930, p. 76), a tendência à repetição só pode ser transformada 

em rememoração quando o analista se comporta de maneira diferente do adulto agressor, 

distinguindo o presente do passado. Enquanto o analisando identificar, na figura do 

profissional, “seus pais de duro coração”, repetirá constantemente suas reações de desafio. 

Nas palavras do autor “a semelhança entre a situação analítica e a situação infantil incita mais, 

portanto, à repetição; o contraste entre as duas favorece a rememoração” (p. 76). Nesses 

momentos, o psicanalista húngaro propõe aproximar o trabalho analítico de um cuidado 

materno, indicando que os pacientes precisam ser “verdadeiramente adotados”, devendo o 

analista permitir que, pela primeira vez, saboreiem “as bem-aventuranças de uma infância 

normal” (Ferenczi, 1930, p. 77). 

Procede-se assim um pouco à maneira de uma mãe carinhosa, que não irá deitar-se à 
noite antes de ter discutido a fundo, com seu filho, e solucionado, num sentido de 
apaziguamento, todas as preocupações grandes e pequenas, medos, intenções hostis 
e problemas de consciência que estavam em suspenso. Por esse meio, chegamos a 
deixar o paciente mergulhar em todos os estágios precoces do amor de objeto 
passivo, onde, em frases murmuradas, como uma criança prestes a adormecer, ele 
nos permite entrever seu universo onírico. (Ferenczi, 1931, p. 90) 

Essa compreensão se sintoniza com as formulações de Kupperman (2019), para quem 

a elaboração dos traumas depende justamente dessa regressão sustentada no vínculo 

transferencial e permitida pela presença sensível do analista. O resgate da ternura infantil e o 

jogo compartilhado dos afetos junto ao terapeuta promovem condições para que a onipotência 

mágica da infância seja revisitada, possibilitando que o isolamento defensivo e o horror do 

abandono se transformem em uma capacidade legítima de estar só e, portanto, criar. Ainda em 

ressonância com o exposto, Ferenczi (1931) nomeia o método que ele próprio utiliza com seus 

analisandos: mimar. Busca, com isso, introduzir nos pacientes impulsos positivos vitais, além 

de razões para se continuar existindo (Ferenczi, 1929). 

33 



 

Pode-se afirmar, com razão, que o método que emprego com os meus analisandos 
consiste em "mimá-los". Sacrificando toda e qualquer consideração quanto ao nosso 
próprio conforto, cede-se tanto quanto possível aos desejos e impulsos afetivos. 
Prolonga-se a sessão de análise o tempo necessário para poder aplanar as emoções 
suscitadas pelo material; não se solta o paciente antes de ter resolvido, no sentido de 
uma conciliação, os conflitos inevitáveis na situação analítica, esclarecendo os 
mal-entendidos e remontando à vivência infantil. (Ferenczi, 1931, p. 89) 

Contudo, Ferenczi (1931, p. 90) é enfático ao afirmar que essa relação terna não pode 

se prolongar indefinidamente. À medida que a regressão transferencial se aprofunda, o 

paciente tende a tornar-se mais exigente, adiando a reconciliação para evitar a solidão temida 

ou, por vezes, tentando provocar uma reação punitiva por parte do analista. Nesse ponto, os 

limites causadores de frustração se mostram indispensáveis, sendo acompanhados, entretanto, 

de “uma compreensão cheia de tato”, obtendo a reconciliação em novas condições, “em vez 

da alienação que persistia na infância” (Ferenczi, 1931, p. 90). Então, não é aconselhado que 

o analista tente manter a figura de alguém sempre bom e indulgente, mas que confesse 

honestamente quando se sente desagradado ou, até mesmo, quando comete algum erro 

(Ferenczi, 1931).  

Segundo Câmara e Herzog (2023), é somente por meio de tal honestidade que se pode 

realizar um rompimento na continuidade entre a hipocrisia que se dá no tratamento e aquela 

que predominou na relação entre a criança e os adultos (Ferenczi, 1933). Vale ressaltar que a 

sinceridade mencionada não pode ser fabricada ou encenada, além de que ultrapassa o campo 

do discurso, se fazendo presente por todo o corpo do analista e, através dele, se expressando 

(Câmara, 2012). Enfim, essa sinceridade, longe de abalar a autoridade do profissional, 

aumenta a confiança do analisando nele, permitindo que venha à tona aquilo que, no ambiente 

familiar, costumava permanecer encoberto: a insinceridade e a hipocrisia que se apresentavam 

sob a forma de demonstrações ou presunções de amor, enquanto críticas e hostilidades eram 

dissimuladas - primeiro em relação aos outros e, mais tarde, dirigidas contra si próprio 

(Ferenczi, 1931).  

Torna-se possível compreender, portanto, que a questão da confiança se dá como eixo 

central na clínica da clivagem. Como formula Gondar (2017a), o desmentido faz com que a 

criança deixe de confiar em si mesma, duvidando do testemunho dos próprios sentidos e 

incorporando a perspectiva do agressor como única via possível de sobrevivência. Por isso, 

nesses sujeitos violentados, questões como confiança, justiça, verdade e mentira assumem um 

34 



 

peso singular. Nesse sentido, a experiência analítica deve oferecer um campo radicalmente 

distinto daquele vivido no traumatismo: em vez da hipocrisia e do descrédito dirigidos às 

sensações da criança, a relação clínica se funda na sinceridade e na atribuição de valor às 

produções espontâneas do analisando (Câmara e Herzog, 2023).  

Gondar (2017a) observa que essa honestidade não corresponde a uma confissão 

catártica do analista, mas a uma tentativa de conjurar o desmentido, validando percepções e 

afetos que o paciente pode experimentar em relação à própria figura do terapeuta. Trata-se, 

nesse movimento, de operar aquilo que a autora (2012) denomina como o avesso do 

desmentido: o reconhecimento. Compreendido como “a necessidade vital que possui todo 

indivíduo de ser visto, ouvido, aprovado e respeitado” na sua condição de sujeito pelas 

pessoas que o cercam, sua ausência provoca efeitos traumáticos profundos (Gondar, 2012, p. 

199). A autora (Gondar, 2012), portanto, realizando uma crítica à postura neutra proposta na 

psicanálise tradicional, indica que, na verdade, não há neutralidade possível nesse campo, isto 

é, ou se reconhece alguém ou se desmente. A neutralidade é, nesse sentido, uma produtora de 

desmentidos, sendo responsável por recolocar o analisando no lugar de não-validação 

traumática, o que pode ser entendido como um “reconhecimento recusado” (p. 200).  

Por via dessa reflexão, no trabalho clínico, o analista se dá como testemunha da 

verdade que se oculta na aparente uniformidade dos relatos cotidianos do analisando, ou seja, 

a dor irrepresentável um dia desacreditada (Vertzman, 2002, p. 60). É por meio deste 

testemunho implicado, inclusive, que o próprio analisando pode crer completamente na 

realidade do que foi vivido (Ferenczi, 1932, P. 57). Nessa direção, Kupperman (2006, p. 32) 

observa que, se algum elemento traumático tiver lugar na situação analítica, que recaia 

privilegiadamente sobre o analista, para que ele não se mantenha indiferente à realidade do 

sofrimento para o qual “é convocado como testemunha e como destino”. Com isso, Vertzman 

(2002, p. 60) assinala que o olhar do analista passa a funcionar como uma espécie de garantia, 

para o paciente, “de que suas ações, sensações e sentimentos formam conjuntos que podem 

ser reconhecidos como sendo” sua vida. Nesse mesmo horizonte, o autor (Verztman, 2002, p. 

76) sugere que, diante de pacientes cuja subjetividade foi clivada pelo desmentido, o analista 

possa assumir - ao menos num primeiro momento - a tarefa de observação que o paciente lhe 

demanda, acolhendo essa necessidade como um sintoma analítico e evitando colocar o 

35 



 

analisando diante de exigências inalcançáveis. Ao tomar para si tal função e instaurar um 

olhar desejante,  “como ponte entre paixão e ternura, palavra e corpo, ação e descrição, 

emoção e racionalidade”, o analista produz uma torção na demanda de ser eternamente 

observado, oferecendo ao paciente a possibilidade de deslocar-se da posição de objeto do 

“grande olho do destino” para uma posição em que possa, pouco a pouco, perceber-se e 

experienciar-se como sujeito na primeira pessoa (Verztman, 2002, p. 76). A restituição ao 

sujeito da “palavra evocadora de si e da realidade”, possibilitada por meio do resgate da 

ternura infantil, intencionado no tratamento psicanalítico, é justamente o que assegura uma 

existência autêntica (Kupperman, 2019, p. 190). Para Kuperman (p. 191), a autenticidade 

implica, portanto, o salvamento da alegria que promove as introjeções responsáveis pelo 

alargamento da subjetividade ao criar à si próprio, além do “campo dos objetos merecedores 

do seu investimento desejante”. 

Ainda a respeito do papel que o analista pode desempenhar, Belo & Bacarat (2025) 

discutem que o trabalho analítico, nestes casos, convoca o terapeuta a assumir uma função 

órfica. Em vez de apenas revelar conteúdos inconscientes, sua tarefa busca “ressuscitar partes 

mortas”, acolhendo fragmentos dissociados da personalidade que permaneceram isolados 

como defesa radical diante do traumatismo (Belo & Baracat, 2025, p. 8) Trata-se de um gesto 

clínico que pressupõe, antes de tudo, a confiança da própria orpha do paciente - essa força 

interna que garantiu a sobrevivência - no analista órfico, de modo que ele possa aproximar-se 

de maneira não ameaçadora e sem acelerar um encontro que, para esses sujeitos, sempre 

comporta risco. Segundo os autores (Belo & Baracat, 2025), ao assumir temporariamente essa 

função órfica, o analista cuida do que, previamente, foi amparado, de maneira solitária, por 

um fragmento psíquico do analisando, e possibilita, assim, que a vitalidade clivada seja 

reintegrada sem recorrer ao isolamento. Então, o tratamento pode ser conduzido até que essa 

função se torna desnecessária, ou seja, o momento em que os processos de reparação e 

cuidado podem atuar sem necessidade de fragmentações (Belo & Baracat, 2025, p. 16) 

Cabe ressaltar, entretanto, que a unificação dos fragmentos clivados não se dá como 

intenção última da análise, sendo importante suportar o funcionamento fragmentário do 

analisando (Mello, Féres-Carneiro e Magalhães, 2019, p. 10). Considerar fragmentos apenas 

como despedaçamento de uma unidade originária se apresenta, então, como um ato de 

36 



 

violência e desmentido, além de desconsiderar a positividade que o eu pulverizado também 

carrega. Nesse contexto, Mello, Féres-Carneiro e Magalhães (2019) destacam que, 

certamente, existe uma importância em criar ligações entre intelecto e afeto; entretanto, a 

conexão entre ambos deve ser vista, não como meta de trabalho imposta, mas como nuance do 

avanço do processo analítico. Gondar (2021), nesse sentido, relembra a importância de uma 

sensibilidade refinada, por parte do analista, para que perceba e acolha as diferentes formas 

subjetivas, uma vez que dignas e criativas. Afinal, a autoplastia e a autotomia, como pudemos 

perceber ao longo do estudo aqui desenvolvido, não são apenas mecanismos de defesa - 

representam, também, modos de subjetivação e expansão psíquica. Desse modo, o trauma, 

longe de se apresentar como obstáculo para o desenvolvimento e a atividade criadora, é 

justamente o que incita ambos. Enfim, diante do analisando que se expressa de maneira 

majoritariamente fragmentária, ou seja, por meio de “silêncios, falas interrompidas ou pouco 

encadeadas, dificuldades com a associação livre e oscilações afetivas”, surge para o analista 

um impasse: acolher essa fragmentação sem exigir coerência ou continuidade, acompanhando 

as variações afetivas e deixando-se afetar por elas. Trata-se de suportar tais momentos 

fragmentários sem tentar unificar as partes nem confrontá-las - gesto típico de intervenções 

que buscam revelar contradições. Em suma, o movimento do analista deve ser de reconhecer a 

cisão como modo legítimo de ser, com seus inacabamentos e remendos. Ao positivar esse 

funcionamento, o profissional possibilita que o paciente circule entre seus fragmentos sem 

culpa ou sofrimento por não alcançar uma integração impossível, dando destino a eles e 

sentindo-se, assim, “viável como pessoa” (Gondar, 2021, p. 51) 

Torna-se perceptível, então, que o espaço de análise também é de reconciliação e 

reencantamento com o mundo (Reis, 2017c). O estilo clínico “elástico” proposto por Ferenczi 

(1928b) permite, “para as subjetividades enrijecidas e comprometidas em sua capacidade de 

brincar”, o resgate da criatividade e uma reinvenção do viver (Kupperman, 2006, p. 31). Por 

meio dele, o analisando é capaz de realizar uma reorganização de traços mnêmicos, “pela 

inscrição de algo que não existia: as coisas boas, a presença que dá suporte para a criança 

existir por sua conta” (Reis, 2017b, p. 86). Dessa maneira, ela pode vir a reestruturar as 

possibilidades narrativas de sua história, tornando-a mais rica de sentidos ambivalentes e 

37 



 

deixando de configurar um mal absoluto que se opõe a um bem inalcançável. Dito de outro 

modo, a criança “passa de vítima a autora” (Reis, 2017b, p. 86). 

A clínica ferencziana aposta, portanto, na vitalidade ainda possível. Como sugere 

Mello, Féres-Carneiro e Magalhães (2019), trata-se de perceber onde a vida pulsa, mesmo 

quando reduzida a vestígios mínimos, “acolhendo lampejos de desejo, brasas sob cinzas” (p. 

10). Nesse sentido, Ferenczi (1934, p. 117) já intuía que, ainda que não seja possível restituir 

ao paciente tudo o que lhe foi negado na infância, a simples experiência de uma presença que 

“vem em sua ajuda” pode oferecer o impulso para uma nova vida, permitindo fechar o 

“dossiê” do irrecuperável e contentar-se com o que a vida, apesar de tudo, ainda oferece. 

Como observa Boraks (2008), estar vivo não é uma condição dada, mas uma capacidade que 

se constrói no entre da relação: é o movimento que transforma a sobrevivência em experiência 

e que permite que analista e analisando suportem, juntos, as oscilações próprias do viver. 

Insistir, portanto, na criação de um mundo possivelmente melhor - sempre por se fazer - é 

também insistir na possibilidade de acordar aquilo que esteve adormecido, permitindo que 

novas formas de existência possam emergir (Mello, Féres-Carneiro e Magalhães, 2019). Nas 

palavras de Ferenczi (1932, p. 73):  

[...] fazer reviver, por assim dizer, a alma que se rendeu, com tato, mas com energia, 
e levar lentamente esse fragmento morto ou clivado a admitir que, na verdade, não 
está morto. Ao mesmo tempo, cumpre que o paciente sinta uma corrente suficiente 
de piedade e de compaixão para que lhe valha a pena retornar a vida.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

38 



 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Este trabalho buscou circunscrever, ao longo de seus capítulos, a complexidade que 

envolve a autoclivagem narcísica, entendida não apenas como efeito devastador do 

traumatismo, mas também como um modo paradoxal de sobrevivência e criação. A partir da 

clínica ferencziana, tornou-se possível compreender que a experiência traumática não se 

esgota em sua violência, mas se inscreve, sobretudo, na relação: é o desmentido que subtrai da 

criança a confiança em seus próprios sentidos e inaugura uma subjetividade fraturada, 

silenciada e forçada a prosseguir por caminhos que não escolheu (Ferenczi, 1933; Gondar, 

2017a). No entanto, como evidenciado pelas formulações de Ferenczi (1933; 1934), a 

fragmentação não se limita ao sofrimento; ela comporta também uma progressão que permite 

ao sujeito, mesmo “a duras penas”, manter algum fio de continuidade. Assim, reconhece-se na 

clivagem um gesto ambivalente paradoxal: aquilo que destrói é, simultaneamente, aquilo que 

salva. 

Ao explorar os mecanismos envolvidos nesse processo - desmentido, confusão de 

línguas, autoplastia, autotomia, orpha - e articulá-los às contribuições de autores 

contemporâneos, evidenciou-se que a subjetividade clivada permanece com vida, ainda que 

ocultada sobre expressões de silêncio e retraimento. Isso porque, o fragmento órfico que 

progride e cuida resguarda com exatidão matemática a parte do eu que luta para sobreviver. 

Ainda assim, a marca do traumatismo é carregada, tornando o indivíduo frágil, temeroso e 

extremamente sensível à possibilidade de repetição traumática. Daí a exigência, para o campo 

clínico, de um manejo que não se apoie em ideais de unidade ou coerência, mas que aceite as 

diferentes formas de subjetivação existentes, isto é, reconhecendo a fragmentação como modo 

válido de existir (Gondar, 2021). 

Nesse sentido, entende-se que a clínica aqui discutida não é a de um analista que se 

protege no fanatismo da interpretação, mas de alguém que se deixa afetar. O tratamento se 

baseia numa presença sinceramente implicada, capaz de “sentir com” e suportar regressões 

profundas, mas sem reproduzir a frieza originária do traumatismo, uma vez que é capaz 

contrastá-la (Ferenczi, 1928b; 1931). Os desdobramentos contemporâneos dessa proposta - 

como o estilo clínico “elástico” (Ferenczi, 1928b), a função órfica do analista (Baracat & 

39 



 

Belo, 2025), o testemunho sensível (Vertzman, 2002; Reis, 2017c) e o resgate da ternura 

infantil como linguagem criativa (Kupperman, 2019) - ampliam a noção do manejo analítico. 

O analista, ao acolher as partes mortas, apoiar lampejos de vitalidade e reconhecer percepções 

antes desacreditadas, passa a oferecer aquilo que faltou no instante do trauma: um outro que 

não desmente, não invade e não abandona. Trata-se, como sugere Mello, Féres-Carneiro e 

Magalhães (2019), de perceber onde a vida pulsa e acompanhar o paciente na difícil tarefa de 

reacender brasas que quase se apagaram. 

Em última instância, este estudo permitiu compreender que a clínica da autoclivagem 

narcísica exige, para além da técnica, uma presença. Uma presença sensível que escute, 

testemunhe e acompanhe o analisando na reconstrução de sua própria narrativa - não para 

restituir uma unidade perdida, mas para criar novas condições autênticas de existência. A 

análise, nesse horizonte, torna-se um espaço em que o sujeito pode passar “de vítima a autor” 

(Reis, 2017b). 

​ Finalmente, ao concluir esta monografia, torna-se possível destacar, de diferentes 

maneiras, a ideia central que atravessa o traumatismo ferencziano: mesmo diante do horror, 

algo da vida insiste. Cabe, então, ao analista - quando de fato sensível aos afetos do 

analisando - acompanhar essa insistência, testemunhando um processo de vitalização que 

nunca se encerra. Afinal, como salienta Ferenczi (1934, p. 134) o analista, contrastante em 

relação à situação traumática vivida, pode funcionar como a “coisa favorável” que se 

apresenta no novo embate - nele, “o paciente não está inteiramente só”. Relembrando as 

palavras do psicanalista húngaro (1934, p. 134): “Talvez não lhe possamos oferecer tudo o 

que lhe caberia em sua infância, mas só o fato de que possamos vir em sua ajuda já 

proporciona o impulso para uma nova vida [...]” (Ferenczi, 1934, p. 134). 

 

 

 

 

 

 

40 



 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Sternberg, R. J. (1986). A triangular theory of love. Psychological Review, 93(2), 119-135. 
doi: 10.1037/0033-295X.93.2.119. 

AVELLO, J. L. (1998). Para leer Ferenczi. Madrid: Editorial Biblioteca Nueva. 
BALINT, M. (1993). A falha básica: aspectos terapêuticos da regressão (F. F. Settineri, 

Trad.). Porto Alegre: Artes Médicas. (Obra original publicada em 1968). 
BELO, F. R. R.; BARACAT, J. (2025). Ferenczi e a função orpha: algumas consequências 

psíquicas da fragmentação do sujeito traumatizado. Revista Tempo Psicanalítico, 57, 
e-920. Disponível em: https://doi.org/10.71101/rtp.57.920 

BORAKS, R. (2008). A capacidade de estar vivo. Revista Brasileira de Psicanálise, v. 42, n. 
1, p. 112–123, 2008. 

CABRÉ, L. M. (2017). El diario clínico de Ferenczi. In L. M. Cabré (Org.), Autenticidad y 
reciprocidad: un diálogo con Ferenczi (p. 23–32). Buenos Aires, AR: Biebel. 

CÂMARA, L. (2012) Do descrédito (desmentido) à catástrofe: a teoria ferencziana do 
trauma. 2012, Monografia (Graduação em Psicologia). Instituto de Psicologia, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro. 

CÂMARA, L.; CANAVÊZ, F. (2020). Contribuições de Sándor Ferenczi para o fenômeno da 
autolesão. Revista Latinoamericana de Psicopatologia Fundamental, 23(1), 57–76. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/1415-4714.2020v23n1p57.5 

CÂMARA, L.; HERZOG, R. (2023). Ferenczi e a mutualidade expressiva. Revista Tempo 
Psicanalítico, 55(1), e-920. Disponível em: 
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?pid=S0101-48382023000100008&script=sci_artt
ext 

CÂMARA, L. C. P. (2018). Modulações do corpo: expressão e impressão na teoria 
ferencziana. Tese de doutorado, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro, RJ. Disponível em: 
https://teopsic.psicologia.ufrj.br/wp-content/uploads/2021/06/tese-de-doutorado-Leona
rdo-Camara..pdf 

FERENCZI, S. (1990). Diário clínico. São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original 
publicada em 1932). 

FERENCZI, S. (2011). Perspectivas da psicanálise. In S. Ferenczi, Obras completas 
(Psicanálise III) (p. 243–260). São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original 
publicada em 1924). 

FERENCZI, S. (2011). O problema da afirmação do desprazer. In S. Ferenczi, Obras 
completas (Psicanálise III) (p. 431–443). São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra 
original publicada em 1926). 

FERENCZI, S. (2011). Adaptação da família à criança. In S. Ferenczi, Obras completas 
(Psicanálise IV) (p. 1–15). São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original publicada 
em 1928a). 

FERENCZI, S. (2011). Elasticidade da técnica. In S. Ferenczi, Obras completas (Psicanálise 
IV) (p. 29–46). São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original publicada em 1928b). 

FERENCZI, S. (2011). A criança mal acolhida e sua pulsão de morte. In S. Ferenczi, Obras 
completas (Psicanálise IV) (p. 47–51). São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original 
publicada em 1929). 

41 

https://doi.org/10.71101/rtp.57.920
https://doi.org/10.1590/1415-4714.2020v23n1p57.5
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?pid=S0101-48382023000100008&script=sci_arttext&utm_source=chatgpt.com
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?pid=S0101-48382023000100008&script=sci_arttext
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?pid=S0101-48382023000100008&script=sci_arttext
https://teopsic.psicologia.ufrj.br/wp-content/uploads/2021/06/tese-de-doutorado-Leonardo-Camara..pdf?utm_source=chatgpt.com
https://teopsic.psicologia.ufrj.br/wp-content/uploads/2021/06/tese-de-doutorado-Leonardo-Camara..pdf
https://teopsic.psicologia.ufrj.br/wp-content/uploads/2021/06/tese-de-doutorado-Leonardo-Camara..pdf


 

FERENCZI, S. (2011). Princípio de relaxamento e neocatarse. In S. Ferenczi, Obras 
completas (Psicanálise IV). São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original publicada 
em 1930). 

FERENCZI, S. (2011). Análise de crianças com adultos e crianças. In S. Ferenczi, Obras 
completas (Psicanálise IV) (p. 69–83). São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original 
publicada em 1931). 

FERENCZI, S. (2011). Confusão de línguas entre adultos e crianças. In S. Ferenczi, Obras 
completas (Psicanálise IV) (p. 97–106). São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original 
publicada em 1933). 

FERENCZI, S. (2011). Notas e fragmentos. In S. Ferenczi, Obras completas (Psicanálise IV). 
São Paulo, SP: Martins Fontes. (Obra original publicada em 1934). 

GOMES, G. D. (2016). De Viena a Wiesbaden: o percurso do pensamento clínico-teórico de 
Sándor Ferenczi [Dissertação de mestrado, Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo]. Repositório Institucional PUC-SP. 

GONDAR, J. (2012). Ferenczi como pensador político. Cadernos de Psicanálise – CPRJ, Rio 
de Janeiro, v. 34, n. 27, p. 193–210, jul./dez. 2012. 

GONDAR, J. (2017a). Interpretar, agir, “sentir com”. In E. S. Reis & J. Gondar (Orgs.), Com 
Ferenczi: clínica, subjetivação, política (p. 33–51). Rio de Janeiro, RJ: 7Letras. 

GONDAR, J. (2017b). O desmentido e a zona cinzenta. In E. S. Reis & J. Gondar (Orgs.), 
Com Ferenczi: clínica, subjetivação, política (p. 89–100). Rio de Janeiro, RJ: 7Letras. 

GONDAR, J. (2021) Em pedaços: a fragmentação na obra de Sándor Ferenczi. Ágora: 
Estudos em Teoria Psicanalítica, Rio de Janeiro, v. 24, n. 1, p. 47–52, 2021. 
Disponível em: http://dx.doi.org/10.1590/1809-44142021001006.  

KNOBLOCH, F. (1998). O tempo do traumático (1ª ed.). São Paulo, SP: EDUC-FAPESP. 
KUPERMANN, D. (2006). A progressão traumática: algumas consequências para a clínica 

na contemporaneidade. Percurso, 19(36), 25-32. Disponível em: 
https://percurso.openjournalsolutions.com.br/index.php/ojs/article/view/999 

KUPERMANN, D. (2019) Ferenczi e os objetivos do tratamento psicanalítico: autenticidade, 
neocatarse, crianceria. Estilos da Clínica, v. 24, n. 2, p. 182–194, 2019. 

LIBERMAN, A. (2013). “Escisión” e “identificación con el agresor” en El diario clínico de 
Sándor Ferenczi. Revista de la Sociedad Argentina de Psicoanálisis, (17), 151–164. 

MELLO, R. M. de; HERZOG, R. (2012). Psiquismos clivados: vazio de sentido e insistência 
no existir. Cadernos de Psicanálise (Rio de Janeiro), 34(27), 65–81. 
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-62952012000200
004 

MELLO, R. M. de; FÉRES-CARNEIRO, T.; MAGALHÃES, A. S. (2019). Trauma, clivagem 
e progressão intelectual: um estudo sobre o bebê sábio ferencziano. Psicologia em 
Estudo, 24. https://doi.org/10.4025/psicolestud.v24i0.45390 

MELLO, R. M. de. (2021). A problemática da clivagem: aspectos teóricos e clínicos. 
Curitiba, PR: Appris. 

MENDES, L. da C.; GARCIA, C. A. (2012). Os destinos do trabalho do negativo nas 
patologias limítrofes. Psicologia em Revista, 18(2), 277–292. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/psicologiaemrevista/article/view/P.1678-9563.2012v18
n2p277/4690 

PINHEIRO, T. (1995). Ferenczi: do grito à palavra (1ª ed.). Rio de Janeiro, RJ: Jorge Zahar; 
Editora UFRJ. 

42 

http://dx.doi.org/10.1590/1809-44142021001006
https://percurso.openjournalsolutions.com.br/index.php/ojs/article/view/999?utm_source=chatgpt.com
https://percurso.openjournalsolutions.com.br/index.php/ojs/article/view/999
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-62952012000200004
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-62952012000200004
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-62952012000200004
https://doi.org/10.4025/psicolestud.v24i0.45390
https://periodicos.pucminas.br/psicologiaemrevista/article/view/P.1678-9563.2012v18n2p277/4690
https://periodicos.pucminas.br/psicologiaemrevista/article/view/P.1678-9563.2012v18n2p277/4690
https://periodicos.pucminas.br/psicologiaemrevista/article/view/P.1678-9563.2012v18n2p277/4690


 

REIS, E. S. (2003) Auto-erotismo; um vazio ativo na clínica contemporânea. In: Àgora: 
estudos em teoria psicanalítica, vol. VI, n. 2, julho/dezembro 2003. Rio de Janeiro: 
Programa de Pós-Graduação em Teoria Psicanalítica do Instituto de Psicologia UFRJ, 
Contra Capa (187-203). 

REIS, E. S. (1992). Trauma e repetição no processo psicanalítico: uma abordagem 
ferencziana [Dissertação de mestrado, Universidade Federal do Rio de Janeiro]. 
Repositório Institucional da UFRJ. 

REIS, E. S. (2017a). Vida e morte do bebê sábio. In E. S. Reis & J. Gondar (Orgs.), Com 
Ferenczi: clínica, subjetivação, política (p. 53-64). Rio de Janeiro, RJ: 7Letras. 

REIS, E. S. (2017b). A morte do sentido e a violação da alma. In E. S. Reis & J. Gondar 
(Orgs.), Com Ferenczi: clínica, subjetivação, política (p. 78-87). Rio de Janeiro, RJ: 
7Letras. 

REIS, E. S. (2017c). Corpo e memória traumática. In E. S. Reis & J. Gondar (Orgs.), Com 
Ferenczi: clínica, subjetivação, política (p. 103–110). Rio de Janeiro, RJ: 7Letras. 

REIS, E. S. (2019). Transmissão transgeracional – subjetivação do trauma coletivo. 
Primórdios, 6(6), 45–66. 
https://www.bivipsi.org/wp-content/uploads/cprj-primordios-2019-6-4.pdf 

VERTZMAN, J. (2002). O observador do mundo: a noção de clivagem em Ferenczi. Ágora: 
Estudos em Teoria Psicanalítica, 5(1), 59–78. 
https://doi.org/10.1590/S1516-14982002000100005 

 

43 

https://www.bivipsi.org/wp-content/uploads/cprj-primordios-2019-6-4.pdf
https://www.bivipsi.org/wp-content/uploads/cprj-primordios-2019-6-4.pdf
https://doi.org/10.1590/S1516-14982002000100005
https://doi.org/10.1590/S1516-14982002000100005

	AGRADECIMENTOS  
	RESUMO 
	SUMÁRIO  

