
 
 
 

 

 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO RIO DE JANEIRO 

CENTRO DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA 

CURSO DE PSICOLOGIA 

           

 

Elaine Nunes do Nascimento 

 

 

Rupturas do Silêncio: 

violência psicológica e a travessia da palavra 

  

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2025 



 
 

 

Elaine Nunes do Nascimento 

 

 

 

 

 

Rupturas do Silêncio: 

violência psicológica e a travessia da palavra 

 

 

 

 

 

 

 

Monografia apresentada ao Departamento de 

Psicologia do Centro de Teologia e Ciências 

Humanas da Pontifícia Universidade Católica 

do Rio de Janeiro como requisito parcial para a 

obtenção do título de bacharel em Psicologia.   

 

 

 

 

 

Orientadora: Profa. Andrea Seixas Guimarães 

 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2025.2 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho ao meu filho, João 

Gabriel, que me ensina a permanecer; 

à minha mãe, que sustenta com ternura cada 

passo meu; 

e ao meu pai (in memoriam) que segue comigo 

no silêncio que também guia.  

 

 



 
 

AGRADECIMENTO (S) 

À Professora Andrea Seixas que acompanhou este trabalho com compromisso e 

delicadeza. Chegou num momento sensível da minha vida e, mesmo sem saber, ofereceu 

acolhimento e direção, sustentando o fio que permitiu que esta pesquisa se realizasse. 

À Professora Mari Matos, cuja delicadeza e rigor abriram espaço para que minha escrita 

respirasse. Com sensibilidade de quem educa, enxergou o que ainda estava silenciado em mim 

e conduziu-me ao tema que hoje escrevo com verdade e serenidade. 

Ao meu filho, João Gabriel, que tantas vezes me lembrou — com a simplicidade da sua 

verdade — que seguir adiante era também um ato de cuidado comigo mesma. Seu orgulho e 

abraços foram companhia e coragem em cada passo desta travessia. 

Aos meus pais: ao meu pai — aqui ou além daqui — cuja presença permanece como 

orgulho e direção; e à minha mãe, que, com amor que não cansa, me sustenta desde antes que 

eu soubesse caminhar. 

Aos meus avós, que me amaram com ternura e, nos momentos em que eu duvidava de 

mim, não me diziam quem eu era — perguntavam: “que mulher de fé você é?”. Essa pergunta 

ecoa em mim como lembrança e direção. 

Ao meu irmão, que caminhou ao meu lado em toda a minha vida. Irmãos não apenas 

crescem conosco — eles nos moldam. Tenho orgulho da trajetória que ele construiu e da forma 

como se tornou presença firme em minha história. 

À minha família, feita de raízes simples e de passos corajosos. Com trabalho, estudo e 

esperança, transformou limites em possibilidades. Cresci vendo cada um deles escolher dias 

melhores. É desse legado de força e cuidado que brota o chão onde meus sonhos puderam 

caminhar. 

 Carla, amiga há trinta anos, cuja constância simboliza o que permanece, o que atravessa 



 
 

o tempo e continua ensinando. Representa todas as pessoas que, ao passarem por mim, deixam 

marcas de crescimento. 

A Fernanda Paes, amiga, psicóloga e professora, cuja escuta segura e presença confiante 

sempre me ofereceram direção. Sua forma de acolher e ensinar sustentou muitos passos deste 

caminho. 

A Thalita e a Aline, que estiveram ao meu lado durante a graduação entre anotações, 

risos, pão de queijo e companheirismo verdadeiro. Partilharam a travessia e a tornaram mais 

leve. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

A Lágrima não escorre, se imprime.  

Ah, como sangrou escrever. Ler.  

Escrever. Reler. Repetir para tentar entender. 

Até perceber que havia em mim a marca  

— não de tinta, mas de ferro. 

Teclas maciças gravaram 

o nome que ainda não existia. 

 

Era fumaça densa, ofuscando a visão 

já turva não pelo soco — mas pelo medo. 

Pelo apelo das vozes que gritavam: 

Fique. Se apague. Obedeça. 

 

Ele diz que me ama. 

Mas se arrepende de me amar. 

Ele diz que me ama. 

Mas me chama de ladra, de farsa, de sombra, de fim. 

E eu, que por anos achei que amor e desprezo 

podiam ocupar o mesmo lugar — agora escrevo. 

Para tentar desocupar. 

 

 

 

Nunes, Elaine N. (2025). Rupturas do Silêncio: violência psicológica e a travessia da palavra. 

(Monografia em Psicologia). Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de 

Janeiro.  



 
 

 

 

 

RESUMO 

 

 

Este trabalho analisa a violência psicológica contra a mulher como fenômeno relacional e 

subjetivo, trazendo evidências sobre seus efeitos nos processos de subjetivação feminina. O 

objetivo consiste em compreender como a violência se sustenta por meio do silêncio, da 

manipulação afetiva e de mecanismos de controle que dificultam o reconhecimento do abuso e 

produzem confusão psíquica, culpa e repetição. A pesquisa também busca discutir como a 

palavra e a escuta podem contribuir como experiências de restituição subjetiva e como 

caminhos possíveis de reconstrução simbólica no atendimento psicológico. Para alcançar esses 

objetivos, foi realizada uma revisão bibliográfica, articulando referenciais da Psicologia, 

Psicanálise, Sociologia e Estudos de Gênero. Foram analisadas produções sobre violência 

psicológica, dependência emocional, silenciamento, patriarcado e modos de subjetivação, 

dialogando com autoras como Saffioti, Perrot, Cerruti, Poli e Zamora e Evaristo, além de 

documentos oficiais como a Lei Maria da Penha e diretrizes da Organização Mundial da Saúde. 

Foi possível, então, compreender a violência psicológica não como evento isolado, mas como 

processo contínuo e sutil que produz marcas invisíveis no psiquismo, interferindo no modo 

como a mulher se percebe, se narra e se relaciona. Os resultados indicam que a violência 

psicológica opera por meio de ranhuras simbólicas que se infiltram no cotidiano e estruturam 

uma pedagogia silenciosa de submissão, naturalização da dor, inversão de responsabilidades e 

esvaziamento da própria palavra. O trabalho mostra que, nas relações abusivas, a vítima tende 

a interpretar o sofrimento como falha pessoal, enquanto o agressor utiliza discursos que 

deslocam a culpa, reforçam a dúvida e fragilizam a autonomia emocional. A pesquisa 

demonstra que romper o ciclo de violência exige, antes da saída física, a saída emocional; exige 

uma ruptura simbólica que se inicia pela nomeação da violência, pela possibilidade de escutar 

a própria experiência e pela desconstrução dos significados que sustentam o vínculo adoecido. 

O estudo demonstra que a escuta clínica, sustentada por ética, implicação e tempo, pode operar 

como via de elaboração, permitindo que a mulher recupere a capacidade de significar o vivido 

e, assim, reinscreva-se como sujeito de sua história. Conclui-se que a palavra — escutada, 

reconhecida e legitimada — constitui um gesto fundamental de desnaturalização da violência e 

de reconstrução subjetiva, tornando-se instrumento clínico, político e ético na ruptura do 

silêncio que sustenta o abuso.  

 

Palavras-chave: Violência psicológica. Parceiros íntimos. Consequências, Subjetivação 

feminina. Patriarcado. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO 8 

 

2 DESENVOLVIMENTO 

2.1 QUANDO AMAR MACHUCA E NINGUÉM VÊ 12 

2.2 MAS ELE DIZ QUE ME AMA 21 

2.3 DA SOMBRA À PALAVRA: O SILÊNCIO COMO HERANÇA SOCIAL   35 

 

3 CONCLUSÃO 46 

 

REFERÊNCIA  49



8 
 
 

1 INTRODUÇÃO  

Se me perguntam o que é o amor, eu ainda 

hesito. 

Perdi-o de mim quando aprendi que amar 

era suportar dor. 

Por muito tempo,  

menti para sustentar amor adoecido. 

Hoje, a dor que sinto é cura — 

é a abstinência da tensão que eu entendia 

por amor. 

Se me perguntarem se tenho medo de não 

dar certo. 

Responderei que estou no caminho certo — 

porque escolhi a verdade ao invés da 

repetição. 

Elaine Nunes – Reexistência  

 

Temos assistido a um avanço significativo nas discussões sobre as diversas 

expressões da violência, tanto em sua dimensão física quanto emocional. Esse movimento 

é essencial, pois amplia o olhar social e revela camadas de sofrimento que, por muito 

tempo, permaneceram silenciadas. Entre essas formas de violação, a violência psicológica 

contra a mulher em relações íntimas se destaca justamente por sua natureza invisível: ela 

não deixa marcas na pele, mas imprime cicatrizes profundas na subjetividade. 

Este trabalho volta-se para essa modalidade de violência — uma violência que se 

exerce pela palavra, pela omissão, pelo controle e pela manipulação emocional.  

A Lei Maria da Penha (Brasil, 2006) define a violência psicológica como toda 

conduta capaz de produzir dano emocional, diminuir a autoestima, prejudicar o 

desenvolvimento, degradar ou controlar ações, comportamentos, crenças e decisões da 

mulher. Essa forma de agressão se manifesta por meio de ameaças, humilhações, 

constrangimentos, chantagens, vigilância constante, perseguição, isolamento, violação da 

intimidade, insultos, ridicularização e restrição da liberdade, entre outros mecanismos que 

comprometem a saúde psicológica e a autonomia. 



9 
 
 

A violência psicológica se apresenta com uma dinâmica que opera pela sutileza e 

pela repetição: uma crítica, um controle disfarçado de cuidado, um silêncio que pune, 

uma culpa que se instala como segunda pele. Assim, o cotidiano se torna um espaço onde 

o psicológico é corroído aos poucos, até que a mulher passa a duvidar não apenas do 

outro, mas de si mesma (Poli & Zamora, 2024). 

A presente pesquisa parte da convicção de que escutar o que foi silenciado é um 

gesto político e, também, clínico. Falar sobre violência psicológica é, portanto, falar sobre 

o silenciamento, sobre a importância da palavra e a escuta — e sobre como os elementos 

descritos se inscrevem na (re)construção da subjetividade feminina. É trabalhar a 

dualidade que se infiltra no cotidiano, transvestida de amor, zelo, proteção ou moralidade. 

É nesse ponto de uma apresentação de normalidade, que a violência psicológica  torna-se 

difícil o reconhecimento por quem sofre.  

A Organização Mundial da Saúde (OMS, 2012) define a violência como o uso da 

força ou do poder de maneira intencional – real ou em ameaça – que cause dano físico, 

psicológico ou privação. Saffioti (2004) ampliada o estudo ao mostrar que o patriarcado 

é uma estrutura histórica que acomoda a desigualdade, naturalizando a dominação 

masculina e, no feminino, tolerar o insurpotável. Dessa forma, para a autora, o silêncio 

não é natural; é herdado, aprendido e reproduzido como forma de sobrevivência dentro 

de um sistema que, por séculos, ensinou as mulheres a calar. 

O silêncio feminino é também um sintoma cultural: ele fala da história de um 

grupo que foi estrategicamente silenciado,  uma coletividade que foi impedida de narrar 

a própria experiência. Suas histórias para serem legitimadas eram contadas por homens.  

Autoras como Michelle Perrot (2007) e Conceição Evaristo (2020) mostram que as 

mulheres foram excluídas dos espaços onde a fala ou a escrita eram reconhecidas – e que 

escrever, falar, narrar são atos de reexistência. Portanto, não se trata de um fenômeno 



10 
 
 

individual, mas uma questão social e simbólica que atravessa gerações. Romper o silêncio 

dentro de um espaço menor, não é apenas libertar-se de um agressor, mas recuperar o 

direito de falar, de ter voz, de construir uma narrativa própria.  

A relevância deste estudo está em dar visibilidade àquilo que não se vê à primeira 

vista. A violência psicológica não se anuncia, ela se infiltra nos gestos cotidianos e, ali, 

altera silenciosamente e de maneira sutil e contínua a subjetividade da mulher. 

Reconhecer esse aspecto é fundamental tanto para o trabalho clínico quanto para as 

políticas públicas.  

Diante desse cenário, este estudo busca responder à seguinte questão: de que modo 

a violência psicológica, sustentada por estruturas patriarcais e por afetos ambíguos, 

produz silenciamento e aprisionamento nas mulheres?  E como a escuta pode ser um gesto 

de cuidado, ética, resistência e reexistência?  

Metodologicamente, trata-se de uma pesquisa bibliográfica de caráter qualitativo, 

sustentada por referenciais da Psicologia Social e dos estudos de gênero. O diálogo entre 

autoras como Saffioti (2004), Perrot (2007), Cerruti (2008), Poli e Zamora (2024) e  

Evaristo (2020) permite articular diferentes dimensões da violência – social, simbólica e 

subjetiva – na tentativa de indicar que o fenômeno da violência tem uma perspectiva 

plural que atinge vários aspectos.  

Para fundamentar o trabalho foram organizados três capítulos interdependentes. 

O primeiro capítulo apresenta as definições legais e conceituais da violência psicológica, 

articulando sua construção histórica e seus desdobramentos na vida das mulheres. O 

segundo capítulo aborda os impactos emocionais e mentais da violência, examinando a 

ambiguidade afetiva da comunicação, a repetição e a culpa que sustentam o ciclo de 

abuso. O terceiro capítulo discute a escuta e a fala como travessia, compreendendo-a 



11 
 
 

como lugar de reconstrução, onde a dor e a solidão pode se transformar em narrativa e o 

silêncio, em potência de existir.  

Assim, este estudo pretende não apenas aprofundar a compreensão sobre a 

violência psicológica, mas também ressignificar o lugar da palavra e da escuta na clínica 

e na vida social. Romper o silêncio é inaugurar outro tempo – no qual a dor deixa de ser 

segredo e torna possibilidade de elaboração, testemunho e transformação.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 
 

2 DESENVOLVIMENTO 

 

2.1 QUANDO AMAR MACHUCA E NINGUÉM VÊ  

 

Ela não gritou. Não chorou.  

Apenas aceitou que a vida era assim para as 

mulheres: um silêncio que engole. 

Marta Batalha - A Vida Invisível de Eurídice 

Gusmão 

 

A epígrafe literária extraída do romance “A Vida Invisível de Eurídice Gusmão”, 

da autora Martha Batalha, traz condensado o núcleo do que será discutido neste capítulo: 

a violência que não grita, mas aprisiona pela via do silenciamento simbólico.  

Muitas mulheres, como Eurídice, personagem do livro, não reconhecem a dor que 

vivem como violência — porque foram ensinadas a aceitá-la como parte do amor, do 

casamento, da vida feminina. A violência psicológica, ao contrário da física, não marca o 

corpo, mas fere a alma, a subjetividade.  

A Organização Mundial da Saúde define a violência como “O uso intencional da 

força física ou do poder, real ou em ameaça, contra si próprio, contra outra pessoa, ou 

contra um grupo ou uma comunidade, que resulte ou tenha grande possibilidade de 

resultar em lesão, morte, dano psicológico, deficiência de desenvolvimento ou privação” 

(OMS, 2002). Essa definição abrange não somente os danos físicos imediatos, mas 

também uma variedade de consequências mais sutis e prolongadas – entre elas, danos de 

ordem psicológica, privações e prejuízos ao desenvolvimento.  

Minayo e Souza (1998, apud Coelho et al., 2018) reconhecem que a violência é 

um importante problema de saúde pública, que pode ser compreendido como qualquer 

ação intencional perpetrada por indivíduo, grupos, instituições – inclusive o próprio 

Estado - que cause algum tipo de prejuízo a outro indivíduo – seja físico, psicológico, 



13 
 
 

moral ou simbólico. Essa perspectiva amplia a compreensão da violência para além das 

ações interpessoais, evidenciando suas raízes em demarcações estruturais e institucionais.  

Segundo a OMS (2012), apesar de a violência física ser a forma mais visível e 

estatisticamente registrada nas pesquisas sobre violência de gênero, ela raramente ocorre 

de forma isolada. A ênfase dada aos atos físicos pode camuflar o clima de terror 

psicológico, de manipulação e esvaziamento subjetivo que muitas vezes os precede ou 

acompanha.  

Hayeck (2009, apud Coelho et al., 2018) aponta que o conceito de violência é 

complexo em decorrência do sentido polissêmico que exige cuidado na sua definição, 

uma vez que pode englobar desde ações concretas — como agressões físicas e uso direto 

da força — até formas mais sutis, como a intimidação e a ameaça. Essa multiplicidade de 

expressões torna ainda mais desafiador o reconhecimento da sociedade e das instituições  

de certas violências, especialmente aquelas que não deixam marcas visíveis e que não 

geram provas do abuso. 

A violência que não deixa marcas físicas também produz sofrimento significativo, 

afetando a vítima, suas relações familiares, a comunidade e até os sistemas de saúde que 

a acolhem. No contexto das relações íntimas, essa modalidade se manifesta por práticas 

que degradam, manipulam ou anulam emocionalmente a outra pessoa — especialmente 

quando dirigida a mulheres em vínculos marcados por assimetrias de poder (OMS, 2002). 

Safiotti (2004), ao discutir o conceito de violência, observa que a sociedade, por 

conviver com diferentes formas de agressão, passou a naturalizá-la como parte do cenário 

urbano.  

Nesse contexto, violências simbólicas e emocionais que são sutis e persistentes 

tendem a permanecer invisíveis, mesmo quando deixam rastros profundos na vida 

psíquica. Isolamentos forçados, ameaças veladas e humilhações constantes não deixam 



14 
 
 

hematomas ou marcas visíveis, mas operam silenciosamente na constituição subjetiva, 

corroendo a autoestima e contribuindo para um processo de esvaziamento do self que 

fragiliza o sujeito na sua capacidade de existir por si. 

Nos casos de violência contra a mulher, é comum que os traumas ultrapassem a 

dimensão física e se manifestem em efeitos psicológicos e sociais duradouros, que muitas 

vezes não são imediatamente reconhecíveis. Sendo assim, restringir os efeitos da 

violência apenas aos casos com desfechos fatais ou traumas visíveis, pode ser uma forma 

de  negligenciar os danos emocionais e subjetivos que, embora sejam menos evidentes, 

deixam marcas duradouras tanto no campo individual quanto no coletivo, 

comprometendo não só a saúde mental da vítima, mas também a dinâmica social ao seu 

redor (OMS, 2002).  

Uma das formas mais comuns de violência contra a mulher é a praticada por um 

parceiro íntimo. Diferentemente da violência contra o homem, que, quando atacado, 

geralmente é por um estranho ou mero conhecido (OMS, 2012). A violência perpetrada 

por parceiro íntimo atinge mulheres de diferentes contextos sociais, econômicos, 

religiosos e culturais. Apesar de as mulheres também serem violentas em seus 

relacionamentos hetero ou homoafetivos, a expressiva violência de gênero revela uma 

estrutura de poder marcada por desigualdades históricas simbólicas (OMS, 2012). 

Nesse sentido, ao se considerar as diferentes manifestações da violência nas 

relações íntimas, ganha centralidade o debate sobre a violência praticada por parceiros 

íntimos — uma das formas mais recorrentes e insidiosas de agressão contra as mulheres 

(OMS, 2012). 

Diante da complexidade que envolve a violência de gênero, a Lei no 11340/2006, 

de 07 de agosto de 2006, conhecida como Lei Maria da Penha, foi um marco na legislação 

brasileira ao reconhecer diferentes formas de violência doméstica e familiar. A lei 



15 
 
 

instituiu cinco formas distintas de violência contra a mulher – física, psicológica, moral, 

sexual e patrimonial. Dentre as formas de violência contempladas pela Lei Maria da 

Penha e pela OMS, a violência psicológica se apresenta como uma das mais difíceis de 

identificar e enfrentar. Justamente por não deixar marcas visíveis no corpo, sendo sutil, 

cotidiano e, muitas vezes, silencioso, esse tipo de violência pode ser o ponto de partida 

para convivência de sofrimento podendo culminar em desfechos mais graves.  

Como observam Medrado e Melo (2008), é nessa dimensão íntima, onde o poder 

se apresenta de forma simbólica e subjetiva, que se inscrevem condutas desestabilizadoras 

que afetam a saúde mental das mulheres. É por isso que, nos últimos anos, estudiosos e 

políticas públicas têm voltado atenção crescente a essa forma de violência, reconhecendo 

seu impacto silencioso, mas devastador, não apenas como um desdobramento das demais 

formas de violência, mas como um aniquilamento subjetivo na vida das mulheres.  

Safiotti (2004) defende que a violência contra a mulher não pode ser reduzida a 

uma questão apenas policial, já que envolve questões sociais extremamente relevantes. A 

autora traz resultados de pesquisas que fundamentam relatos de mulheres que afirmam 

ser, por vezes, mais fácil superar uma agressão física do que lidar com as marcas deixadas 

por violências verbais, expressas em falas desrespeitosas e desqualificadoras, 

consideradas por elas como uma experiência de dor mais profunda, que deixa marcas 

difíceis de serem esquecidas pelo caráter silencioso, crónico e comprometedor (Poli & 

Zamora, 2024).    

Reconhecendo tal gravidade, a Lei Maria da Penha define a violência psicológica 

como: 

Qualquer conduta que lhe cause dano 

emocional e diminuição da autoestima ou 

que lhe prejudique e perturbe o pleno 

desenvolvimento ou que vise degradar ou 

controlar suas ações, comportamentos, 

crenças e decisões, mediante ameaça, 



16 
 
 

constrangimento, humilhação, manipulação, 

isolamento, chantagem, ridicularização, 

limitação do direito de ir e vir ou qualquer 

outro meio que lhe cause prejuízo à saúde 

psicológica e à autodeterminação (Brasil, 

2006). 

 

De modo semelhante à definição da OMS, a Lei Maria da Penha, ao elencar 

condutas como manipulação, ridicularização, chantagem e controle emocional, evidencia 

que a violência doméstica não se restringe ao campo físico, reconhecendo os impactos 

emocionais como formas legítimas de violação de direitos. Essa concepção amplia o 

campo de proteção legal da mulher e ajuda a nomear aquilo que permaneceu invisível e 

naturalizado sob a justificativa do afeto e da intimidade. 

Poli e Zamora (2024) observam que a  violência contra a mulher se expressa em 

diferentes dimensões — física, sexual, psicológica e econômica —, sendo a psicológica 

extremamente danosa à vítima por produzir efeitos profundos em sua subjetividade, 

embora não deixe marcas visíveis, o que torna difícil o seu reconhecimento, devido à sua 

sutileza e à íntima ligação com afetos ambíguos. A definição de violência psicológica, 

como prevista na Lei Maria da Penha, aparece na literatura como uma das formas mais 

complexas de violência entre parceiros íntimos.   

De acordo com a OMS (2012), a violência de parceiros íntimos (VPI) envolve 

qualquer comportamento que cause dano físico, sexual ou psicológico em uma relação 

atual ou já encerrada, como de ex-cônjuge. Essa compreensão tem sido discutida também 

no contexto brasileiro, conforme destacam Santos e Rezende (2021).  

Os autores enfatizam que a  análise sobre como a violência se estrutura dentro do 

vínculo íntimo e da ambivalência afetiva evidencia a complexidade das práticas abusivas 

em relações íntimas, especialmente porque a violência é cometida por alguém que integra 

o círculo de confiança da vítima.  



17 
 
 

Essa condição produz confusão psíquica, pois a mulher precisa administrar afetos 

ambivalentes dirigidos à mesma pessoa — alguém que fere, mas também ocupa lugar 

afetivo significativo. Assim, compreende-se que a violência entre parceiros íntimos não 

se constitui por episódios isolados, mas por padrões relacionais recorrentes, sustentados 

por assimetrias de poder e pela manutenção de vínculos estruturados em desigualdade 

(Santos e Rezende, 2021) 

Compreender os efeitos da violência exige ultrapassar a leitura restrita ao que se 

passa na relação direta entre vítima e agressor. Safiotti (2004) sustenta que é necessário 

situar esses acontecimentos em um cenário mais amplo, que sofreram atravessamentos de 

eventos históricos e de valores culturais, que, muitas vezes, legitimam as práticas abusivas 

e naturalizam as diferenças entre homens e mulheres. 

A dominação masculina sobre as mulheres, historicamente, teve respaldo através 

de leis, normas sociais e estruturas institucionais que limitaram a autonomia feminina. As 

mulheres tiveram o acesso tardio ao voto, às instituições escolares,  ao mercado de 

trabalho, e à participação política ativa. Elas, em muitos casos, foram excluídas do 

estatuto de pessoas quando estavam subordinadas ao pai ou ao cônjuge para a tomada de 

decisão sobre as próprias vidas, produzindo uma limitação ao desenvolvimento de sua 

atuação social.  

A atuação de movimentos feministas nas últimas décadas, nas sociedades 

ocidentais, levou a maior visibilidade das necessidades femininas e promoveu mudanças 

significativas da posição social da mulher (Safiotti, 2011). Esses movimentos foram 

decisivos para evidenciar que diferenças e valores atribuídos aos gêneros não são dados 

naturais, mas construções históricas e culturais.  

Nesse contexto, Safiotti (2004) salienta que, para compreender a violência contra 

a mulher, é necessário um olhar que vá além dos episódios isolados de agressão, 



18 
 
 

alcançando as estruturas históricas e culturais que os sustentam. Para a autora, o conceito 

de gênero não é utilizado apenas como ferramenta de análise, ele também se configura 

como categoria histórica.  

Gênero pode ser entendido em diferentes instâncias: como aparelho semiótico 

(Lauretis, 1987 apud Safiotti, 2004 ); como símbolo cultural que evoca representações e 

normas (Scott, 1988 apud Safiotti, 2004, ); como sistema de divisões e atribuições 

assimétricas de características e potencialidades (Flax, 1987 apud Safiotti, 2004, ); e, 

ainda, como uma gramática sexual que regula não apenas as relações homem-mulher, 

mas também as relações homem-homem e mulher-mulher. 

O conceito de patriarcado, para Safiotti (2004), é essencial na análise da violência 

de gênero, pois designa o regime de dominação-exploração das mulheres pelos homens. 

Ainda que o termo gênero abarque também as violências cometidas por mulheres contra 

homens, a autora ressalta que isso não afeta o fato de que, historicamente, existe uma 

estrutura de poder desigual.  

Para Safiotti (2004) há uma autorização social que coloca os homens em posição 

de vantagem e inferioriza e subjuga as mulheres. Dessa forma, compreender a violência 

psicológica requer situá-la nesse condicionamento de forças opostas, em que estereótipos, 

papéis sociais e expectativas culturais e materiais, como dinheiro e trabalho, se reforçam 

no cotidiano.   

Sob essa ótica, Almeida (1995, apud Safiotti, 2004)) considera que o poder 

apresenta duas dimensões: a de mulheres mais familiarizadas com a experiência da 

impotência por ocuparem, historicamente, posições sociais, econômicas e políticas de 

desvantagem. Experiência que lhes restringiu o acesso a direitos e oportunidades e as 

colocou em situação de vulnerabilidade; e, há, também, a dimensão da potência 

vivenciada pelos homens que ocupam posições de controle e autoridade, e que, quando 



19 
 
 

percebem que o poder está ameaçado, recorrem à violência como forma de reafirmar ou 

recuperar seu controle. Como observa Safiotti (2001) :  

Neste sentido, os homens estão, 

permanentemente, autorizados a realizar seu 

projeto de dominação-exploração das 

mulheres, mesmo que, para isto, precisem 

utilizar-se de sua força física. Pode-se 

considerar este fato como uma contradição 

entre a permissão para a prática privada da 

justiça e a consideração de qualquer tipo de 

violência como crime (p.121). 

 

Se o contrato social narra a história da liberdade, o contrato sexual revela a da 

sujeição, dominação: liberdade masculina e submissão feminina são produtos simultâneos 

desse acordo. Nesse sentido, a tão comemorada liberdade civil, apresentada como 

universal, foi, na prática, historicamente moldada como um privilégio masculino, 

garantido e sustentado pelo direito patriarcal (Safiotti, 2004)  

Assim, ainda seguindo o caminho teórico de Safiotti, 2004, o contrato original é, 

ao mesmo tempo, social quando legitima o direito dos homens sobre as mulheres — e 

sexual quando estabelece o acesso ao corpo feminino. A partir desse enquadramento 

teórico, a violência contra a mulher – inclusive a psicológica – pode ser compreendida 

não apenas como um conflito entre pessoas, mas como uma expressão de uma ordem 

social que naturaliza a desigualdade e perpetua a sujeição feminina. 

A violência psicológica contra a mulher ultrapassa os campos jurídico e 

sociológico. Poli e Zamora (2024) observam que seus efeitos atingem tanto a saúde física 

quanto a saúde mental. A violência psicológica deixa marcas que fragilizam a vítima em 

diferentes dimensões da vida, trazendo para rotina diária sintomas neurológicos, 

cardiovasculares, abdominais, depressão, e diminuição da autoestima.  

A exposição prolongada à violência psicológica pode estar associada ao 

desenvolvimento de fadiga crônica, ideação suicida e anedonia, além de aumentar a 



20 
 
 

vulnerabilidade ao consumo abusivo de álcool e outras substâncias psicoativas (Santos & 

Rezende, 2021). 

A violência psicológica se infiltra na organização psíquica, modificando o modo 

como o sujeito vive, fazendo-o questionar suas crenças e valores, consequentemente 

corroendo a capacidade de simbolizar a própria experiência. Esse fato dificulta a 

elaboração da dor, comprometendo o entendimento do risco que a relação abusiva impõe.  

A clínica psicanalítica, nesse contexto, oferece um espaço para ressignificar esses 

ataques, reconstruir narrativas e restaurar a autonomia psíquica seja pouco a pouco 

retomada. 

Retomar a Eurídice, ao final deste percurso, é reconhecer que sua ficção é reflexo 

de realidades vividas por tantas mulheres reais. Como a personagem, muitas vivenciam a 

violência que não se denuncia com hematomas na pele, mas que ferem a pele que protege 

o psiquismo com a desqualificação, a manipulação afetiva e com o silêncio imposto que 

corrói. O “silêncio que engole”, presente na epígrafe, traduz a dimensão simbólica dessa 

violência: não apenas calar, mas ser calada, perder a possibilidade de nomear, de 

simbolizar a própria experiência. 

A trajetória da personagem do romance de Martha Batalha condensa o que a teoria 

e os dados de saúde pública revelam: que o patriarcado opera não apenas por meio de atos 

explícitos de dominação, mas também pela normalização de práticas que minam, dia após 

dia, a autonomia e a identidade das mulheres. É nesse ponto que a literatura se encontra 

com a análise sociológica, jurídica e psicanalítica: apontando para a urgência de dar voz 

ao que foi sistematicamente silenciado. 

O título do livro de Maya Angelou, “Eu sei por que os pássaros cantam na gaiola”, 

nos remete ao fato de que, mesmo aprisionadas, as mulheres encontram formas de cantar 

— às vezes em sussurros, às vezes em gritos abafados, na tentativa de romper o silêncio 



21 
 
 

que é ensinado. Assim como a Eurídice e Maya que resistem mesmo sufocadas, a mulher 

que vive a violência psicológica cria brechas para existir, insistindo na sobrevivência 

mesmo dentro da gaiola simbólica que busca contê-la. 

Assim, ao compreender a violência psicológica contra a mulher como uma 

engrenagem da estrutura patriarcal — sustentada por leis não escritas, mas profundamente 

enraizadas —, reconhecemos que romper o silêncio não é apenas um ato individual de 

coragem, mas um gesto político e coletivo de restituição da palavra e da subjetividade. 

 

 

2.2 MAS ELE DIZ QUE ME AMA 

2.2.1 Impactos emocionais, mentais e físicos 

 

Fico porque amo  

ou saio porque sofro? 

Traje íntimo e social  

Hoje o silêncio é despudorado,  

“sem vergonha”.  

Ele não precisa mais disfarçar,  

Não há laço  

Ou bainha a ser feita.  

E você, sem esse véu,  

vê nu o que antes aceitava  

vestido de rotina. 

Elaine Nunes 

 

 

O silêncio, quando se torna despudorado, deixa de ser apenas ausência de 

palavras: ele passa a ser revelação, ele depura-a-dor. O que antes era aceito como rotina, 

como se fosse “normal”, surge sem véus e desvenda a violência que se infiltra no 

cotidiano íntimo das relações. A violência psicológica se inscreve, justamente, nesse 

território invisível, difícil de nomear, mas capaz de corroer o sujeito. 



22 
 
 

No capítulo anterior abordamos a definição e o reconhecimento social da violência 

psicológica. Neste capítulo, discorreremos sobre as marcas que não deixam provas; 

marcas que não são materializadas visivelmente no corpo, mas que traduzem uma 

repercussão psicológica que atravessa o cotidiano de quem permanece em uma relação 

marcada pela violência. Ansiedade, medo, depressão, sentimento de culpa, isolamento e 

dificuldade de romper vínculos não se constituem como sintomas isolados; fazem parte 

de um mesmo enredo subjetivo que aprisiona o sujeito em um ciclo de violência (Poli e 

Zamora, 2024).  

Bastos e Sá (2021) alertam que os efeitos da violência psicológica não devem ser 

compreendidos como primeira forma de violência contra as mulheres, pois ela quase 

sempre aparece associada a outras agressões.  

No contexto brasileiro, segundo Bastos e Sá, 2021, a identificação da violência 

psicológica ainda é um desafio: muitas vezes não é reconhecida por quem sofre nem por 

quem poderia intervir, em parte pela ausência de instrumentos confiáveis que delimitem 

quais comportamentos configuram esse tipo de violência.  

Essa dificuldade de nomear reforça a invisibilidade e a ideia equivocada de que a 

violência psicológica se restringe à esfera íntima, como se fosse “coisas de casal”. Na 

realidade, seus efeitos transbordam: atingem a saúde mental, física e social e exigem 

políticas públicas e estratégias eficazes de reconhecimento, auxiliando na prevenção e 

identificação (Bastos e Sá, 2021).  

Observando a dificuldade de identificação da violência psicológica nos 

relacionamentos íntimos no contexto brasileiro, Bastos e Sá (2021) desenvolveram a 

Escala de Violência Psicológica em Relacionamentos Íntimos contra a Mulher 

(EVIPRIM). A validação da escala possibilitou encontrar uma forte correlação entre os 



23 
 
 

índices de depressão e ansiedade e a experiência de violência psicológica, além de uma 

associação direta com a baixa autoestima.   

A pesquisa de Bastos e Sá (2021) ainda demonstrou que a violência psicológica 

pode se manifestar de duas formas: direta, quando se apresenta por meio de insultos e 

humilhações explícitas, e indireta, quando ocorre por meio de práticas mais sutis de 

vigilância, controle e isolamento. Dentro dessa perspectiva, os autores identificaram que 

quanto mais frequentes os comportamentos ligados à violência direta, mais 

comprometidas negativamente ficam a identidade, a segurança e a autoestima das 

mulheres. Já as formas indiretas produzem, em muitos casos, uma dependência emocional 

e até financeira, ampliando o controle do parceiro sobre a liberdade e a individualidade.  

Bastos e Sá (2021) identificaram também que a permanência em um contexto de 

violência psicológica por parceiros íntimos, além de produzir feridas emocionais, 

compromete de modo permanente a saúde física e mental.  Esse processo de adoecimento 

enfraquece as defesas, fragilizando a segurança pessoal, e desgasta os valores e limites 

subjetivos. Como consequência, observa-se um cotidiano marcado por incertezas, medo, 

e perda da confiança em si mesma, aumentando assim a tendência de se submeter a 

situações de abuso nos relacionamentos.  

Em consonância, a pesquisa de Silva et al. (2023), ainda que trate de violência 

doméstica em sentido amplo, aponta que os danos descritos refletem de maneira direta os 

efeitos psíquicos da violência psicológica. No levantamento realizado pelos autores com 

326 mulheres, a ansiedade se apresentou como o sintoma mais recorrente, presente em 

todos os casos avaliados, acompanhada também por depressão, crises de pânico, 

isolamento social, baixa autoestima e dependência emocional (Da Silva et al., 2023). 

Esses sintomas não se apresentam de forma isolada: eles compõem uma trama de 



24 
 
 

adoecimento que mina a confiança em si e amplia a dependência emocional, dificultando 

a ruptura com o agressor.  

O estudo de Formiga et al. (2021), realizado com 343 mulheres atendidas no SUS, 

confirma a centralidade da violência psicológica ao constatar que foi a forma mais 

prevalente de agressão (52,9%), superando a física (30,5%) e a sexual (12,3%). Esses 

dados indicam que, mesmo não deixando marcas visíveis, a violência psicológica é 

frequentemente o ponto de partida do ciclo, corroendo a autoestima e limitando a 

capacidade de reação.    

Dessa forma, Bastos e Sá (2021), ao validarem um instrumento que oferece 

parâmetros de avaliação dentro do contexto brasileiro, o EVIPRIM, possibilitaram que a 

violência psicológica fosse percebida em seus diferentes níveis não apenas na experiência 

subjetiva, mas também em sua dimensão mensurável. Tornar essa identificação objetiva 

legitima o sofrimento psíquico, retira-o da esfera do “indizível”, da invisibilidade, e 

contribui para a desconstrução da ideia de que a violência psicológica seria uma forma 

mais branda de agressão.  

Tendo o corpo e a mente sobrecarregados pelo medo, a procura por ajuda se torna 

cada vez mais escassa. Nesse sentido os afetados pela violência psicológica tendem a não 

recorrer aos espaços de apoio, o que dificulta o acesso a recursos que poderiam favorecer 

a ruptura do ciclo. Isso reforça o que a literatura sobre violência psicológica tem apontado: 

não se trata de uma violência secundária, mas de uma forma de agressão que corrói a 

subjetividade e fragiliza a capacidade de simbolização da experiência (Poli e Zamora, 

2024). 

Esse esvaziamento interno não reflete apenas na saúde psíquica, mas compromete 

também o discernimento e a reação diante do vínculo abusivo. É nesse terreno que a 

ambiguidade se instala: a oscilação entre amor e humilhação, cuidado e destruição. Não 



25 
 
 

raro, essa dinâmica se traduz em pensamentos como: “talvez ele melhore, eu não deveria 

perdoar?”. 

 

 

2.2.2 Ambivalência, culpa e isolamento 

 

Bem me quer,  

mal me quer. 

 

 

 

Sun Tzu, no livro A Arte da Guerra, lembra que a arte da guerra é a arte de 

enganar, e, mantendo sempre uma aparência contrária ao que se é realmente, aumentam-

se as chances de vitória.  A violência psicológica em relações íntimas opera de modo 

semelhante: a mesma pessoa que declara amor e cuidado é a que desqualifica e humilha. 

Esse jogo paradoxal mantém quem sofre em estado de alerta, sem certeza, como se 

vivesse em um campo de batalha íntimo. O afeto, quando aparece, serve também ao 

controle; o silêncio, longe de significar paz, torna-se uma estratégia de dominação. Assim, 

no cotidiano da relação, a dúvida se torna estratégia de poder. 

Em “A caminho de uma teoria da esquizofrenia”, Bateson et al. (1956) 

formularam a noção de duplo-vínculo (double bind), mostrando que a contradição não é 

um acidente, mas o modo de funcionamento da relação. A partir da observação de famílias 

de pacientes esquizofrênicos, os autores notaram que esses sujeitos, desde cedo, eram 

expostos a mensagens contraditórias vindas justamente das figuras de cuidado.  

Bateson et al. (1956) descrevem o duplo vínculo como um padrão comunicacional 

e identificaram quatro elementos que o constituem. O primeiro ponto trata-se de uma 

relação de intenso valor afetivo. Como segundo elemento o autor define as mensagens 

contraditórias, o sujeito é colocado diante de mensagens com duplo sentido: o que é 



26 
 
 

transmitido pela fala, os sinais não verbais comunicam exatamente o oposto, criando um 

impasse. As mensagens se sobrepõem de tal maneira que qualquer resposta resulta em 

erro: atender a uma ordem implica desobedecer à outra. Logo o erro é certo e constante 

nesse tipo de relação. Como terceiro ponto, o estudo traz a impossibilidade de 

questionamento e afastamento mediante à uma previsão de punição por deslealdade ou 

abandono. Por fim, o modo repetitivo e crônico da armadilha comunicacional.  

Esse tipo de comunicação paradoxal, reiterada ao longo do tempo, compromete a 

capacidade de simbolizar e de discriminar a realidade. O autor observou que crianças 

expostas desde cedo a mensagens contraditórias – como, por exemplo, carinho 

acompanhado de hostilidade implícita – desenvolveram dificuldade em discriminar os 

limites entre afeto e agressão.  

O duplo-vínculo não é um acidente ou uma ocorrência pontual dentro da relação, 

trata-se de um modo relacional estruturado pela incoerência entre o que é dito e o que é 

vivenciado, em que o laço afetivo, longe de oferecer segurança, se converte em fonte de 

medo e vulnerabilidade. 

Se, no contexto da esquizofrenia, o duplo-vínculo aparecia como padrão 

comunicacional, na conjugalidade violenta ele se traduz em estratégias afetivas e de 

dependência que mantêm o laço mesmo diante do sofrimento. Guimarães et al. (2017) 

trazem essa discussão para o campo da violência conjugal demonstrando que o 

mecanismo descrito por Bateson encontra eco nas relações íntimas marcadas pela 

violência.  

A contradição entre amor e agressão impede que a experiência seja nomeada como 

violência; é justamente essa impossibilidade de nomeação que mantém a relação ativa e 

aprisiona quem sofre em um ciclo de ambivalência (Guimarães et al. 2017).   



27 
 
 

Razera et al. (2022) lembram que a ambivalência pode ser aprendida na família 

de origem. Quando, na infância, amor e agressão circulam juntos — cuidados intercalados 

com desqualificação, proximidade com ameaça... -, uma trama paradoxal se naturaliza. 

Quando um vínculo que se fortalece pela dor, um enredamento que retira força de onde 

deveria haver proteção (Portela, 2021). Na vida adulta, isso pode aumentar a tolerância 

ao inconciliável, tornar o estranhamento menos nítido e adiar o reconhecimento da 

violência no vínculo conjugal. 

Como responder a ordens que se anulam? Nesse terreno, os sentimentos passam a 

oscilar de forma constante entre acreditar no amor declarado, mas também sentir o peso 

da agressão praticada. Nesse espaço, a dúvida se converte em paralisia. O silêncio torna-

se forma possível de sobreviver. Muitas vezes, a pessoa passa a se responsabilizar pelo 

que sofre, acreditando “não ter sido paciente o bastante” ou que “se tivesse se esforçado 

mais” a agressão não teria ocorrido, sendo essa autopunição parte do próprio mecanismo 

de violência. 

Romper, nesse cenário, não é apenas uma decisão para quem passa por situações 

dessa natureza; romper é sustentar internamente que amor e desprezo não ocupam o 

mesmo lugar — e que nomear a violência não destrói o afeto por si (por mais que no 

início pareça), pelo contrário, apenas retira a violência do lugar de afeto. 

 

 

2.2.3 Ciclo da violência 

 

Dias Sim,  

Dias não,  

eu vou sobrevivendo.  

 



28 
 
 

A paralisia gerada pela ambivalência não interrompe a violência; ao contrário, ela 

alimenta o ciclo. Portela (2021) descreve esse movimento em fases sucessivas – tensão, 

agressão, reconciliação – que se repetem e aprisionam a vítima em um ciclo contínuo. 

Nas palavras do autor:  

no encontro do casal, quando há 

tensão sobre algum problema – 

primeira fase do ciclo da 

violência −, o homem tende a 

reagir com raiva, muitas vezes, 

por baixa tolerância à 

frustração sobre o problema e 

por inabilidade de empatia em 

relação à companheira, 

ocorrendo a explosão emocional 

− segunda fase do ciclo da 

violência. A briga deve-se às 

exigências dele sobre ela. Nela, 

surgem as lágrimas, a angústia, 

as mágoas ocasionadas por uma 

ofensa, por uma desfeita, por 

uma humilhação; nele, o rancor, 

ou seja, a raiva por ter sido 

contrariado, carregando 

consigo ressentimentos do 

ocorrido. A fase da lua de mel, 

do arrependimento e do 

comportamento carinhoso − 

terceira fase do ciclo da 

violência – vem com o pedido de 

desculpas; é a fase do perdão, 

quando ele promete mudar de 

comportamento ou finge que 

nada aconteceu. (p.56) 

 

O ciclo, portanto, não é linear, mas circular e crônico. A violência psicológica 

aparece, assim, como o primeiro degrau desse processo, geralmente naturalizada como 

“briga de casal”, mas que tende a escalar para agressões físicas e, em situações extremas, 

para o feminicídio (Poli e Zamora, 2024; OMS, 2012). A cada repetição, a mulher se vê 



29 
 
 

mais fragilizada, com menos recursos internos e externos para romper o vínculo, 

reforçando a urgência de compreendê-la não como um episódio isolado, mas como um 

padrão relacional de risco. 

Como no padrão descrito por Penfold (2006) — beijo, tapa, beijo, tapa — o 

paradoxo instala-se como rotina. A cada repetição, o beijo parece compensar o tapa, e é 

justamente esse consolo ilusório que prende, que dá à violência o ar de normalidade. 

Nesse sentido, o ciclo da violência não apenas aprisiona, mas fragiliza a percepção de 

realidade, misturando afeto e destruição em uma lógica que dificulta a ruptura. 

Há um entrave que atrapalha ou impede a elaboração da violência e a formulação 

de um pedido de ajuda efetivo:  a dificuldade em nomear. Como mostram Guimarães et 

al. (2017, apud Pondaag, 2009), essa impossibilidade de falar alimenta o sofrimento 

dentro da relação conjugal; aquilo que deveria proteger, acaba reforçando o isolamento e 

limitando as possibilidades de construção de autonomia. 

Diniz et al. (2017, apud Ravazzola., 1997) ressaltam que “não vemos as coisas 

para as quais não encontramos nomes. Tampouco vemos que não as vemos” (p.04), 

referindo-se a esse caráter silencioso e crônico.  

A cada reconciliação, a esperança de mudança se mistura ao medo do próximo 

episódio, produzindo um aprisionamento que não é apenas físico, mas sobretudo psíquico. 

O ciclo, descrito na literatura, não se fecha apenas na repetição dos episódios, mas na 

expectativa angustiante de que “a próxima vez” pode ser pior, o aviso foi dado.  

Viver sob essa tensão permanente significa estar em estado de alerta, como 

enfatiza Hirigoyen (2006, p.41): “a antecipação do golpe pode fazer tanto mal ao 

psiquismo quanto o golpe realmente dado, que é reforçado pela incerteza em que a pessoa 

é mantida, sob a realidade da ameaça” (p.41). 



30 
 
 

Poli e Zamora (2024) ressaltam que a violência psicológica costuma ser o primeiro 

degrau em um processo de escalonamento que pode culminar no feminicídio. Começa de 

forma insidiosa — críticas sutis, chantagens veladas — até se tornar explícita, invadindo 

todas as dimensões da vida. Para Portela (2021), a cada repetição do ciclo, a violência 

psicológica se torna mais naturalizada, abrindo espaço para a escalada em direção à 

violência física e, em casos extremos, ao feminicídio.   

O que antes era percebido como agressão passa a ser naturalizado como parte da 

relação, e a anestesia emocional descrita por Guimarães et al. (2017, apud Ravazzola, 

1997) acontece com tanto êxito que o mal-estar deixa de ser sentido. O agressor se torna 

simultaneamente fonte de ameaça e promessa de alívio, produzindo um estado de 

dependência afetiva que limita a autonomia da mulher. Os autores retomam o estudo de 

Angelim e Diniz (2010), que demonstram que muitas mulheres passam a justificar os 

episódios — atribuindo-os ao álcool, ao estresse ou até a si mesmas — e, nesse processo, 

reforçam o vínculo com o agressor.  

O ciclo, portanto, não se sustenta apenas pela ação violenta, mas também pela 

internalização da culpa. Compreender a dinâmica do duplo-vínculo é essencial para 

intervir nas relações conjugais violentas, pois não basta constatar a agressão: é necessário 

reconhecer o paradoxo estrutural que aprisiona a mulher.  

A capacidade de reflexão, quando estimulada, pode ajudar a mulher a identificar 

o padrão duplo-vincular, avaliar os riscos e até fortalecer sua denúncia junto ao Estado. 

O peso afetivo atribuído ao parceiro, porém, favorece a submissão em busca de 

reconhecimento, dificultando a ruptura e reforçando a dependência à estrutura conjugal e 

familiar. Nessa lógica, a ambiguidade gera dúvida e impede a reflexão sobre a própria 

condição subjetiva, fazendo com que a violência se perpetue e se agrave (Guimarães et 

al., 2017, apud Angelim, 2009). 



31 
 
 

Nesse cenário, a culpa aparece como uma das maneiras centrais de 

aprisionamento. Muitas mulheres passam a interpretar o sofrimento como reflexo de 

falhas pessoais: “não ter sido paciente o bastante”, “não ter feito tudo o que podia”. Para 

Portela (2021), o comportamento “tempestuoso” é desculpado socialmente, muitas vezes 

justificado como uma reação momentânea. Esse deslocamento da responsabilidade do 

agressor para si mesma aprofunda a paralisia, reforçando o isolamento e a ideia de que 

suportar é a única saída possível.  

Portela (2021) ainda ressalta que a dificuldade de romper vínculos não comunica 

uma questão de escolha, mas a incapacidade de dizer não; uma consequência da dinâmica 

paradoxal: o mesmo parceiro que causa dor também promete alívio, aquele que protege 

também agride, tornando ainda mais confuso o processo decisório. 

Outro fator que atravessa a dificuldade de rompimento é a naturalização da 

violência intrafamiliar. Portela (2021) destaca que a transgeracionalidade exerce papel 

importante na construção da identidade e dos comportamentos: padrões, valores e traumas 

são transmitidos ao longo das gerações, levando muitos a acreditarem que o conflito 

violento faz parte, de modo “natural”, da vida conjugal. A repetição desses modelos como 

formas de educação ou estrutura familiar fortalece a crença de que suportar a violência é 

parte da convivência, perpetuando o ciclo. 

Além disso, a dificuldade emocional é frequentemente disfarçada de amor. Como 

observa Portela (2021), a relação violenta se sustenta em dinâmicas em que a pessoa não 

acredita na capacidade de existir fora do vínculo afetivo. Nessa dinâmica, o outro ocupa 

ao mesmo tempo o lugar de ameaça e de refúgio, criando uma confusão de pensamentos 

que impede a análise clara da situação. A identidade passa a se moldar em função dessa 

presença, e cada tentativa de saída retorna ao ponto inicial.  



32 
 
 

Portela (2021) caracteriza essa fase como codependência, definida como um 

estado emocional típico de relações disfuncionais, em que se instala um ciclo de 

autodestruição e esfacelamento dos vínculos afetivos. Saffioti (1999) acrescenta que 

“uma pessoa codependente é alguém que, para manter uma sensação de segurança, requer 

outro indivíduo, ou um conjunto de indivíduos, para definir as suas carências” (p. 87). 

Nesse processo,  sensações de negligência e derrota em relação a si e ao parceiro 

alimentam comportamentos, aprofundando a dor e prolongando o sofrimento dos 

envolvidos.  

Medo, descrença em si e esperança constante de mudança atuam como 

engrenagens que reconduzem sempre ao mesmo ponto. A percepção da perda é 

permanente e todo movimento do outro é sentido como abandono, o que intensifica a 

dependência e amplia o medo da ruptura. Relacionamento codependente é um 

relacionamento fixado, segundo Saffioti (1999), na necessidade. 

O adoecimento, portanto, não é apenas consequência da violência, mas um 

dispositivo que a perpetua. Depressão, medo e culpa não só fragilizam as defesas, como 

corroem a capacidade de imaginar uma vida além daquela relação. Romper exige não 

apenas condições externas de proteção, mas também a reconstrução interna da crença de 

que é possível viver sem se reduzir ao lugar de estar ao lado de.  

 

 

2.2.4 Relação com a saúde pública e com a clínica  

 

Em briga de marido e mulher  

meter a colher  

é (a)colher dignidade.   

 



33 
 
 

O ditado popular “em briga de marido e mulher não se mete a colher” expressa a 

crença de que a violência conjugal deve permanecer restrita ao espaço privado, como se 

fosse assunto exclusivo do casal. No entanto, quando pensamos a violência psicológica 

sob o espectro da saúde pública, a frase se inverte: “tem, sim, que meter a colher”, se 

torna necessário.  

Como lembram Minayo et al. (2018, apud Coelho et al., 1998), a violência produz 

sofrimento que se desdobra em sintoma e adoecimento mental e físico, reverberando em 

toda a malha social, passando de uma visão individual para um campo de intervenção 

coletiva com políticas públicas de prevenção e cuidado que sobrecarregam os serviços de 

saúde, ampliando custos sociais (Formiga et al. 2021) 

Minayo e Souza (1999) apresentam o “modelo Lalonde”, desenvolvido pelos 

pesquisadores Leavell e Clark, como um guia de atuação para os serviços de saúde. O 

modelo preconiza que a prevenção abrange desde a promoção da saúde e proteção 

específica, até o diagnóstico precoce, limitação de danos e reabilitação. 

Como fundamentação para a importância da abordagem dos “sintomas sem 

sangramento”, Minayo (1999) traz em seu trabalho uma referência à Carta de Otawa 

(1986), que já apontava que a promoção da saúde envolve vida, solidariedade e 

participação, enfatizando que a responsabilidade deve ir além do setor médico e 

convocando Estado, comunidade e indivíduos a compartilharem desse compromisso. 

Aplicada à violência psicológica, essa perspectiva amplia o olhar: não basta atender à 

mulher no momento da crise, é preciso fortalecer redes comunitárias, oferecer espaços de 

escuta e criar estratégias que a amparem dentro de um movimento sistêmico.  

Os serviços do SUS, especialmente na atenção básica, são porta de entrada 

privilegiada para essas situações, seja em consultas médicas, seja em visitas domiciliares. 

Nesse sentido, o SUS assume também a função preventiva e de promoção de saúde.  



34 
 
 

Em estudo realizado com mulheres atendidas na rede pública, Formiga et al. 

(2021) evidencia que a violência psicológica foi a forma mais prevalente de agressão, 

atingindo 52,9% das participantes, dado que confirma sua centralidade no atendimento 

cotidiano dos serviços de saúde pública e a urgência de capacitar profissionais para 

reconhecer sinais invisíveis, que muitas vezes não se apresentam como queixa principal.   

A ausência de hematomas não pode ser confundida com ausência de violência. 

Reconhecer sinais como ansiedade, depressão, isolamento e queixas difusas de saúde é 

parte do trabalho preventivo, permitindo intervenções mais precoces e eficazes. “Meter a 

colher”, nesse contexto, pode ser ajudar a nomear, pode ser ajudar a identificar. “Meter a 

colher” é um ato de cuidado coletivo: não de intromissão, mas de responsabilidade social 

diante de um evento que compromete a saúde, a dignidade e a vida, levando muitas vezes 

à morte. Aqui, uma escuta especializada cumpre um papel central: nomear, dar palavra 

ao que antes se apresentava apenas como mal-estar ou confusão.  

A violência psicológica mostra sua face paradoxal. Ela começa como algo 

naturalizado — “apenas uma briga” — e se instala como rotina de controle e sentimento 

de inadequação. Para Portela (2021), é justamente essa repetição que aprisiona e fragiliza. 

O adoecimento psíquico que decorre da violência psicológica não se reduz a 

episódios pontuais de sofrimento; ele se instala como uma prisão subjetiva. Os sintomas 

passam a constituir o cotidiano da mulher, não como sentimentos passageiros, mas como 

estados persistentes que moldam sua percepção de si e do mundo.  

Como observam Silva et al. (2023), os efeitos emocionais da violência fragilizam 

a capacidade de enfrentamento e desgastam a vitalidade. A vida vai se estreitando, como 

se cada gesto estivesse condicionado pela lógica do outro. O silêncio, que no início 

aparece como defesa, transforma-se em estrutura fixa: por fora, o mal-estar se torna 



35 
 
 

invisível; por dentro, abre-se um abismo entre o desejo de partir e a dependência que 

prende. 

Encerrar este capítulo é reconhecer que a violência psicológica deixa marcas 

silenciosas, mas devastadoras, que corroem. Como lembra a OMS (2012), trata-se de um 

grave problema de saúde pública, cujas consequências ultrapassam o espaço privado e se 

refletem no tecido social. É necessário, portanto, olhar para essas marcas invisíveis não 

como fraqueza individual, mas como produto de uma estrutura que aprisiona pela 

ambivalência e pelo silêncio. 

O próximo capítulo inaugura a possibilidade de ruptura. O silêncio, até aqui 

descrito como prisão, cede espaço à palavra e à escuta, possibilitando a reconstrução 

subjetiva. Nomear é quebrar o feitiço do silêncio. Informar é, também, in-formar – dar 

formar ao que estava disperso, atribuir contorno com limites mais definidos. 

 

 

2.3 DA SOMBRA À PALAVRA: O SILÊNCIO COMO HERANÇA SOCIAL  

 

 

E com uma alegria tão profunda. É uma tal 

aleluia. Aleluia, grito eu, aleluia que se 

funde com o mais escuro uivo humano da 

dor de separação mas é grito de felicidade 

diabólica. Porque ninguém me prende mais. 

Continuo com capacidade de raciocínio (...)  

Clarice Lispector, Água Viva, 1998 

 

Daquilo que um dia me calou, fiz matéria de 

escrita. Escrevendo, aprendi a escutar o que 

em mim ainda sussurra.” 

Elaine Nunes 

  

 



36 
 
 

Há libertações que não nascem do esquecimento, nascem da palavra – que seja 

dentro da gente. Clarice Lispector (1998), no livro Água Viva, chamou de aleluia o 

instante em que o ser, ao enfrentar o abismo da separação, reencontra na sua dor a sua 

própria voz — o grito tenta suportar o (que ainda é) desconhecido, mas traz uma felicidade 

diabólica, pois essa dor não é negada, mas agora sentida como ela é. Quiçá modificada. 

Esse grito, que se mistura à sombra, anuncia o nascimento de uma linguagem como 

possibilidade de travessia. É nesse limiar entre o silêncio e o dizer que este capítulo se 

inscreve.  

O silêncio não nasce do acaso — ele é legado. Atravessa o corpo e o tempo, 

inscreve-se como uma herança que as mulheres carregam, ainda que não a desejem. Como 

lembra Perrot (2007), as mulheres ficaram capturadas “no silêncio de um mar abissal” 

(p.16). Por que esse silêncio? 

Essa estrutura de silenciamento encontra correspondência nas análises de Saffioti 

(2004), que ressalta que o patriarcado produz e reproduz estruturas simbólicas que 

domesticam o feminino, moldando comportamentos e naturalizando a desigualdade. 

Desde cedo, aprende-se a conter a raiva, a suavizar o incômodo, a vestir o medo de 

ternura. O que parece traço de temperamento é, na verdade, o efeito de uma pedagogia 

histórica do silêncio.  

Essa pedagogia, aprofunda Saffioti (1999), não é natural: “A desigualdade, longe 

de ser natural, é posta pela tradição cultural, pelas estruturas de poder, pelos agentes 

envolvidos na trama das relações sociais.” (p. 82). Assim, as relações entre homens e 

mulheres e os papéis sociais atribuídos a cada um não são naturais, mas fruto de um 

processo histórico.  

A autora contribui com essa perspectiva ao afirmar que o patriarcado, quando se 

trata da coletividade, “apoia-se no desequilíbrio resultante de um desenvolvimento 



37 
 
 

desigual de animus e de anima e, simultaneamente, o produz” (Saffioti, 1999, p. 39).  

Como analisa a autora, todas as pessoas são resultado das suas relações sociais, o 

privilégio masculino não apenas se reproduz, mas se renova dentro da estrutura social e 

emocional. Essa dinâmica contribui para o ciclo de dominação, fazendo com que o 

domínio masculino pareça legítimo e a subordinação feminina permanece normalizada.  

É dentro desse contexto que a violência psicológica encontra espaço fértil: ela se 

nutre do silêncio e o reproduz, até que o silenciado passe a confundir o silêncio com sua 

própria existência  

O silêncio descrito por Saffioti (1999) encontra, no estudo de Zancan (2013), sua 

tradução viva: mulheres que amam, compreendem, suportam — e, ao fazê-lo, repetem o 

enredo aprendido. Romper o silêncio, portanto, é também romper com essa crença de que 

amar é suportar, de que “eu posso mudar”. 

Saffioti (1999) descreve o silêncio como uma estrutura simbólica e histórica que 

encontra ressonância nas narrativas de mulheres que vivem a violência como destino.  

Zancan et al. (2013) escutam, nessas vozes, uma dor que perdura de geração em geração: 

mulheres que aprendem a amar calando, acreditando que suportar é o preço para continuar 

existindo e que casamento “é assim mesmo”.  

O movimento do silêncio à palavra é mais do que individual: é histórico e coletivo, 

resultado da lenta conquista de um espaço público que, por séculos, foi interditado. Perrot 

(2007) recorda que o silêncio das mulheres não decorre apenas de uma ausência nos 

espaços públicos, mas também do silêncio das fontes com a ausência de registros, um 

déficit de vestígios e de escrita sobre elas. “Porque são pouco vistas, pouco se fala delas”, 

afirma a autora (p. 17). O silêncio, então, não é apenas vivido — é arquivado. 

As mulheres deixaram poucos rastros não porque não tinham a dizer, mas porque 

ensinaram-lhes a duvidar da importância do que diziam. Perrot (2007) enumera alguns 



38 
 
 

fatos, como o acesso à escrita tardio, suas produções vistas como marginais, seus 

sobrenomes trocados pelos sobrenomes dos maridos quando casavam (dificultando a 

criação de linhagem feminina), seus corpos descritos por olhares que não eram os seus. 

A autora ainda traz outros aspectos como o apagamento que também se inscreve na 

linguagem: na gramática, o masculino plural prevalece quando há a mistura de gênero; 

nas estatísticas das pesquisas a sexuação é relativamente recente, normalmente eram 

assexuadas, principalmente dentro do domínio econômico.  

O silêncio mais profundo, observa a Perrot (2007), é o do relato: a história foi 

narrada quase sempre por homens e sobre homens. Os espaços públicos — guerras, 

reinados, feitos políticos — eram ocupados por “homens ilustres”, e mesmo as crônicas 

religiosas privilegiavam os santos que evangelizavam e viajavam, enquanto as santas 

eram descritas como as que rezavam, preservavam a virgindade ou morriam em martírio. 

Para existir, a mulher precisava ser “piedosa” ou “escandalosa”; (Perrot, 2007, p.18). 

Segundo a autora, foi apenas entre as duas guerras mundiais que algumas 

mulheres passaram a ter acesso à universidade e, com isso, começaram a reescrever a 

própria história. Surgem então pesquisas e narrativas em que as mulheres deixam de ser 

apenas matéria narrada e passam a narrar os fatos — sujeitos e objetos dos relatos. Essa 

conversão marca o nascimento de uma “história das mulheres” que tenta recompor, nas 

brechas do silêncio, as vozes que haviam sido deixadas de fora da memória coletiva. 

Para Perrot (2007), escrever sobre a própria história é um gesto de restituição: 

“escrever a história das mulheres é sair do silêncio em que elas estavam confinadas” (p. 

13). Ao narrar a si mesmas, as mulheres deixam de ser apenas objetos da história e 

tornam-se suas autoras — “testemunhas e atrizes” de uma passagem “do silêncio à palavra 

e da mudança de um olhar” (Perrot, 2007, p. 13). 

 



39 
 
 

2.3.1 CAMINHOS POSSÍVEIS: ESCUTA, PALAVRA, CUIDADO E RECONSTRUÇÃO 

 

Escutar é mais do que ouvir —  

é sustentar a palavra que quer nascer. 

Escutar é reconhecer,  

retirando-a da condição de objeto,  

de assistência. 

Elaine Nunes 

 

O silêncio que atravessou a história das mulheres começa, aos poucos, a se 

transformar em som. Como lembra Perrot (2007), esse silêncio nunca foi vazio — ele 

guardava vozes que esperavam ser escutadas.  

Desde os anos 1970, quando as mulheres passaram a escrever, pesquisar e 

inscrever-se na história, esse som vem ganhando corpo, ensaiando novas formas de existir 

na linguagem. “Assim nasceu o desejo de um outro relato, de uma outra história” (Perrot, 

2007, p. 20). 

Conceição Evaristo (2020) amplia essa travessia ao afirmar que escrever é 

também um modo de não adoecer diante da realidade. Sua escrevivência nasce do 

entrelaçamento entre memória, dor e resistência — uma escrita que cura porque dá voz 

ao silêncio, que organiza o que não faz sentido. Se, em Perrot, contar é recuperar um lugar 

na história, em Evaristo escrever é um por vir, um surgir apesar de.  

Como afirma Cerruti (2008), escutar não é apenas acolher a dor, mas permitir que 

ela se transforme em palavra. Muitas mulheres, ao relatarem suas vivências de violência, 

sustentam um discurso em que buscam comprovar sua integridade e inocência, é quase 

uma necessidade expressar: “sou boa mãe”, “fiz de tudo pelo casamento”, “aguentei por 

amor”. Essas expressões — aparentemente de força — revelam, em profundidade, o 

aprisionamento a uma lógica moral herdada da cultura patriarcal.  



40 
 
 

A mulher fala, mas ainda a partir do lugar que o outro lhe destinou e não como 

sujeito parte da cena. Nessas situações, ainda tende a se apresentar apartada de qualquer 

implicação com sua própria narrativa (Cerruti, 2008). 

A autora descreve como uma mulher em sofrimento organiza o relato – como 

constrói sentido para o que viveu. Ao narrar, muitas vezes a mulher se apresenta como 

vítima, como uma espécie de defesa moral, reforçando uma narrativa binária de opostos: 

vítima/agressor, forte/fraca; a sua bondade contrapondo a violência ou arbitrariedade do 

outro. Dessa forma, segundo Cerruti (2008), a história é contada para evidenciar “eu sou 

boa, ele é mau” – uma estrutura que reforça a ideia de injustiça e sofrimento, mas que não 

necessariamente promove uma elaboração subjetiva capaz de realinhar o seu 

posicionamento dentro do ciclo de violência.  

O desafio da escuta está em trazer essa narrativa de compensação moral para 

direito de autoria, justamente na tentativa de combate à visão do feminino como um ser 

fraco e vulnerável. A crítica de Cerruti (2008) fundamenta teoricamente essa virada: 

escutar é abrir espaço para o desejo e para a implicação, não apenas para a queixa e o 

reconhecimento moral. A verdadeira escuta, para a autora, não se detém na dor como 

lugar de permanência, mas aposta na possibilidade de que o sujeito se reconheça como 

parte de sua própria história — e, portanto, como agente de transformação.  

Quando o ouvinte acolhe a palavra, abre-se a possibilidade de deslocamento: o 

que antes era narrativa de culpa pode se tornar gesto de elaboração. Escutar tem, portanto, 

a possibilidade de reconhecer a capacidade do sujeito de falar por si e de se 

responsabilizar por sua própria história. O reconhecimento da vítima é necessário, mas, 

quando o sujeito se fixa nesse lugar, pode-se cristalizar — e o discurso perde a potência 

de transformação (Cerruti, 2008).  



41 
 
 

Esse reconhecimento não se dá de maneira imediata. A passagem do silêncio à 

palavra exige tempo e presença necessários para que o sujeito se aproprie de sua própria 

experiência. Por isso, sustentar a escuta é também sustentar o tempo da dúvida, sustentar 

o tempo necessário para que o não-saber deixe de paralisar e passe a significar. Como diz 

Evaristo (2020) 

Por que sou levada a escrever? Porque a 

escrita me salva da complacência que me 

amedronta. Porque não tenho escolha. 

Porque devo manter vivo o espírito de minha 

revolta e a mim mesma também. (...) No 

escrever coloco ordem no mundo, coloco 

nele uma alça para poder segurá-lo. (...) 

Escrevo para registrar o que os outros 

apagam quando falo, para reescrever as 

histórias mal escritas sobre mim, sobre você. 

(...) Para me descobrir, preservar-me, 

construir-me, alcançar autonomia. […] 

Escreverei sobre o não dito, sem me 

importar com o suspiro de ultraje do censor 

e da audiência. Finalmente, escrevo porque 

tenho medo de escrever, mas tenho um medo 

maior de não escrever (p.36). 

 

É nesse intervalo, que o sujeito pode começar a reler a própria história e, pouco a 

pouco, a deslocar a narrativa da culpa para a autoria, restituindo o direito de existir como 

um sujeito e não apenas como vítima.  

 

2.3.2 A ESCUTA COMO ATO ÉTICO E POLÍTICO 

 

A nossa escrevivência não pode ser lida  

como histórias 

para “ninar os da casa-grande”,  

e sim para incomodá-los em 

seus sonos injustos. 

Conceição Evaristo - A escrevivência e seus 

subtextos 

 

 



42 
 
 

A escuta, quando acolhe o outro em sua inteireza, ultrapassa a função de ouvir. 

Ela se torna gesto ético, porque reconhece a dor sem reduzi-la ao sofrimento, e gesto 

político, porque rompe o circuito do silenciamento. Como afirma Cerruti (2008), o 

reconhecimento da vítima é necessário, mas sua fixação neste lugar a aprisiona. Escutar, 

portanto, é devolver à mulher o direito de ser sujeito da própria palavra — não um objeto 

de cuidado, mas alguém que pode significar o que viveu e, a partir disso, transformar-se. 

A escuta ética se desdobra de um ato social e coletivo. O sofrimento que emerge 

da violência não é apenas pessoal: ele reflete laços, crenças e modos de relação que 

atravessam a vida social e familiar. Escutar uma mulher, portanto, é escutar a história de 

sua cultura e de sua comunidade. É reconhecer o quanto o silêncio é socialmente 

produzido — e o quanto romper esse silêncio é um ato de resistência. Ao narrar o que 

antes era segredo, a mulher torna-se testemunha de si e do mundo. Sua palavra, antes 

silenciada, passa a produzir realidade. 

Freitas e Sales (2019), em “Maria, Marias: narrativas de mulheres sobre 

relacionamentos abusivos”, aprofundam essa reflexão ao mostrarem que o simples ato de 

falar já constitui um gesto de resistência. Ao narrar, a mulher reorganiza fragmentos de 

si, e sua fala, antes marcada pela culpa, torna-se possibilidade de existir fora do silêncio. 

Quando alguém a escuta sem corrigir ou duvidar, essa palavra deixa de ser confissão e se 

converte em reconhecimento. 

Essa escuta, quando acolhe o dizer em sua hesitação e fragmento, permite que o 

vivido se transforme em narrativa. O poder não está em quem ouve, mas no fato de alguém 

poder, finalmente, ser ouvido. Falar — e ser acreditada — é o primeiro gesto de 

restituição simbólica e social. 

Zancan et al. (2013) ampliam essa reflexão ao mostrar que o silêncio também se 

herda. A transmissão geracional da violência aparece nas narrativas de mulheres que 



43 
 
 

repetem sem perceber, os mesmos enredos vividos por suas mães. “Com a mesma idade 

que vi meu pai batendo em minha mãe, meu filho viu meu marido batendo em mim” (p. 

73), relata uma mulher entrevistada.  

Nessa repetição, o silêncio se inscreve como destino, quando se escuta essas vozes 

– inclusive suas pausas, contradições e hesitações – cria-se a chance de interromper o 

ciclo, de ouvir-se, de questionar-se. O ato de repetir é mais do que um dado social; é 

memória afetiva, é herança emocional. Por isso estudos empíricos e criação literária se 

tocam neste trabalho: ambos tentam demonstrar modos de transmissão do indizível.  

Se Zancan et al (2013) mostram a herança do silêncio nas narrativas familiares, 

Evaristo (2014) nos concede a sensibilidade em Olhos d’Água, onde traduz poeticamente 

essa continuidade, indicando que aquilo que não pode ser dito retorna como destino, até 

que uma palavra o desfaça: “Às vezes, as histórias da infância de minha mãe confundiam-

se com as de minha própria infância (p.15).  

Escutar, nesse sentido, é gesto que restitui à mulher o direito de narrar aquilo que 

foi impedido. Mas essa palavra não é apenas individual — é palavra-coletivo, palavra-

herança. Como aponta Evaristo (2020), a escrevivência não nasce de um sujeito isolado, 

mas de um sujeito atravessado por múltiplas vozes: negras, femininas, ancestrais. 

A escuta quando sustenta o dizer do não-dito, abre caminho para que a palavra se 

torne escrevivência: um gesto que transforma a dor privada em história compartilhada. 

Quando a palavra encontra escuta, ela se faz ponte não só para o seu interior, mas para o 

mundo. O que ainda era fragmento torna-se narrativa; o que era silêncio, torna-se poesia. 

Escutar é abrir caminho para que a mulher possa se ver não apenas como quem sofreu, 

vítima, mas como quem se refez.  

 

 



44 
 
 

2.3.4 ENTRE O SILÊNCIO E A PALAVRA: O GESTO DE REEXISTIR 

 

Eu amei, e esse amor me formou. 

Mas agora, continuar,  

seria negar a mulher  

que esse amor fez nascer. 

Elaine Nunes 

 

Ao longo desse percurso, viu-se que o silêncio é herança — uma travessia entre o 

que se perdeu e o que ainda pode nascer. E talvez, como diz Clarice Lispector (1998), a 

alegria mais profunda é aquela que se confunde com o uivo da dor de separação. Há 

alegria na coragem de se separar do que silenciava. Há vida no instante em que o grito 

encontra sentido e se faz palavra. 

O que antes era segredo ou culpa, transforma-se em narrativa. Nomear o vivido é 

o primeiro ato de liberdade — é fazer existir aquilo que antes apenas se suportava. Cada 

palavra pronunciada é uma tentativa de suturar, cuidar do que a violência machucou. 

Fabeni et al. (2015) e Freitas (2019) ampliam essa compreensão ao afirmarem que 

a escuta é também uma prática de cidadania: o ato de escutar devolve à mulher o poder 

de narrar, deslocando-a da condição de objeto da intervenção para sujeito de 

transformação. O psicólogo, nesse contexto, atua na fronteira entre o Estado e o sujeito, 

ajudando a transformar o sofrimento em narrativa e a proteção em potência. Escutar é, 

portanto, devolver humanidade ao que foi silenciado — e, ao fazê-lo, restituir à mulher o 

direito de significar a própria existência. 

Esse gesto de escuta e nomeação não é neutro. Ele rompe o circuito e inaugura um 

novo espaço de pertencimento. Nas palavras de Conceição Evaristo (2020), “a 

escrevivência nunca foi uma mera ação contemplativa, mas um profundo incômodo com 

o estado das coisas...” (p.34).  A palavra escrita — ou falada — tornar-se sobrevivência.  



45 
 
 

Como afirma Anzaldúa (2000, apud Evaristo, 2020), “Escrevo para reescrever as 

histórias mal escritas sobre mim, sobre você. Para me descobrir, preservar-me, construir-

me, alcançar autonomia (p.36).” Essa declaração ecoa o que Evaristo (2020) traduz como 

autoinscrição: a escrita e a fala como modos de afirmar presença num mundo que tentou 

apagá-las. 

Assim, a escuta e a escrita se unem como dois gestos de restituição simbólica: 

uma abre espaço para o dizer; a outra o eterniza. Ambas produzem resistência e anunciam 

uma forma de cuidado que é, ao mesmo tempo, ética e política. A mulher que fala — e 

escreve — deixa de ser apenas testemunha da dor; torna-se autora da própria travessia. 

O silêncio, agora, já não é prisão: é pausa. É a respiração entre uma palavra e 

outra, o intervalo onde se reorganiza a vida. O que antes era ausência de voz torna-se 

escolha — o direito de falar ou calar-se, de seguir funcionando e seguir se transformando. 

 

Nada como voltar a um lugar que está igual 

para descobrir quanto você mudou. 

Nelson Mandela 

 

 

 

 

 

 



46 
 
 

3 CONCLUSÃO 

 

Chegar ao fim deste percurso não é encerrar um tema, mas dar forma ao que antes 

era apenas lamentação. Ao longo desta pesquisa, a violência psicológica contra a mulher 

foi analisada não apenas como fenômeno social, mas como linguagem do silêncio, uma 

estrutura que habita o íntimo, o corpo e a história coletiva. O caminho traçado buscou 

deslocar o olhar daquilo que é visível — os atos, as palavras, os gestos — para aquilo que  

é possível escutar apenas quando se escuta com atenção: as brechas, as pausas, os 

intervalos onde a dor se esconde. 

O primeiro capítulo apresentou a complexidade conceitual e legal da violência 

psicológica, evidenciando seu enraizamento em uma cultura patriarcal que ainda define, 

controla e disciplina o feminino. A partir de Saffioti (2004) e da Lei Maria da Penha 

(2006), compreendeu-se que a desigualdade de gênero não é um desvio moral, mas uma 

estrutura social que autoriza a dominação simbólica. A violência, nesse sentido, é uma 

pedagogia histórica: ensina a mulher a calar, a aceitar, a confundir obediência com amor. 

O silêncio, mais do que ausência de palavra, é resultado de anos de exclusão do espaço 

público e da própria narrativa. 

No segundo capítulo, o olhar voltou-se para as consequências psíquicas desse 

processo. As pesquisas de Bastos e Sá (2021), Poli e Zamora (2024) e Guimarães et al. 

(2017) revelaram que a violência psicológica se instala como um ciclo de ambivalência 

afetiva, onde a vítima oscila entre amor e medo, culpa e esperança. A dependência 

emocional aparece como desdobramento desse aprisionamento simbólico: o mesmo 

vínculo que fere é o que parece garantir existência. O sofrimento, então, se normaliza — 

e o silêncio torna-se a forma de comunicar-se. Nomear a violência, principalmente a 



47 
 
 

psicológica, é difícil, mas só nomeando e entendendo é possível romper o encantamento 

da culpa. 

O terceiro capítulo trouxe o movimento inverso: do silêncio à palavra. Inspirando-

se em Perrot (2007), Cerruti (2008) e Evaristo (2020), foi possível compreender que a 

escuta é a travessia entre o trauma e a reconstrução. Escutar é sustentar o nascimento não 

só da palavra, mas o renascimento de si; acolher a fragmentação e permitir que o sujeito 

se aproprie do que viveu. A escuta não porque legitima. Quando uma mulher é 

verdadeiramente ouvida, ela deixa de ser objeto de intervenção e torna-se autora da 

própria narrativa. É nesse gesto ético, político e de resistência que se inicia o processo de 

reexistência. 

A reflexão construída permite afirmar que a violência psicológica não se rompe 

apenas com medidas protetivas ou denúncias formais — rompe-se com palavra e escuta, 

quando o discurso internalizado da culpa dá lugar à possibilidade de elaboração. A função 

do psicólogo, nesse contexto, ultrapassa a técnica: é um ato de presença, uma disposição 

para ouvir o que não foi dito, para acolher o contraditório e sustentar o tempo da dúvida. 

A escuta clínica é, portanto, um gesto político, pois restitui à mulher o direito de significar 

a própria história e ocupar um lugar de sujeito. 

Este trabalho contribui, assim, para ampliar a compreensão da violência 

psicológica como fenômeno relacional e simbólico. O silêncio, antes visto como 

passividade, é aqui entendido como um ensinamento de uma pedagogia patriarcal que 

conduz a mulher a se anular para preservar vínculos.  

Durante a construção deste documento, também houve deslocamento no próprio 

olhar da autora. O que inicialmente parecia uma análise centrada apenas na vitimização 

feminina transformou-se em um movimento de implicação subjetiva — a compreensão 

do sujeito que sustenta o vínculo violento. Trata-se do deslocamento que Cerruti e Rosa 



48 
 
 

(2008) propõem ao problematizar a noção de vítima, convidando a ultrapassar a dicotomia 

vítima/agressor para escutar o sujeito em sua subjetividade. Esse movimento abriu 

caminho no desejo da autora para pesquisas futuras que explorem as posições subjetivas 

que organizam essa dinâmica, bem como os modos como os sujeitos habitam, repetem ou 

transformam esses lugares. 

Conclui-se que a violência psicológica é, sobretudo, uma violência contra o 

sentido: ela desarticula a narrativa e desautoriza a voz. A restituição simbólica se dá 

quando a mulher, ao falar, reordena a própria história, transformando o trauma em 

testemunho. Nesse movimento, o silêncio deixa de ser prisão e se torna pausa; a palavra 

deixa de ser ameaça e se converte em possibilidade. 

A travessia deste estudo deixa como herança a certeza de que o ato de escutar é 

um ato de coragem. Escutar é permitir que o silêncio se traduza, que o indizível se 

enuncie, que o sofrimento encontre forma e, assim, comece a se dissolver. É nessa ética 

do cuidado — onde a escuta é reconhecimento — que a Psicologia pode afirmar sua 

função social e humana. Romper o silêncio, portanto, não é um ponto final: é um 

recomeço simbólico. É o instante em que a mulher, ao se ouvir, passa a existir para além 

da violência.  

 

Talvez o silêncio não seja ausência,  

mas o intervalo  

onde a vida reaprende a falar. 

Elaine Nunes 

 

 

 



49 
 
 

REFERÊNCIAS 

   

 

Brasil. (2006). Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006. Cria mecanismos para coibir a 

violência doméstica e familiar contra a mulher. Disponível em 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2006/Lei/L11340.htm. 

Acesso em 20/07/2025 

Bastos, L. F., SÁ, L. G. C. (2021). O que os olhos não veem, o coração não sente? 

Desenvolvimento de um instrumento brasileiro para avaliar a violência psicológica 

contra a mulher. Contextos Clínicos, v. 14, n. 2, p. 632-659. 

Cerruti, M. Q., & Rosa, M. D. (2008). Em busca de novas abordagens para a violência de 

gênero: a desconstrução da vítima. Revista Subjetividades, 8(4), 1047-1076. 

Coelho, E. B. S., Silva, A. D., & Lindner, S. R. (2018). Violência por parceiro íntimo: 

definições e tipologias. Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina. 

Da Silva, K. F., Almeida, M. L., & Ribeiro, P. C. S. (2023). A escuta como estratégia de 

cuidado na atenção às mulheres em situação de violência. Revista Brasileira de 

Enfermagem, 76(1), 21–28. 

Da Silva, S. C. M., da Silva, V. A. A., & Hanna, L. M. O. (2023). Danos psicológicos 

causados pela violência doméstica contra a mulher. Brazilian Journal of 

Implantology and Health Sciences, 5(4), 338-351. 

De Freitas, M. F. C., & Sales, M. M. (2019). MARIA, MARIAS: NARRATIVAS DE 

MULHERES SOBRE RELACIONAMENTOS ABUSIVOS. Pretextos-Revista da 

Graduação em Psicologia da PUC Minas, 4(7), 408-429 

Evaristo, C. (2020). A escrevivência e seus subtextos. Escrevivência: a escrita de nós: 

reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação 

e Arte, 1, 26-46. 

Fabeni, L., Souza, L. T. D., Lemos, L. B., & Oliveira, M. C. L. R. (2015). O discursso 

do" amor" e da" dependência afetiva" no atendimento às mulheres em situação de 

violência. Revista do NUFEN, 7(1), 32-47. 

Formiga, K., Zaia, V., Vertamatti, M., & Barbosa, C. P. (2021). Violência cometida pelo 

parceiro íntimo: estudo observacional com mulheres atendidas no Sistema Único 

de Saúde. einstein (São Paulo), 19, eAO6584.  

Guimarães, F. L., Diniz, G. R. S., & Angelim, F. P. (2017). " Mas ele diz que me ama...": 

duplo-vínculo e nomeação da violência conjugal. Psicologia: Teoria e 

Pesquisa, 33, e3346. 

Lispector, C. (1998). Água viva. Rocco] 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2006/Lei/L11340.htm.%20Acesso%20em%2020/07/2025
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2004-2006/2006/Lei/L11340.htm.%20Acesso%20em%2020/07/2025


50 
 
 

Medrado, B., & Méllo, R. P. (2008). Posicionamentos críticos e éticos sobre a violência 

contra as mulheres. Psicologia & sociedade, 20, 78-86. 

Minayo, M. C. S., & Souza, E. R. (1999). É possível prevenir a violência? Reflexões a 

partir do campo da saúde pública. Ciência & Saúde Coletiva, 4(1), 7–32. 

Organização Mundial da Saúde, & Krug, E. G. (2002). Relatório mundial sobre 

violência e saúde (pp. 380-380). Genebra: Organização Mundial da Saúde. 

Penfold, R. B. (2006). Mas ele diz que me ama: Graphic novel de uma relação violenta 

(D. Pelizzari, trad.). Rio de Janeiro: Ediouro. 

Perrot, M. (2007). Minha história das mulheres. Contexto. 

Poli, I & Zamora, M. H. (2024). Consequências da Violência Psicológica contra a 

Mulher. LUMEN ET VIRTUS, v. 15, p. 7297-7304 

Portela, Y. (2021). Violência psicológica: dificuldade em romper o vínculo afetivo em 

uma relação conjugal violenta. Revista Brasileira de Sexualidade Humana, 32(2). 

Saffioti, H. I. (1999). Já se mete a colher em briga de marido e mulher. São Paulo em 

perspectiva, 13, 82-91. 

Saffioti, H. (2004). Gênero, patriarcado, violência. Ministério Público do Estado da 

Bahia. 

Santos, J., & Rezende, M. M. (2021). Violência psicológica entre jovens parceiros 

íntimos: uma revisão bibliográfica. Revista UNIANDRADE, 21(1), 11-22. 

Razera, J., Bedin, L. M., Mosmann, C. P., & Falcke, D. (2022). Família de origem e 

conjugalidade: considerações sobre a direcionalidade da violência. Revista da 

SPAGESP, 23(1), 30-43. 

Tzu, S. (2009). A arte da guerra: os treze capítulos originais. Geração Editorial. 

Zancan, R., Wassermann, V., & Lima, F. (2013). Violência simbólica e o silêncio das 

mulheres: permanências e rupturas. Revista Estudos Feministas, 21(2), 467–489. 

 

 

 

 

 


