PDhﬂFme UNIVERSID,&.DE Cf‘xTii)I_ICﬂ
DO RIO DE JANEIRO

Alexandre Saraiva da Silva

Areté: o Ideal Heroico da Tradicao Homérica e sua Alteragao

no Periodo Pos-Homeérico

Rio de Janeiro
2025

Monografia apresentada a Graduagdo em
Histéria da PUC-Rio como requisito
parcial para obtencdo do titulo de Bacharel

e Licenciatura em Historia.

Orientador: Prof. Marcos Guedes Veneu
Co-Orientador: Prof. Antonio Carlos

Mattoso Salgado



Agradecimentos

Agradeco primeiramente a instituicdo Pontificia Universidade Catdlica do Rio de
Janeiro (PUC-RIO) , pois sem ela esse trabalho jamais seria feito. Aos professores: Marcos
Guedes Veneu que com um sorriso no rosto sempre me incentivou no caminho da Historia
Antiga e Antonio Mattoso pelos puxdes de orelha com relagdo aos significados presentes no
mito e pelas indicagdes de leitura enriquecedoras.

Agradego também aos amigos que aturaram minha falagdo sobre o tema aqui presente
e pelas dicas de como prosseguir com a pesquisa. Também ndo posso deixar de agradecer aos
funcionarios do departamento, pois o café que preparavam foi o néctar necessario para
recuperar minhas forcas durante os anos da graduacao.

Também nao posso deixar de fora os louros de Taina, minha namorada, minha Flor de
Acdcia, que assim como Euridice para Orfeu, manteve minha mente em foco e a mera
presenga foi suficiente para me fazer seguir adiante, persistindo com calma. Obrigado, Te
amo.

A minha mae e irmd, que sempre respeitaram meu espaco quando necessitava
estudar, além de aturar meu mau humor durante o andamento da pesquisa. Além dos
indispensaveis amigos que me acompanharam desde antes de minha admissdo na faculdade, o
Grupo dos Farofas ainda vive.

Devo agradecer principalmente a minha tia, Hildete, pois sem seu apoio desde o
inicio, talvez eu ndo teria seguido na graduacdo, para mim ela ¢ como Tétis que sempre esta
ao lado de Aquiles quando ele mais precisa.

Por fim, agradeco aos deuses Atena e Hermes por me guiarem com sabedoria no

caminho dos herois.



Resumo:

Este trabalho dedica-se ao estudo dos ideais heroicos presentes nos poemas
homéricos, partindo do exame de figuras como Aquiles, Heitor e Odisseu que articulam
diferentes expressoes da exceléncia (areté), da honra (timé) e da gléria (kléos) no universo
épico da Illiada e da Odisseia. Partindo da compreensdo de que a tradi¢do homérica € produto
de uma longa transmissdo oral fixada pela escrita apenas no periodo arcaico, investiga-se o
modo como tais narrativas preservam vestigios da sociedade micénica a0 mesmo tempo em
que refletem a estrutura social emergente da polis. A partir das contribuicdes de autores como
Gregory Nagy, Moses Finley e Jean-Pierre Vernant, demonstra-se que o herdi grego constitui
uma figura liminar, situada entre o humano e o divino, cuja exceléncia se constréi na

competicdo (agon) e na constante necessidade de afirmar superioridade frente aos pares.

O estudo analisa Aquiles como modelo do her6éi combatente, movido pela busca da
gloria imperecivel e marcado pelo paradoxo entre o desejo entre uma vida breve e a opgao
pela vida curta presente na bela morte no campo de batalha. Heitor, por outro lado, aparece
como a personificacio do dever civico, orientado pela prote¢do da pdlis e pela
responsabilidade familiar, representando uma forma mais moderada e comunitaria de
heroismo. Ja Odisseu desloca o ideal herdico para a dimensdo da astucia, articulando sua
exceléncia ao retorno (nostos) ritualistico, cujo retorno a luz e a vida sintetiza tanto sua gloria

pessoal quanto o restabelecimento da ordem.

A pesquisa discute ainda a profunda transformagao dos valores herdicos no periodo
pdés-homérico, especialmente com o advento da poélis e da reforma hoplitica, que substituem a
exceléncia individual do guerreiro aristocrata pela eficacia coletiva do corpo civico. Nao
obstante essa mudanca, a memoria herdica permanece estruturante da identidade grega,
perpetuado ndo apenas pela literatura, mas também pelo culto aos herois, que consagrou
figuras como Aquiles, Heitor e Odisseu em diversos espacos do mundo helénico. Assim, o
estudo demonstra que os ideais herdicos, longe de se extinguirem, sdo constantemente
reelaborados, funcionando como alicerces éticos, religiosos e simbdlicos da sociedade grega

e como elementos fundamentais para a compreensao de sua tradi¢do cultural.

Palavras -chaves: Historia. Aquiles. Culto ao Her6i. Iliada. Odisséia.



Abstract:

This work is dedicated to the study of heroic ideals present in Homeric poems,
starting from the examination of figures such as Achilles, Hector, and Odysseus, who
articulate different expressions of excellence (areté), honor (timé), and glory (kléos) in the
epic universe of the //iad and the Odyssey. Starting from the understanding that the Homeric
tradition is the product of a long oral transmission fixed by writing only in the archaic period,
it investigates how such narratives preserve vestiges of Mycenaean society while reflecting
the emerging social structure of the polis. Based on the contributions of authors such as
Gregory Nagy, Moses Finley, and Jean-Pierre Vernant, it is demonstrated that the Greek hero
constitutes a liminal figure, situated between the human and the divine, whose excellence is

built on competition (agén) and the constant need to assert superiority over peers.

The study analyzes Achilles as a model of the combatant hero, driven by the pursuit
of imperishable glory and marked by the paradox between the desire for a short life and the
choice for the short life present in the beautiful death on the battlefield. Hector, on the other
hand, appears as the personification of civic duty, guided by the protection of the polis and
family responsibility, representing a more moderate and communal form of heroism.
Odysseus, in turn, shifts the heroic ideal to the dimension of cunning, articulating his
excellence with the ritualistic return (nostos), whose return to light and life synthesizes both

his personal glory and the reestablishment of order.

The research also discusses the profound transformation of heroic values in the
post-Homeric period, especially with the advent of the polis and the hoplite reform, which
replaced the individual excellence of the aristocratic warrior with the collective effectiveness
of the civic body. Despite this change, heroic memory remains a structuring element of Greek
identity, perpetuated not only by literature but also by the cult of heroes, which consecrated
figures such as Achilles, Hector, and Odysseus in various parts of the Hellenic world. Thus,
the study demonstrates that heroic ideals, far from disappearing, are constantly reworked,
functioning as ethical, religious, and symbolic foundations of Greek society and as

fundamental elements for understanding its cultural tradition.

Keywords: History. Achilles. Cult of the Hero. Iliad. Odyssey.



Sumario

Lo INtrodUCAO. .. ... e 9
2.0 Heroi eseus Ideais........... ... 14
3.Aquiles € HEItor ... ... e 23
e OISSCU. . ...t e 32
5. A Mudanca dos Ideais Herdicos e 0 Culto ao Heréi.......................................... 40
6. ConCUSA0. ... e 49
T REF@I@MCIAS. ..o 51



Lista de llustragoes

Figura 1 - Odysseus and Neoptolemos



“Meu amigo, se tendo fugido desta
guerra pudéssemos

viver para sempre isentos de velhice e
imortais,

nem eu proprio combateria entre os
dianteiros

nem te mandaria a ti para a refrega
glorificadora de homens.

Mas agora, dado que presidem os
incontaveis destinos

da morte de que nenhum homem pode
fugir ou escapar,

avancemos, quer outorguemos gloria a
outro, ou ele a nds.”

(Iliada, Canto XII. verso 325)






1. Introducao

Com este trabalho temos como objetivo estudar os multiplos ideais heroicos presentes
nos poemas homéricos, como a Iliada e a Odisséia. Busca-se apresentar o conceito do herdi e
de seu ideal na figura de Aquiles, bem como as virtudes presentes em Heitor e Odisseu,
evidenciando as variagdes entre esses modelos de exceléncia. A imagem do heréi — seja ele
guerreiro ou pensante — permeia o imagindrio coletivo do ser humano através das eras,
manifestando-se em diversas culturas; por meio delas, podemos refletir aspectos essenciais da
condicdo humana. No mundo da pdlis, com suas regras € com o cidaddo assumindo
protagonismo, a presenca da figura do herdi permanece relevante como elemento unificador,
visto que muitos herdis tornam-se fundadores ou protetores da propria cidade, fendomeno
observado nos cultos aos herdis. Essa figura do herdi divinizado, seja por cultos ou mito (oral
ou escrito), passa a representar a luta pela sobrevivéncia quanto a engenhosidade necessaria
para superar os obstaculos da existéncia.

Primeiramente deve-se entender que a sociedade descrita por Homero na lliada e
Odisséia ndo ¢ a mesma retratada por Hesiodo ou Herddoto. Esses que ndo eram
contemporaneos aos acontecimentos da Guerra de Troia e, muito provavelmente, tampouco
do proprio Homero — cuja existéncia, inclusive, ¢ frequentemente questionada.

O fato ¢ que o mito da famosa Guerra de Troia, transmitido por meio da narrativa
oral, assim como os demais mitos da sociedade grega, até¢ que, por fim, foram fixados pela
escrita. Homero mesmo supostamente teria vivido mais de trezentos anos apds a guerra que
relata, e € perceptivel essa evocacao de uma memoria quando invocar as Musas, seres divinos
que representam uma memoria que ndo ¢ apenas ludica, nem se resume a puro
entretenimento, mas ¢ carregada de significados religiosos e culturais que vinculam o povo a

uma unidade identitaria..! Como Vernant diz:

“Essas narrativas, esses mythoi, tanto familiares quanto foram escutados a0 mesmo tempo que se
aprendia a falar, contribuem para moldar o quadro mental em que os gregos sdo muito

naturalmente levados a imaginar o divino, a situa-lo, a pensa-lo.”

Como citado acima, as criancas cresciam imersas nos mitos; as historias dos herois
faziam parte de seu cotidiano, sendo transmitidas oralmente e fixando-se ndo apenas no

imaginario coletivo, mas também em uma tradi¢do que as firmava como integrantes daquela

" Em muitos momentos da lliada, o mais célebre é: HOMERO. lliada. (Canto |, verso 1-7). Sdo Paulo:
Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p. 89.
2 Vernant, Jean-Pierre. Mito e religido na Grécia antiga. Sao Paulo: WMF Martins Fontes, 2006.p.15.

9



cultura e daquela sociedade. Como diz Gregory Nagy em seu livro Homeric Questions: “A
tradicdo ndo ¢ apenas um sistema herdado, pois ela vem a vida no dia-a-dia de pessoas reais
em situagdes reais”.?

Os poemas homéricos foram escritos por volta do século VI a.E.C por ordem do
tirano Pisistrato de Atenas*, quando essa tradigdo, antes preservada oralmente, volta a se fixar
— agora por meio da escrita — em um periodo em que a Grécia apresentava uma
organizacdo social distinta, que vai além dos vinculos familiares, pautada ndo apenas na
ligacdo de parentela, mas também pela Diké (Aikn), a justica. A Grécia de Herodoto, Hesiodo
e Homero diferia significativamente entre si; encontravam-se mais organizadas socialmente,
j& ndo estruturadas como as cidades palacianas da época pré-homérica, nas quais imperava a
vontade do rei-her6i — muito embora fosse esse o passado que Homero buscasse retratar em
seus poemas —, mas configurada como uma Grécia de polis regradas, das assembleias, da
Agora.

A polis surgiu no século VIII como uma resposta aos basiletis (faoiiedg, no grego
classico) e, como afirma Alessandra André-Mestre, autores como Vernant, Finley e
Vidal-Naquet, nos apresentam documentagdo que apontam o desequilibrio social promovido
pela concentrag@o de terras nas mios dos aristocratas.’

E nessa sociedade que os poemas homéricos — fixados pela escrita no século VI —
ganham maior importancia, pois, como mencionado anteriormente, 0s mitos eram
transmitidos oralmente, ¢ a fixacdo escrita desses relatos promoveu uma unido identitaria
pan-helénica. Trata-se de um momento de transi¢do, algo que se reflete de maneira evidente
nos mitos homéricos.’

Para compreendermos a mudanga desses ideais, ¢ necessario, antes, entender o que
era um herd6i e qual era o ideal heroico homérico presente nas obras atribuidas a Homero. Os
poemas homéricos eram narrativas ja consolidadas oralmente no século VIII a.E.C., que
relatavam as aventuras de personagens pertencentes ao imagindrio coletivo; por isso, sua
veracidade ndo era objeto de questionamento, tema que surgiria apenas posteriormente, com
os pensadores e fildsofos gregos. Apesar de haver motivos legitimos para discutir sua
verossimilhanga, o consenso dos estudiosos indica que os dois épicos de Homero — Iliada e

Odisseia — possuem seu corpo de referéncias historicas nos séculos XI e X a.E.C., ainda que

3 NAGY, Gregory. Homeric Questions. Austin: University of Texas Press, 1996.p.15.

*ANDRE, Alessandra. O culto Herdico: associagdo entre o espago de culto e o espago politico. Rito e
celebragao na Antiguidade, p.102.

5 . O culto Herdico: associagao entre o espaco de culto e o espago politico. Rito e celebragao
na Antiguidade, p.102.

6 MOSES, Finley. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Editora Presenga, 1982.

10



pretendam narrar acontecimentos de um periodo anterior, o micénico, durante os séculos XIII
e XII a.E.C. Portanto, tratam-se de representagdes distorcidas do passado micénico,
elaboradas a partir da mentalidade do periodo arcaico, que tinha a disposi¢ao de sua memoria
as estruturas de uma era posterior a invasdo dorica.?

A poesia homérica preserva elementos que remetem a Era Micénica (final da Idade do
Bronze, encerrada por volta de 1100 a.C.), fendmeno que sugere a transmissdo da poesia
¢pica desde aquele periodo. Estudiosos observam que Homero parece “arqueologizar”,
transportando o leitor para esse passado mitico, e diversos elementos presentes nos poemas
permitem essa analise. Homero reflete esse mundo antigo ao descrever herois, aristocratas e
reis vivendo em palacios cercados por muralhas; e a cidade mais proeminente desse cendrio ¢
Micenas, “muito rica em ouro!”” como afirma Nestor no canto VII da [liada, ou ainda no
canto XI: “honra ao rei de Micenas, rica em ouro”'’.Esses trechos reforgam a caracteristica
marcante da cidade cujo rei era Agamémnon, chefe dos demais reis e herdéis da lliada.

Outra caracteristica micénica reforcada no poema ¢ a presenga dos mégara, as salas
do trono tipicas das arquiteturas palacianas do periodo, como vemos na descri¢do do palacio

de Alcinoo na Odisseia, evocando a opuléncia dessa riqueza mitica:

“E facilmente reconhecivel: até uma crianga te poderia

la levar, porque ndo sao construidas de forma parecida

as casas dos Feaces como o palacio de Alcinoo,

heroi. Quando te cercarem os edificios e o patio,

vai depressa para a grande sala, onde encontraras

a minha mde: ela senta-se a lareira, a luz do fogo,

e fia 14, purplirea como o mar, maravilha de se ver!,

reclinada contra uma coluna. As escravas sentam-se a sua volta.
Al, contra a mesma coluna, estd o trono de meu pai,

onde se senta como um imortal a beber o seu vinho.”"

Nos tempos em que Homero viveu, o pal4dcio micénico j& ndo era o centro de poder,

embora as cidades tenham se desenvolvido ao seu redor. O mesmo pode ser dito dos

" MOSES, Finley. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Editora Presenca, 1982.p. 45.

8 SOUZA, Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. Sdo Paulo: Editora Atica,1988.p. 22.
® HOMERQO. lliada. (Canto VII, Verso 180). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenco. p. 216.

10 . lliada. (Canto XI, Verso 46). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras,
2013. Traduzido por Frederico Lourengo. p.285.

" HOMERO. QOdisséia. (Canto VI, Verso 300-309). S&o Paulo: Editora Penguin Classic Companhia
das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenco.

11



combates em carros, desconhecidos por Homero e seus contemporaneos, mas caracteristicos
das guerras micénicas. “Os outros deuses e os homens, senhores de carros de cavalos,
dormiram toda a noite.”'? Na Iliada, aqueles que possuiam carros de guerra ou cavalos eram
os herois, os aristocratas, o que conferia a esse grupo de guerreiros mais um atributo de
distingdo e fortuna. Nao a toa, Heitor muitas vezes recebe o epiteto de “Domador de
Cavalos”, e, em outros momentos, Homero emprega expressdoes como “Danaos de rapidos
poldros” ou “Troianos domadores de cavalos”.

Devemos retomar aqui a fun¢do de Homero como um aedo (40166¢), um canto que
canta as facanhas dos herdéis de outrora. Os aedos, de acordo com James M. Redfield em sua
obra La tragedia de Héctor, sdo veiculos e guardides da alta cultura, sendo respeitados e
frequentemente considerados dotados de talento concedido pela Musa, ainda que pudessem
ser cegos — como no caso do proprio Homero — e, portanto, inaproveitaveis para outros
tipos de trabalho. Além disso, o autor distingue dois métodos de canto do aedo: o “canto para
algo”, no qual a can¢do acompanha cerimdnias e dangas; e o “canto pelo canto”, em que o
aedo interpreta e € ouvido em siléncio pela plateia."

Sendo assim, para Redfield, a //iada insere-se nesse segundo tipo de canto, voltado a
contemplagdo e a narrativa herdica, em que o ato de cantar ¢ também um ato de criagdo.
Embora os temas da [liada — as guerras, os herois e seus destinos — fossem amplamente
conhecidos pelo publico, cada performance constituia uma recriagdo, uma nova realiza¢ao do
poema “ao atuar”. Essa renovacao constante era possivel gracas ao dominio do bardo sobre a
linguagem formular e a métrica do hexametro. A forma poética, mais do que um simples
acompanhamento musical, derivava do proprio argumento narrativo, € apenas um cantor

experiente, “destro na linguagem formular da épica”™"

, era capaz de produzir um poema
coeso e esteticamente consistente. Tal maestria ndo era produto individual, mas resultado de
uma arte transmitida e refinada por muitas geragdes de poetas, em um processo de
aprendizagem e dedicacdo continuos.

Essa tradi¢do de transmissao oral consolidou-se em torno da celebracao do k/éos, as

“acdes gloriosas dos homens” (kléa andron), nicleo do ideal herdico grego. O bardo, ao

2 HOMERQO. lliada. (Canto Il, Verso 1-2). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras,
2013. Traduzido por Frederico Lourencgo. p. 108.

¥ REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la lliad. Ed.
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992.p. 31.

14 . "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la lliad. Ed. Destino/Ensayos, Barcelona,
1992.p. 31.

12



cantar, conferia kléos aos herdis, perpetuando suas faganhas e assegurando-lhes uma forma de
imortalidade simbdlica vinculada a memoria, a sepultura e a0 monumento (séma).

A presenca da Musa, por sua vez, legitima a autoridade do poeta e confere veracidade
a poesia épica. Ao invoca-la, o aedo reivindica um conhecimento que ultrapassa os limites
humanos, pois as Musas, filhas da Memoria (Mnremosyne), sao as detentoras do saber sobre
aquilo que, sem elas, seria esquecido. E por meio dessa inspiragdo divina que o poeta se torna
capaz de reconstruir o passado de modo singular, distinto dos relatos meramente humanos.
Contudo, a verdade da poesia homérica nao reside em sua precisao factual, mas em sua
capacidade de transformar o acontecimento em kléos, isto ¢, em uma verdade poética e
culturalmente significativa. O mundo heroico, ao ser recriado pelo canto, deixa de ser uma
realidade histdrica e passa a constituir uma propriedade dos poetas — uma “segunda
realidade” idealizada, na qual a comunidade pode reconhecer e refletir seus proprios valores.

Assim, tanto a //iada quanto a Odisseia configuram-se como um fendmeno publico e
coletivo. A poesia oral homérica, enraizada na pratica performatica dos aedos e legitimada
pela inspiracdo das Musas, constitui um fato social de grande relevancia: uma arte de fungdo
publica, destinada a preservar, transmitir e reconfigurar os ideais de uma civilizagdo. Ao criar
um universo simbdlico no qual a memoria, a gléria e a ordem social sdo reafirmadas, o poeta
homérico ndo apenas narra o passado, mas também dé forma e sentido ao imaginario coletivo
grego.

E nesse ponto que nasce o herdi na perspectiva homérica, e somente compreendendo
0 que ¢ um her6i podemos entender quais eram os ideais que estruturavam a sociedade na

qual viviam os homens presentes na poesia, com seus renomes, falhas e conquistas.

13



2. O Heri e seus Ideais
Etimologicamente ha controvérsias sobre o real significado de “héros” (herdi), o
professor Junito de Sousa Branddo em seu livro “Mitologia Grega vol.3” tem algo a dizer

sobre o significado desse termo:

“Etimologicamente, héros talvez se pudesse aproximar do indo-europeu serva, da raiz ser-, de que

provém o avéstico hauvaiti -”ele guarda”- e o latim seruare - “conservar, defender, guardar, velar

sobre, ser util”-, donde Aerdi seria o guardido, o defensor, o que nasceu para servir”."

Essa citacdo nos apresenta as principais caracteristicas de um heroi: aquele que surge
para ser util, para proteger, um combatente que se envolve em conflitos € que, como veremos
mais adiante neste trabalho, constitui uma figura intrinsecamente atrelada ao povo, seja como
entidade religiosa, seja como simbolo de linhagem genealdgica.

O her6i grego, nas narrativas homéricas, nada mais era do que um guerreiro
aristocrata. A palavra Aristoi (&piotot, no grego classico) significa “os melhores”, e esses,
por sua vez, alegavam descendéncia dos deuses, justificando assim sua superioridade sobre os
homens comuns. Francisco Murari Pires distingue dois tipos de guerreiros presentes nos
exércitos da Iliada: os Aristoi e os prémakhoi, diferenciando os heréis de renome — como
Aquiles, Diomedes, Odisseu ou Heitor — dos demais guerreiros andnimos. '

A sociedade helénica homérica ¢ um espelhamento do proprio pantedo de deuses que
cultuam; trata-se de uma aristocracia organizada em torno do oikos, a propriedade que
constitui a unidade bésica da sociedade, englobando familia, terras e economia doméstica.
Essa sociedade homérica ja ndo possuia mais o palacio micénico em abundancia, e este
deixara de se destacar quantitativamente, permanecendo apenas como referéncia qualitativa.
Assim, os deuses no monte Olimpo e os mortais instalados em paldcios micénicos — como
os de Micenas, Pilos, Esparta ou Tebas — estabelecem paralelos estruturais. A esses palacios
pertencem a maioria, sendo todos, os herdis presentes na mitologia grega: homens
bem-nascidos, mas fadados a tragédias em busca da gloria, seja por seu sangue semidivino,
seja pelo cumprimento de alguma profecia.

Esse guerreiro, portanto, buscava, por meio das atividades bélicas, formas de
enaltecer suas qualidades; perseguia a gloria (kléos, kKAéog no grego classico) com fervor e

vivia de modo a exaltd-la, pois “a guerra fundamentava e justificava os privilégios

'S BRANDAO Junito de Souza. Mitologia Grega. V volume 3. Petropolis: Vozes, 1987.p.15. )
16 PIRES, Francisco Murari. A areté heroica e a Guerra de Tréia: o melhor dos aqueus (Aquiles, Ajax
e Odisseu). Sociedade Brasileira de Estudos Classicos, v9,1997.p. 153.

14



aristocraticos diante do povo comum”.'” Esses confrontos bélicos dificilmente se

assemelhavam aos retratados na famosa Guerra de Trdia, em que inimeros guerreiros de
cidades distintas se uniam por uma causa maior. Pelo contrario, as cidades da Hélade —
nome do territdrio em que viviam os gregos, razao pela qual eram chamados de helenos —
eram, nas palavras do professor Junito de Souza Brandao, “[...] territorialmente diminutos,
mas independentes entre si, preludiando j4 no século XVI a.C. o que seria a Grécia
classica...”."®

Nao havia entre eles uma consciéncia social que os unisse como um unico povo; nao
possuiam qualquer nocdo de obrigacdo além da familiar. Viviam para a afirmagdo de sua
valentia, buscando, acima dos demais, a vitoria e o poder.'” A forma de conduta do guerreiro
homérico era, em sua esséncia, competitiva, de modo que sua vontade prevalecia sobre a dos
outros, o que evidencia a inexisténcia de uma ideia nacional ou de comunidade.*

Podemos ver essa caracteristica em muitos momentos na //iada, como por exemplo

nesta fala de Heitor:

“() Zeus e demais deuses, concedei-me que este meu filho
venha a ser como eu, o melhor entre os Troianos; que seja tdo
ilustre pela forca e que pela autoridade seja rei de flion.

Que no futuro alguém diga ‘este ¢ muito melhor que o pai’,
ao regressar da guerra. Que traga os despojos sangrentos

do inimigo que matou e que exulte o coragdo da sua mae!™?!

A esse trecho, Finley acrescenta: “Nenhuma consciéncia social nestas palavras,
nenhum vestigio de Decalogo, nenhuma responsabilidade além da familiar, nenhuma
obrigacdo por nada nem ninguém: apenas a afirmac¢do da sua propria valentia, a sua propria
marcha para a vitoria e poder.”* Essa observa¢do refor¢a o carater agonico do guerreiro
heroico e os preceitos que o constituem.

Dessa maneira, os confrontos ocorriam entre os reis de uma p6lis — ou oikos — e os
de outra, fosse por gado, terras ou riquezas pessoais de outro rei; € os combates eram travados

de forma individual. Esses tesouros consistiam, em geral, em objetos de bronze, ferro ou

7 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. Sdo Paulo: Editora Atica,1988.p. 24.
'® BRANDAO Junito de Souza. Mitologia Grega. Volume 1. Petrépolis: Vozes, 1986.p. 69.

" FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenga, 1988.p.27

20 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. Sdo Paulo: Editora Atica,1988.p. 25.
2 HOMERQO. lliada. (Canto VI, Verso 476-481). Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenco.p.209

2 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presencga, 1988.p.27

15



ouro; com menor frequéncia, prata ou tecidos. Seu objetivo era proporcionar prazer estético
ao proprietario, mas, além disso, funcionavam como simbolo de riqueza, pois a palavra grega
para “tesouro”, keimélion, traduz-se literalmente como “algo que pode ser acumulado”.
Assim, o acimulo desses bens representava a prosperidade de seu possuidor e era empregado
em ocasides especificas para presentear outros,”’embora o tesouro nio fosse destinado a
permanecer indefinidamente acumulado.

O gado era o maior simbolo de riqueza e, por isso, o principal motivo de saques, ja
que também funcionava como unidade de valor.* No entanto, essa riqueza nio era
cumulativa: para o rei, o tesouro nao existia para ser guardado sob sua custodia, mas como
simbolo a ser exibido aqueles que passavam por sua cidade. Muitos desses bens eram
conservados até o momento de serem transmitidos como presentes; ¢ um rei era considerado
prospero conforme a qualidade e a quantidade dos dons que oferecia aos que desfrutavam de
sua hospitalidade.

Vale ressaltar que a no¢do de pdleis — isto €, de cidades-estado — ndo estava
plenamente desenvolvida na época representada na [liada e na Odisseia, sendo uma
concepgao posterior, presente na vida do homem grego apenas a partir do século VIII a.C. Os
combates, portanto, eram travados de forma individual — diferentemente do combate
coletivo caracterizado pelo grupo de soldados enfileirados, com seus escudos protegendo uns
aos outros, modelo que surgiria apenas com a revolugdo hoplitica. A luta ocorria entre os
melhores guerreiros de cada exército, aqueles de maior renome.

Hesiodo, em sua obra intitulada Trabalhos e Dias, apresenta um catalogo das eras da
humanidade, conhecido como o “Mito das Cinco Ragas”, no qual uma delas ¢ a Raca dos
Herdis, distinta das demais, representadas por metais preciosos: Ouro para os primeiros
homens; Prata para a segunda geracdo; Bronze para a terceira; os Herdis; e, por fim, aquela
em que supostamente viveriam tanto o autor quanto os homens atuais, a de Ferro.

E nessa Era dos Herdis que se situam os personagens presentes nas narrativas
miticas, mais especificamente aqueles que participaram de conflitos como os de Tebas e Troia
e que teriam sido destruidos por sua propria arrogincia e pela necessidade bélica de gloria.”

Essa idade dos herois, portanto, corresponde a um periodo em que o homem excedia as

BFINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presencga, 1988.p.59

2 HOMERQO. lliada. (Canto Xl).Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013.
Traduzido por Frederico Lourengo.p. 304 - 307. Em que Nestor, um dos reis aqueus(gregos) relata
uma de suas aventuras de juventude na qual enfrentou os Epeios (um povo vizinho de Pilos) por
gados.

25 HESIODO. Trabalhos e dias. Séo Paulo: Editora lluminuras, 1996. Traduzido por Mary de Camargo
Neves Lafer.p.33.

16



normas de seu grupo em relagdo a virtude que orientava suas agdes. Virtudes essas que, como
dons, levavam esses homens a competir para demonstrar que seus valores eram superiores
aos dos demais.*®

A gléria do guerreiro era pautada, portanto, em seu valor pessoal; a propria guerra se
estruturava dessa forma, na qual apenas o rei era lembrado por enfrentar ou matar outro. Vale
ressaltar que esse valor pessoal presente nos herdis homéricos difere de nossa no¢do moderna
de individualismo. No caso desses personagens, trata-se de uma individualidade personalista,
ancorada em suas linhagens heroicas. Isso € recorrente nas narrativas homéricas, em que a
genealogia ¢ constantemente utilizada para referenciar um personagem — como, por
exemplo, Pelida para Aquiles; Atrida para Agamémnon e Menelau; Laertida para Odisseu;
Tidida para Diomedes, entre outros.

No her6i grego, hd a necessidade de se sobressair aos demais, de demonstrar-se
superior ao outro — um desejo de singularidade que podemos observar de forma exemplar na
maior figura herdica dos poemas homéricos: Aquiles.

Aqui entra a questdo do espolio de guerra, amplamente presente na /lliada e na
Odisseia, em que, apds a morte de um guerreiro de renome, inicia-se uma disputa por sua
armadura ou pela partilha dos prémios apds a conquista de uma cidade. O espolio era crucial
para a validacdo da valentia heroica: representava a parte que cabia ao guerreiro da riqueza
conquistada em batalha e simbolizava sua coragem, pois, em uma sociedade iletrada, eram
necessarios simbolos materiais que comprovassem suas faganhas.?’ Caso esse espolio lhe
fosse retirado, ocorreria uma quebra de sua honra, rebaixando-o a condi¢do de apenas mais
um dos soldados sem renome que compunham as fileiras dos reis. Essa situa¢do aparece de
forma emblematica no canto I da Iliada, quando Agamémnon retira de Aquiles a posse de
Briseida, que naquele momento era sua cativa — seu espolio de guerra.?®

Esse heroi, muitas vezes um ser situado entre o humano e o divino, pertence aos dois
mundos, mas, por sua condicdo de mortal, estd fadado a permanecer entre os demais homens,
sendo o dominio imortal um limite intransponivel. Alguns tragicos, outros nem tanto, os
herois e heroinas® sido frequentemente arrogantes por cruzarem uma linha que lhes é vedada;
assim nasce a nog¢ao de hybris (OPp1g), a desmedida, um limite imposto ao mortal que, ao

ultrapassa-lo, incorre em grande risco de vida. Como exemplo, podemos citar Belerofonte,

% FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses.Lisboa: Presenga, 1988.p. 27.

27 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. S0 Paulo: Editora Atica,1988.p.24
2 HOMERO. lliada. (Canto ). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013.
Traduzido por Frederico Lourenco.

2 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988.p.31.

17



que, apds suas aventuras, tentou ascender ao Olimpo e tornar-se igual aos deuses,
atravessando a fronteira que separa o mortal do divino, o que resultou em sua queda e quase
morte.*

Isso ocorre porque o herdi ndo age com segundas intengdes: em sua esséncia, ele €, e
em seus atos sera sempre guiado pela necessidade de se provar. Por esse motivo, alguns
herois sdo vistos com maus olhos por outros, como ocorre com Odisseu e seus ardis.

Podemos observar aqui os conceitos que compunham a representacdo do ideal
herodico, aquele que orientava as agdes do heréi. O agon (Aymv) correspondia ao espirito
competitivo que pautava a sociedade grega; o termo se traduz como disputa ou competigao e,
como apontado anteriormente, os jogos constituiam uma forma de reafirmar a exceléncia
aristocratica do guerreiro. J4 a kléos, a gloria, ¢ a gratificacao pelos feitos do heréi, aquilo que
o imortaliza na memoria do povo através dos séculos — o mais proximo que um guerreiro
mortal pode chegar da imortalidade dos deuses. Devemos mencionar também a timé (tiun), a
honra ou valor moral, que, como dito anteriormente, pode ser ferido, como vemos no trecho a

seguir:

“Vai-te para casa com as tuas naus e com 0s teus companheiros;
rege os Mirmiddes. Pois de ti ndo quero saber,

nem me interessa a tua ira. E deste modo te ameagarei:

uma vez que Febo Apolo me arrebata Criseida,

manda-la-ei embora numa das minhas naus e com companheiros
meus, mas irei depois a tua tenda buscar Briseida de lindo rosto,
essa que te calhou como prémio, para que fiques bem a saber
quanto mais forte que tu eu sou! Que doravante a outro repugne

declarar-se meu igual e comparar-se comigo na minha presenga!”!

Aqui, Agamémnon ameaca Aquiles e, posteriormente, concretiza essa ameaca,
fazendo com que o her6i perca Briseida. Nesse momento, a mulher ¢ uma cativa de Aquiles,
e, na partilha das riquezas, cabe a ele como um bodnus que, tanto quanto os itens de valor,
serve para ressaltar sua exceléncia no combate.

Mas a areté (apetn), que € a virtude ou exceléncia do guerreiro, constitui aquilo pelo

qual ele se destaca.” Trata-se de uma questdo mais complexa, intrinsecamente ligada ao heroi

3% Apud Pindaro, Ode istmica 7. 44

3 HOMERQO. lliada. (Canto |, verso 179-187)Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p.94

%2 PIRES, Francisco Murari. A areté herbica e a Guerra de Tréia: o melhor dos aqueus (Aquiles, Ajax
e Odisseu), Sociedade Brasileira de Estudos Classicos, v9,1997.p. 153.

18



e a sua busca por elevar-se acima dos demais; a areté abrange todos os termos presentes no
ideal heroico. Cada herdi possui a sua virtude particular, e, na obra homérica, ela ¢
constantemente evocada para referencia-lo e engrandecé-lo. E por causa dessa exceléncia que
vemos os herdis competirem; € por ela que tentam alcancgar a gldria, pois, como mencionado
anteriormente, buscavam firmar-se acima dos outros.

No entanto, essa busca pela exceléncia plena jamais ¢ alcangada — nem mesmo por
aquele que representa a figura do her6i combatente por exceléncia: Aquiles. Podemos pensar
a areté como uma grande concha de retalhos, na qual cada retalho pertence a um heroi
distinto; essa nogdo faz com que os personagens estejam constantemente em competicao uns
com 0s outros, mas apenas em conjunto compdem a exceléncia plena que todos almejam.
Assim, o ideal heroico ¢ uma jun¢do de caracteristicas: o herdi ¢ uma parte de um conjunto,
um fragmento de um mosaico que sempre se compara aos demais. O agon — e, por
consequéncia, a areté — manifesta-se apenas quando o individuo herdico se depara com o
outro, seja por meio da competi¢ao, da guerra ou do discurso.

O tratamento herdico se estende até os ritos funerarios, para os quais existe um
conjunto de regras a ser seguido no sepultamento de um heréi. Na [liada, vemos cenas
funerarias importantes, como a cremagao do corpo de Patroclo, seguida do sacrificio de doze
principes troianos, além de doze troianas destinadas a chorar sua morte. Os ritos funerarios
sdo organizados de acordo com a gldria do herdi e, em alguns casos, incluem jogos finebres
nos quais outros herdis competem por prémios, de modo que, mesmo na morte, se€ possa
honrar o falecido.*

Durante os combates singulares, ¢ proprio do comportamento heroico o uso do
discurso antes de se lancarem um contra o outro; nesses momentos, expde-se a areté do heroi,
seus feitos e aquilo que planeja fazer com o adversario derrotado. A captura do corpo também
fazia parte do modus operandi heroico, pois visava possibilitar um resgate por parte dos
inimigos; caso esse resgate ndo fosse realizado de forma adequada, poderia ocorrer o ultraje
do cadaver. Para um herdi grego, a mutilagdo do corpo equivalia ao impedimento dos ritos
funebres, interrompendo, assim, a continuidade de sua existéncia apds a morte.*

No entanto, de forma paradoxal, a morte ¢ um elemento fundamental para a definicao
dos ideais heroicos, e sem ela a manutencdo do status herdico nao se sustenta. A morte esta

intrinsecamente ligada ao tratamento do cadaver e a garantia dos ritos finebres, que

3 Para o funeral de Heitor, veja: HOMERO. lliada. S0 Paulo: Editora Penguin Classic Companhia
das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p.677. Também, para a questdo dos jogos
funebres de Patroclo, veja a pagina 628.

3 VERNANT, Jean Pierre. A bela morte e o cadaver ultrajado. Discurso, 1978 (9),p. 31-62.

19



constituem um privilégio do morto: o géras (I'fipag). Trata-se de um cardter distintivo, e a
perda do géras implica também a perda do status herdico, como ocorre com Aquiles ao ser
privado de Briseida. Agamémnon, por exemplo, considerava sua parte do butim — o troféu
— como um géras, um sinal de status que demonstrava sua posicdo como guerreiro. Ele
argumentava que ndo seria digno se fosse o inico entre o0s argivos a ndo possuir um géras.*

O géras também se aplicava ao géras da realeza, entendido como o dom que um rei
entregava ao seu sucessor. Os chefes de familia esperavam que seus filhos transmitissem
tanto as posses da casa quanto o géras que o povo lhes havia outorgado, referindo-se a sua
propriedade e ao seu status. A todo instante, o herdi se preocupa com esse destino inevitavel
no campo de batalha e, sobretudo, com a manuten¢do de seu géras. Podemos citar, como
exemplo ja familiar, a epigrafe que abre este trabalho:

“Meu amigo, se tendo fugido desta guerra pudéssemos
viver para sempre isentos de velhice e imortais,

nem eu proprio combateria entre os dianteiros

nem te mandaria a ti para a refrega glorificadora de homens.
Mas agora, dado que presidem os incontaveis destinos

da morte de que nenhum homem pode fugir ou escapar,

avancemos, quer outorguemos gloria a outro, ou ele a nos.” 3¢

Nessa fala do rei Sarpedon a seu amigo Glauco, podemos compreender que o ideal
heroico ndo se define primariamente pela coragem diante da morte, mas pela honra que se
espera apos ela — e pelo temor de sua negagdo. Os combates eram travados ndo apenas pela
vitéria, mas também pela defesa dos mortos. Muitas vezes, os combatentes esqueciam a
propria causa que os havia levado ao campo de batalha para impedir o ultraje e proteger o
corpo de um companheiro, mesmo que isso lhes custasse a propria vida.

Quando aplicado aos mortos, o géras constitui as honras funebres e o funeral devido
ao herdi. Com base nessa no¢dao, os homens do mundo homérico sdo merecedores de
funerais: os procedimentos funebres ja estdo incluidos em seu géras desde o nascimento,
independentemente de sua conduta ter sido considerada boa ou ma.*’Podemos observar essa

concepgdo no teatro grego, especialmente em Ajax, de Sofocles, em que, mesmo tendo

% HOMERO. lliada. (Canto I, Verso 118-119) S&o Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo. p. 92.

% HOMERO. lliada. (Canto XII, verso 322-328). S&o Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p.94

¥ QUEIROZ, Jacquelyne Tais Farias. Ritos finebres e cadaveres ultrajados: Homero e os
direitos dos mortos. SIMPOSIO NACIONAL DE HISTORIA 26 (2011): 1-16. p. 8.

20



cometido uma falta imperdoavel contra os chefes de guerra dos argivos, ao herdi ndo sio
negados os ritos funebres.

A morte faz parte da tragédia do hero6i, pois ela decorre de sua posicao intermediaria
entre homens e deuses e de sua luta inevitdvel contra o destino (Moira), que ¢ selado e
ordenado através do rito funebre. Vale lembrar que a principal distingdo tragica entre o herdi
e os deuses reside na oposi¢do fundamental entre imortalidade e mortalidade: os deuses sao
imortais, impereciveis (athandtoi), enquanto os homens perecem (thnetor), sendo chamados
de “miseros” (deiloi) e tendo uma vida “finita, lacunar e incompleta”. Sao “semelhantes as
folhas™, ora plenos de vida, ora definhando.*®

A busca pela gloria e o combate em defesa de seu renome constituem o meio pelo
qual o her6i — parte mortal e parte divina — tenta aproximar-se dos deuses; contudo, sua
natureza mortal sempre o conduz em dire¢do contraria. Como se afirma na //iada: “Pensa, 6
Tidida, e cede! Nao queiras pensar coisas iguais as que pensam os deuses, pois nao ¢ a
mesma a ra¢a dos deuses imortais e a dos homens que caminham sobre a terra.”’

O trato do corpo, portanto, era de suma importancia para a manutencao do status

heroico, pois, como afirma Jacquelyne Tais Farias Queiroz em seu texto “Ritos funebres e

cadaveres ultrajados: Homero e os direitos dos mortos”:

113

.. observamos vdrias passagens em que um guerreiro ameaga seu oponente prometendo ndo
permitir que o outro obtivesse ritos funebres de seus familiares, bem como referéncias constantes

ao medo dos herdis — ndo o medo da morte, mas o medo de, depois da morte, terem seus cadaveres

ultrajados. »40

Esse medo surge porque, para o grego, havia de fato uma “segunda vida” apos a
morte, uma nova existéncia que s6 poderia ser alcancada caso os ritos funebres fossem
cumpridos a risca. O elemento mais importante desses ritos era o cuidado com o corpo e as
homenagens prestadas ao falecido. Ao longo de toda a Iliada, essa questdo € recorrente: o
temor do ultraje ao cadaver aparece repetidamente e estd presente até mesmo na invocacao as
Musas, quando o aedo pergunta as deusas a explicacdo para a morte de tantos herois que
haviam ultrajado os corpos de seus inimigos.*'

A ameaca ao corpo do inimigo estava presente até nos discursos que precediam o

combate, visando intimidar e amedrontar o adversario diante do destino inevitavel da luta.

3 MALTA, André. O Resgate do Cadaver: O ultimo canto d’A lliada. Sdo Paulo: FFLCH/USP. Junho
de 2000. p. 72.

% HOMERQO. lliada. (Canto |, Verso 440-442). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenco.p.180.

40 QUEIROZ, Jacquelyne Tais Farias. Ritos fliinebres e cadaveres ultrajados: Homero e os direitos
dos mortos. SIMPOSIO NACIONAL DE HISTORIA 26 (2011). p.1.

“' HOMERO. lliada. (Canto V, Verso 1-7). Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras,
2013. Traduzido por Frederico Lourenco.p.89.

21



Essas ameacas serviam para impor ao inimigo a exceléncia guerreira do heroi,
demonstrando-lhe que sua areté era superior. H4 muitos momentos célebres que retratam esse
recurso retorico, mas trago aqui o trecho citado por Jacquelyne Tais Farias Queiroz, no qual

Odisseu declara, apos matar Soco:

“Desgracado! Teu pai e tua excelsa mée ndo te fechardo
os olhos na morte, mas as aves de rapina que devoram

carne crua te dilacerardo, batendo todas cerradas as asas

a tua volta. Por mim, se morrer, sepultar-me-do os Argivos.”*

Nao a toa o abutre ¢ utilizado como simbolo da destruicdo que o cadaver sofrerd no
campo de batalha ao ser abandonado sem os ritos finebres, assim como os cdes sdo
empregados para representar essa violagdo do corpo. Ambos os animais sdo simbolos de
Ares, o deus da guerra, considerado o mais sanguindrio de todos, cujo epiteto Avopeipovrrng
(Andreiphontes) significa “o destruidor de homens”. Ares, como personificacdo da guerra,
carrega em si a propria logica do ultraje ao cadaver.

Em suma, os herdéis descritos na lliada e na Odisseia sao espelhamentos de uma elite
aristocratica, utilizados para a valorizacdo dos direitos e privilégios da nobreza helénica.
Valiam-se do elemento religioso para justificar sua ascensdo ao poder por meio da linhagem
divina. Eram personalistas, tomando a si proprios como ponto de referéncia para tudo o que
ocorria ao seu redor; movidos pelo espirito de disputa, envolviam-se frequentemente em

desavencgas com outras cidades.*

42 HOMERO. lliada. (Canto XI, Verso 452-455). Séo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p.298. )

43 SOUZA, Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. S&o Paulo: Editora Atica,1988.p.
82.

22



3. Aquiles e Heitor

Falar de heroi grego ¢ falar de Aquiles. Esse personagem estd tdo profundamente
associado a imagem do guerreiro ideal grego que ¢ impossivel abordar esse tema sem
mencionar seu nome. Protagonista da /liada, embora ausente em boa parte da narrativa,
Aquiles ¢ tema de inumeros debates e figura central em diversos estudos, tendo rendido
ampla discussdo entre pesquisadores.

Aquiles, de acordo com o mito, ¢ um hemitheos, um semideus, assim como muitos
outros herois e, por consequéncia, um dristos, principe e lider de um exército: os famosos
mirmiddes. Trata-se de uma elite de soldados cuja origem ¢ divergente nas tradigdes: em uma
versdo, descendem de um rei chamado Mirmidio;* em outra, mais mitica, sua criagio se
deve a um ato divino de Zeus, que teria transformado as formigas (do grego myrmeks) de
uma ilha em soldados para fazer companhia a seu filho, Eaco.** Aquiles ¢ filho de Peleu, um
rei mortal das terras da Ftia — localizada na Tessalia — que descendia do proprio Zeus, e de
Tétis, uma deusa marinha, filha de Nereu e integrante do grupo das cinquenta Nereidas..*®

Sobre a figura de Aquiles, Gregory Nagy escreve: “Trata-se de uma figura monolitica
e intensamente intransigente, que escolheu ativamente uma morte violenta ao invés da vida,

de modo a garantir a kléos, ao ser relembrado para sempre no seio da poesia épica.”’

“Canta, 6 deusa, a colera de Aquiles, o Pelida...”® é como Homero d4 inicio a lliada,
deixando explicito do que se trata o épico e quem ¢é seu protagonista. Pela tradugdo de
Frederico Lourengo, que opta pela palavra “coélera”, mas que para um melhor entendimento
usaremos do termo “Ira” pois simplifica melhor o conceito atrelado a Aquiles.

Idealizado como o guerreiro perfeito em esséncia, todas as vezes que ¢ citado ou que
estd presente na Iliada, Aquiles ¢ acompanhado de um adjetivo que ressalta sua superioridade
bélica, sua areté. Mesmo quando o assunto sdo outros personagens, ha ali a sombra de
Aquiles. E, indiscutivelmente, o guerreiro ideal sobre o qual Homero canta em seus versos.

Nele vemos presentes todos os requisitos do ideal herdico. E possuidor de valores tdo

extremos que a mera mengdo da desonra fragiliza sua areté guerreira e o leva a ira; alias, a

4 APOLODORO. Biblioteca Mitolégica. Madrid: Editora AKAL Classic, 1987. Traduzido por José
Calderdn Felices.p.19

48 . Biblioteca Mitolégica. Madrid: Editora AKAL Classic, 1987. Traduzido por José Calderén
Felices.p.100.

48 . Biblioteca Mitolégica. Madrid: Editora AKAL Classic, 1987. Traduzido por José Calderén
Felices.p.102.

4T NAGY, Gregory. O Heréi Epico. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por Félix
Jacome.p. 31.

“ HOMERO. lliada. (Canto |, Verso 1). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras,
2013. Traduzido por Frederico Lourenco.p.109.

23



propria [liada trata da ménis (Mfjvig), ou seja, a ira de Aquiles diante da hybris que o
comandante do exército grego, Agamémnon, comete contra sua honra guerreira.

Mesmo quando amigos préximos imploram pelo seu retorno ao combate na guerra de
Troia, Aquiles ¢ encontrado entoando sua lira, cantando os feitos dos homens, alheio ao

combate e ao sofrimento dos companheiros:

Caminharam ao longo da praia do mar marulhante,

rezando muito ao Sacudidor da Terra, que a segura,

para que facilmente persuadissem o grande espirito do Eacida.
Chegaram as naus e as tendas dos Mirmiddes

e encontraram-no a deleitar-se com a lira de limpido som,
bela e bem trabalhada, cuja armag@o era de prata —

lira que ele arrebatara depois de destruir a cidade de Eécion.
Com ela deleitava o seu coragdo, cantando os feitos gloriosos
dos homens; e s Patroclo estava sentado a sua frente,

ouvindo em siléncio, a espera que o E4cida parasse de cantar.®

Aquiles entdo age de acordo em ndo dobrar seus valores em favor dos demais, e
somente quando sofre uma grande perda ¢ que se reconcilia com seus companheiros e retorna
ao combate. E nessa grande perda que vemos a extrapolagdo do personagem, dotado de uma
ira tdo intensa que sua descri¢do s6 havia sido usada anteriormente ao se referir a furia dos
deuses.™

Essa atitude de recusa diante do combate ¢ vista como negativa pelos demais
presentes. Aquiles passa a se isolar em sua ira, condenado pelos companheiros por possuir
um espirito tdo enfurecido, que o faz abandonar os demais aqueus para a morte na guerra.
Esse tipo de erro de espirito € um conceito chamado dfe (A1n), que significa insensatez ou
engano.”!

E sobre essa questio que se debruga a [liada: a ira de Aquiles se da através da dte que
recai sobre o her6i no canto IX, que trata da comitiva de herdis que vai até a tenda de
Aquiles, levando palavras de reconciliagdo de Agamémnon para o Pélida. Entre os herois
estio Odisseu, Ajax e Fénix — este ultimo tutor de Aquiles e alguém a quem o guerreiro via

como uma figura paterna. O objetivo era ofertar a Aquiles prémios inigualaveis:

“ HOMERO. lliada. (Canto IX, Verso 182-191). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p.249.

% NAGY Gregory. O Herdi Epico. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por Félix
Jacome.p. 31.

5" VERNANT, Jean-Pierre. A bela morte e o cadaver ultrajado. Discurso 9 (1978). p. 33.

24



“sete tripodes sem marca de fogo, dez talentos de ouro,

vinte caldeirdes resplandecentes, doze poderosos cavalos
premiados, que ganharam prémios pela velocidade.
Desprovido de despojos ndo seria o homem a quem

tais coisas coubessem, nem lhe faltaria ouro precioso,

se fosse senhor de tais prémios como os que para Agamémnon
obtiveram seus cavalos de casco ndo fendido.

Dara ainda sete mulheres peritas em trabalhos irrepreensiveis,

mulheres de Lesbos; quando tomaste Lesbos bem construida

escolheu-as, elas que pela beleza vencem todas as ragas das mulheres.”

Mas, mesmo assim, Aquiles recusa os prémios, pois sua honra havia sido abalada, sua
areté posta de lado, e o herdi estava convicto de retornar para casa, abandonando assim a
guerra € 0 renome que traria a sua figura. A restituicao dos bens e a manutencao do que lhe ¢
devido por direito — seu géras —, e a recusa do mesmo, constituem a afirmacao absoluta de
sua areté, que ultrapassa a hierarquia social.

Em seu discurso de recusa, Aquiles afirma que ndo hé nada a agradecer a quem luta
incansavelmente e que hd “um Unico preco para o valente e para o covarde”, pois morrem
juntos. Ele compara-se a um passaro que alimenta seus filhotes passando fome, arriscando
constantemente a propria vida sem obter nada além de tristeza para a alma. O herdi lista as
doze cidades que saqueou por mar e as onze por terra, e afirma ter entregado os despojos a
Agamémnon. Ressente-se de que Agamémnon tenha recebido os despojos, repartido pouco e
ficado com o resto — e, especialmente, do estopim que ocasionou essa atitude: o roubo de
seu “troféu”, referindo-se a Briseida, que era o seu géras.*

Agamémnon, ao oferecer os presentes, estava afirmando implicitamente sua
superioridade sobre Aquiles. Ele estava oferecendo incluir o her6i em sua esfera de
influéncia; Aquiles reconhece que o que lhe foi pedido ¢ submissdo. A recusa de Aquiles
culmina em uma reavaliagdo da vida em oposicdo ao géras (honra material) e ao kléos
(gloria); ao rejeitar os presentes € o convite para a submissdo, Aquiles opta por voltar para
sua patria, afirmando que € isso que seu coracdo arrogante o incita a fazer. No entanto, ele

ndo parte, mas estabelece um voto que o prende ao conflito.

%2 HOMERQO. lliada. (Canto IX, Verso 264-272). Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p. 252.

% REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la lliad. Ed.
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 10

25



No entanto, o desdobramento dessas questdes se da apenas no canto XVI, com a
morte de Patroclo, concluindo sua dfe ao destrogar o cadaver de Heitor. Posteriormente, essa
insensatez ¢ abandonada no canto XXIV, com a entrega do corpo de Heitor para que os ritos
funebres sejam devidamente concluidos.>

Como apresentado no estudo de Francisco Murari Pires, Aquiles ¢ uma peca
fundamental para o exército grego, seja religiosamente — por conta de uma profecia que
determinava a vitoria dos aqueus apenas se Aquiles fosse para a guerra — ou bélica, pois esse
heréi-modelo ¢ a lanca do exército, ¢ ele a poténcia de ataque e € referenciado como tal,
enquanto seu primo, Ajax Telamo6nio, ndo menos famoso, embora menos habilidoso,
representava o escudo dos helenos.” Seu abandono do combate representa, entdo, uma falta
de reagdo guerreira que, apesar dos esfor¢os — principalmente vindos de Diomedes no canto
V da lliada — faz com que o exército grego acabe por recuar diante do avango dos troianos.

Ao herdi sdo postas duas escolhas: ter uma vida longa, mas sem gloria, ou uma vida
curta, mas com gloria imperecivel (kléos dphthiton). E, como diz o professor Moreno em seu
podcast intitulado Noites Gregas: “Na narrativa mitologica e herodica, quando a personagem
se depara com esta dualidade, vence sempre o lado que lhe dara a gloria.” ¢

Aquiles afirma que seu destino conduz a aura da gloria postuma.’” E € esse o impeto
que o impele a retornar a histéria da qual ¢ protagonista, ao final, quando Patroclo, seu
amante, ¢ morto. Assim, seu impeto guerreiro se acende novamente e, fazendo as pazes com
Agamémnon, o exército grego comeca a ter vantagem mais uma vez.

Se formos sintetizar o personagem, podemos dizer que tanto a forca de Aquiles
quanto sua maior fraqueza vém de seu éthos (R0og), sua propria exceléncia guerreira. Vale
ressaltar que esse orgulho do homem homérico ndo se trata de algo psicoldgico; pelo
contrario, ¢ definido por seus valores exteriores, pelo olhar do outro sobre sua figura.® E
assim que funciona a areté guerreira quando colocada contra a de outro guerreiro.

A poténcia de ataque do exército heleno retorna, e com ela se concretiza a morte de

Heitor, lider dos troianos. E nesses dois guerreiros que vemos personificado o embate entre o

% MALTA, André. A Selvagem Perdigdo: Erro e Ruina na lliada. Sao Paulo: Editora Odysseus, 2006.
p. 6-7.

% PIRES, Francisco Murari. A areté herdica e a Guerra de Tréia: o melhor dos aqueus (Aquiles, Ajax
e Odisseu). Sociedade Brasileira de Estudos Classicos, v9,1997. p. 156.

% Claudio Moreno (A Batalha dos Deuses), Noites Gregas, n.77, 15 de novembro de 2024.
<https://open.spotify.com/episode/47J5JmDIlolL cXEK7Ip00thp?si=7177cede84d5407¢c> acessado em:
10 de novembro de 2025.

57 VERNANT, Jean Pierre. (1978). A Bela Morte e o Cadaver Ultrajado. Discurso, (9), 31-62.p. 32.

% REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la lliad. Ed.
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 23

26


https://open.spotify.com/episode/47J5JmDloLcXEk7Ip0Othp?si=7177cede84d5407c

guerreiro combatente — o herdi épico que busca a kléos acima de tudo — e um novo tipo de
her6i, um que estd, sim, imerso naquele mundo do agon, da disputa e da competi¢cdo, mas que
traz outro sentido para o combate. E onde vemos, pela ultima vez na Iliada, a disputa da areté
dos herois.

Gracas a sua opc¢ao pela bela morte, a exceléncia de Aquiles ¢ consumada, elevando-o
ao estado de gloria duradoura, por meio de uma vida curta e repleta de combates gloriosos,
fazendo com que o fulgor de seu nome e sua figura singular sobrevivam na memoria dos
homens. Seu feito ¢ um exemplo para os homens vindouros, garantindo que a sua gloria
(kléos) chegue as geragdes futuras.” No entanto, sua trajetoria ¢ marcada por um paradoxo:
ele questiona ativamente o valor dessa morte e, em sua furia, tenta negar a bela morte ao seu
maior adversario, Heitor, por meio de atos de ultraje que desvirtuam a propria ética heroica.®
Somente a interven¢do de Priamo, pai de Heitor, o conduz a piedade, permitindo que o poema
termine com a realizagdo dos ritos funerarios, pois, na figura do velho rei de Troia, Aquiles
vé seu pai, Peleu, aguardando-o retornar da guerra ¢ se compadece diante daquela visdo.*!
Houve, entdo, um reconhecimento de Aquiles na figura de Heitor,** de modo que devolveu o
cadaver e restabeleceu a ordem.

Mas, da mesma forma que uma moeda possui dois lados, assim ¢ com Aquiles e seu
ideal de herdi combatente: a outra face daquele que avanga, que ataca, ¢ a defesa — aquele
que impede, que protege — e, para contrapor o impeto de Aquiles, estad Heitor.

Filho do rei Priamo e da rainha Hécuba de Trbia, Heitor €, nas palavras de seu pai,
como um deus entre os homens. Na /liada, Heitor faz o contraponto a Aquiles: ambos sao
aristoi, herdis dotados de areté que entram em conflito e que ao combate devem se submeter
para que seja decidido quem supera a quem.

Ambos os hero6is sdo faces da mesma moeda: enquanto um busca a gloria para se
provar superior, o outro — neste caso, Heitor — ndo deseja o combate e, em muitos
momentos, repreende o irmao por ter dado inicio a essa guerra. No canto III da /liada, chega
inclusive a incitar Paris ao combate individual, para que a guerra se resolvesse, poupando

assim a vida de muitos homens.®*

% VERNANT, Jean Pierre. (1978). A Bela Morte e o Cadaver Ultrajado. Discurso, (9), 31-62.p. 31.

80 PACHECO, Antonio De Padua. A Honra, A Gléria E A Morte Na lliada. Clube de Autores, 2021.
p.77.

8" HOMERQO. lliada. (Canto XXIV, Verso 538-542). S&o Paulo: Editora Penguin Classic Companhia
das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p. 565

2 REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la lliad. Ed.
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 30

¢ HOMERO. lliada. (Canto Ill,Verso 38). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras,
2013. Traduzido por Frederico Lourenco.p. 139.

27



Posteriormente, no canto VII, Heitor se coloca diante dos demais, desafiando aquele
que se considerava o “melhor dos aqueus”, e aqueles que conheciam suas habilidades bélicas
ndo se voluntariaram para combaté-lo. Foi preciso que Nestor, o homem mais velho entre os
soldados, se pronunciasse e incitasse o espirito de competi¢cdo, o agon. Assim, dos guerreiros,
nove se candidataram, mas, apds um sorteio, Ajax foi o escolhido.®

Heitor ¢ protagonista de uma cena incomum, pois a [liada ¢ um mito repleto de
assembleias e batalhas, mas, no caso desse herdi em especifico, presenciamos uma cena mais
doméstica, em que o principe troiano retorna a casa para acalmar a esposa (Andrémaca) € o

filho (Escamandrio, ou Astianax, como ¢ chamado pelo povo de Tréia):

“[...]Jo glorioso Heitor foi para abragar o seu filho,

mas 0 menino voltou para o regaco da ama de bela cintura
gritando em voz alta, assarapantado pelo aspecto de seu pai amado
e assustado por causa do bronze e da crista de crinas de cavalo,
que se agitava de modo medonho da parte de cima do elmo.

Entdo se riram o pai amado e a excelsa mae:

e logo da cabega tirou o elmo o glorioso Heitor,

e deitou-o, todo ele coruscante, no chio da casa.

Em seguida beijou e abragou o seu filho amado...”*

Podemos tracar um paralelo entre essa cena familiar entre Heitor e seu filho e a
representacdo de uma pintura feita por Dorius no interior de um kylix, aproximadamente de
480 A.E.C., que mostra Neoptdlemo, filho de Aquiles, recebendo as armas de seu falecido pai
das maos de Odisseu. Nessa representacdo, vemos as armas de Aquiles sendo seguradas por
ambos os personagens de forma a compor o formato de um corpo humano. Neoptdlemo
encara o elmo, que traz gravado o rosto de seu pai — sendo essa, assim, a Unica vez em que

viu as fei¢cdes de Aquiles:

¢ HOMERO. lliada. (Canto VII,Verso 191-199). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p. 217.

& . lliada. (Canto VI, Verso 466-474).Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourencgo. p. 209.

28



Figura 1 - A Armadura de Aquiles

Fonte: DOURIS. Odysseus and Neoptolemos. aproximadamente 480 a.E.C. interior de Kylix.®

Neoptolemo receber a armadura de Aquiles ¢ o mesmo que receber os ideais herdicos
que seu pai representa, a areté parental herdada. Enquanto Heitor, ao ver que seu filho chora
ao olhar para seu elmo reluzente, o retira para que a crianga possa reconhecé-lo e se acalmar,
Heitor espera que seu filho cresga e herde sua areté guerreira, que a utilize para governar pela
forca, protegendo seus suditos assim como ele fez. E, para Neoptélemo — também conhecido
como Pirro —, seu pai era o simbolo maximo da guerra, da exceléncia na qual deveria se
espelhar e que deveria honrar; ja para Heitor, o filho era uma imagem de paz, de esperanga.

Heitor ¢ esse heroi que luta ndo porque quer se colocar a prova contra outros —
embora, como relatado anteriormente, possamos vé-lo a frente dos demais, colocando-se em
perigo para minimizar mortes —, mas porque hd um motivo a mais para lutar. Heitor é o
protetor da cidade, aquele que combate para defender a familia e os moradores de Troia. Tido
como a ultima defesa dos troianos contra os guerreiros aqueus, ele ndo quer lutar, pois teme
deixar a esposa viuva e o filho 6rfao, mas ainda assim assume seu papel como campedo de

Troia. E possivel ver o carater protetor do personagem presente em seu nome: “Extmp

% Disponivel em: <https://www.perseus.tufts.edu/hopper/image?img=Perseus:image:1993.01.0321>.
Acessado em: 31 nov. 2025

29


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/image?img=Perseus:image:1993.01.0321

(Heitor) deriva de &yw, que se traduz como “ter” ou “possuir”, atribuindo o sentido de
protecdo — algo reforcado na Iliada, pois tanto Heitor quanto seu filho, Astianax — que
tragicamente serd morto ainda bebé — carregam no nome o sentido de protetor.®’

E notavel os valores de Heitor, assim como seus objetivos ao liderar o exército
troiano, como explicita Jodo Milton Walter Tavares: “Heitor ndo vai a guerra atras de mérito
pessoal, como Aquiles o faz; ele tem a honra familiar e o futuro de sua esposa como
principais motivadores para sua participagdo nas batalhas.”®®

Redfield via Heitor como um martir das lealdades, uma testemunha das coisas deste
mundo e um herdi disposto a morrer pelas preciosas imperfei¢des da vida cotidiana. A
historia de Heitor € vista como a de um homem admiravel que cai no erro sem deixar de ser
admiravel e que morre uma morte tragica, inevitavel e, em certa medida, por sua propria
culpa, mas imerecida.®’

O carater de Heitor ¢ amplamente explorado no épico, mostrando que, mesmo sendo
um herdi que nao tem liga¢do sanguinea direta com nenhuma divindade — muito embora sua
linhagem remonte, sim, aos deuses, pois, como vimos na primeira parte deste capitulo, a
ligacdo com o divino era sua reafirmagdo como soberano —, ainda assim era capaz de feitos
considerados sobre-humanos. No canto XII, no episddio da investida contra o acampamento
aqueu, Heitor ergue uma pedra — objeto comum nos combates presentes na [liada, sendo

que, nesse canto em particular, o uso de pedras € excessivo:

Heitor segurou e levou uma pedra que estava a frente
dos portdes, grossa embaixo, mas afiada em cima.
Dois homens, os mais fortes do exército, ndo a levantariam

facilmente com uma alavanca: homens como os que vivem

hoje. Mas com facilidade Heitor levantou a pedra sozinho.”

Heitor €, em suma, um her6i como todos os outros presentes na //iada; ¢ um igual de
Aquiles e, portanto, vive pelas mesmas questdes que pautam o ideal herdico. Mesmo diante

da fala de outros personagens que evocam que Heitor seja prudente, o herdi ndo hesita em

67 COSTA, Lorena Lopes da. Troianas de Euripides (415 a. C.): a guerra injusta e o fim da linhagem
dos herdéis. Anos 90, 25(47). 111-134. p. 126.

% TAVARES, Jo3o Milton Walter. Da Mitologia Grega a Psicandlise: a fun¢do do herdi. Dissertagédo
(Mestrado em Psicologia) - Universidade Estadual de Maringa, 2016. p. 52.

¢ REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la lliad. Ed.
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 4.

" HOMERQO. lliada. (Canto XXII,Verso 445-449). Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p.323

30



buscar a gloria. E essa imprudéncia guerreira que vai mover o poema para sua concretude:
sua morte pelas maos de Aquiles. Trata-se da escolha pela morte gloriosa em vez de perder a

honra entregando seu exército:

“Mas agora destrui o exército por causa da minha insensatez
e tenho vergonha dos Troianos e das Troianas de longas vestes,
nao vé algum homem mais vil e covarde dizer de mim:

‘Confiante na sua forca, Heitor destruiu o exército.’

Assim dirdo.””

A obrigagdo social pela protegdo de sua patria ¢ uma nog¢ao nao herdica, mais presente
nos tempos contemporaneos a fixacdo dos poemas homéricos do que na sociedade do

(13

guerreiro aristocratico. Finley, sobre essa questdo presente em Heitor, diz: “... o herdi em

breve desapareceria, porque a honra do her6i era puramente individual, pois vivia ela e por
ela lutava tdo s6 em defesa dela e no interesse proprio.”’

Heitor declara sentir aidos (vergonha) perante os “troianos ¢ as mulheres troianas de
longas vestes”, o que o impede de recuar da batalha como um covarde. Seu medo da morte ¢
superado por um medo maior: o da desgraca.

Seu erro fundamental ¢é sua incapacidade de recuar, o que o isola do tecido social que
ele luta para defender, tornando-o “prescindivel”. Heitor, um herdi fundamentalmente
responsavel, ¢ derrotado pela propria bondade que o caracteriza, pois seu aidos o impede de
fazer a escolha pratica da sobrevivéncia.”

Essa dualidade entre Heitor e Aquiles ¢ tdo intrinseca que dificilmente se fala de um
sem mencionar o outro, pois os herois representam os dois polos dessa sociedade personalista
do agon. Sao ideais heroicos que se complementam, se mesclam e formam um todo — as
virtudes e os defeitos que se acumulam no homem.™

Sendo assim, se formos resumir os valores heroicos de Heitor, sua for¢a vem do papel

que assumiu para si: o de campedo e protetor de Troia.

" HOMERQO. lliada. (Canto XXII, Verso 104-108). Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia
das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p.508.

2 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenga, 1988. p. 111.

3 REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la lliad. Ed.
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 125.

" TAVARES, Jo&o Milton Walter. Da Mitologia Grega & Psicanalise: a fung&o do heroi. Dissertagéo
(Mestrado em Psicologia) - Universidade Estadual de Maringa, 2016. p. 56.

31



4. Odisseu

Filho de Laertes e Anticleia, rei de Itaca, Odisseu ¢ um heréi que foge do padrio
apresentado até aqui. Como os demais, € um rei guerreiro, imerso no mundo da disputa pelo
combate, da conquista da gloria e movido pelos ideais heroicos, assim como os personagens
citados anteriormente; porém, o que diferencia esse heroi € sua areté.

Odisseu ¢ conhecido como “o de mil ardis”, ou seja, aquele capaz de pensar em
muitas solugdes, capaz de maquinar estratégias, de mente agucada e de lingua enganadora.
Sua virtude esta ndo s6 em suas habilidades no combate — que, mesmo assim, nao o
diminuem diante de outros guerreiros —, mas também em sua eloquéncia € em seu raciocinio
rapido. E apresentado como a propria personificagio da inteligéncia humana, pois logo no
primeiro verso da Odisseia somos convidados a empatizar com o “homem versatil que tanto
vagueou”.” Essa versatilidade (ou “muitas voltas™) é um traco definidor de seu heroismo,
sendo ele frequentemente chamado de “astucioso” ou “de muitos engenhos” (polumékhanos),
alguém que, em cada situagdo, encontra sempre a melhor saida.

Vernant e Detienne, no livro Meétis, ao falar da asticia demonstrada pelo heroi
Antiloco para justificar sua conduta numa corrida de cavalos, o comparam a Odisseu.
Ressaltam que, na /liada, Nestor — o mais velho dos herdis presentes na guerra — chama o
rapaz de polymetis, a “Asticia feita Homem”. Essa asttcia prudente de Antiloco ¢ comparada
a conduta de Odisseu, que Homero designa pelo termo ddlos (armadilhas).”

Assim como Aquiles e Ajax, Odisseu é uma pega importante no exército dos aqueus.
Se seguirmos a alusdo de Murari sobre Aquiles ser a lanca e Ajax o escudo do exército,
podemos assumir que Odisseu ¢ a mente do exército, a astlicia que o mantém firme diante dos
inimigos.

Quando ocorre a morte de Aquiles, uma lacuna se abre no exército grego, pois sua
poténcia combativa se perde com a morte desse guerreiro distinto. Vemos, entdo, a formagao
de um dilema: quem é o melhor dos aqueus? E sobre esse tema que se debruca Francisco
Murari Pires ao tratar da disputa pelas armas de Aquiles. Nessa disputa destacam-se,

obviamente, Ajax Telaménio e Odisseu de ftaca.

S HOMERO. Odisséia.(Canto |, Verso 1). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras,
2013. Traduzido por Frederico Lourengo. p. 43.

8 DETIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as asttcias da inteligéncia. Odysseus Editora,
2008.p. 30.

32



Embora, a meu ver, mais um nome devesse compor essa disputa: Diomedes, filho de
Tideu, que demonstrou seu primor bélico no canto V, ferindo ndo apenas um, mas dois
deuses.”” Contudo, essa questdo ndo cabe a discussdo deste trabalho.

Neste episddio, € organizado um torneio no qual se decidiria quem seria digno das
armas divinas de Aquiles e, apos algumas provas, Ajax e Odisseu ficam empatados, ficando a
cargo dos demais reis decidir qual dos dois seria o vencedor. Aqui se pde em jogo a virtude
dos herdis, sua areté, que, no momento atual da guerra, j4& ndo se manifesta apenas pelo
embate direto das forcas, mas dé lugar a outra forma de combate: a acdo da inteligéncia e da
astucia, a obra da métis (Mftic).”

A escolha dos reis pelas virtudes de Odisseu ocasionara entdo a dte de Ajax e, por
consequéncia, seu suicidio.

Ao elegerem Odisseu como o melhor dos aqueus, consagram a habilidade, a astacia e
a estratégia — todos atributos de métis — como taticas essenciais para fazer a guerra e obter
a vitoria em combate, tio importantes quanto o ataque (Aquiles) e a defesa (Ajax).

Faz parte da métis abranger uma vasta pluralidade de planos e dominios. A
inteligéncia astuciosa manifesta-se em diversas areas, incluindo as armadilhas de um
personagem ardiloso como Odisseu. A métis ¢ definida como uma forma de pensamento
complexa, que implica um conjunto coerente de atitudes mentais. Para o individuo dotado de
métis, como Odisseu, que estd confrontado com uma realidade multipla e mutavel, a
inteligéncia deve ser suficientemente artificiosa e flexivel para ceder a todos os sentidos,
procedendo de maneira “curva” para atingir indiretamente o objetivo.”

No primeiro capitulo de Métis: As Astucias da Inteligéncia, intitulado “A Corrida de
Antiloco”, Odisseu ¢ qualificado por Nestor com o epiteto polytropos (“o de muitas voltas™) e
polymekhanos (“o de muitos expedientes” ou “astlicias”), que indicam sua expertise em
emboscadas; ¢ também referido como polymetis. A métis de Odisseu, ao contrario da falta de
prudéncia (aphradéia) dos jovens ou da simples forga, permite que o heroi triunfe sobre o
mais forte por meio da astlicia. Esse dominio da métis confere a Odisseu habilidades tdo

essenciais quanto sua pericia bélica:

" HOMERQO. lliada.(Canto V). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013.
Traduzido por Frederico Lourenco.

78 PIRES, Francisco Murari. A areté heréica e a Guerra de Tréia: o melhor dos aqueus (Aquiles, Ajax
e Odisseu). Sociedade Brasileira de Estudos Classicos, v9,1997.p. 161.

 DETIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as astucias da inteligéncia. Odysseus Editora,
2008.p. 10.

33



“O mestre em trapagas, o magico das palavras, no momento de tomar a palavra finge ser incapaz
de abrir a boca, por ndo conhecer os rudimentos da arte oratoria. Tal a duplicidade de uma métis
que, apresentando-se sempre de forma distinta do que €, aparenta-se a essas realidades mentirosas,
essas potencias de engano que Homero designa pelo termo dolos: o cavalo de Trodia, o leito de

amor de liames magicos, a isc para a pesca, todos sdo armadilhas que dissimulam, sob exteriores

seguros e sedutores, a artimanha que dentro de si mesmos esconde”™®

Nesse trecho podemos ver, conferida a Odisseu, uma caracteristica quase divina,
digna de seres como Loki, da mitologia escandinava, ou do proprio Hermes, caso queiramos
nos fixar em figuras de trapaceiros — ou tricksters, como diz Vernant.®' Sua astucia verbal
permite-lhe apresentar-se da forma que lhe convém, sobretudo quando vislumbra proveito
proprio, engendrando o ouvinte numa armadilha.

Em suma, a a¢do da métis de Odisseu ¢ a de uma inteligéncia multiforme, vigilante e
astuta, que se adapta a realidades fugazes e ambiguas, utilizando o ardil e a antecipagdo para
garantir o sucesso onde a forca bruta falharia — como na situa¢do da corrida de Antiloco, na
qual sua prudéncia avisada o salva da imprudéncia do adversario. A asticia prudente de
Odisseu ¢ o0 modelo de astucia madura e eficaz.

No canto XIII da Odisseia, Atena sorri e ri alegremente ao ouvir Odisseu, que estava
inventando astuciosas mentiras para esconder sua identidade, provando que ele era um
adversario astucioso, comparavel a uma “mascara de Ninguém”.** Essa preferéncia de Atena
por Odisseu — muito por sua asticia agradar a deusa — confere ao her6i uma protecdo
contra as adversidades. Atena carrega o epiteto de “a protetora dos herdis” e, sendo assim,
auxilia Odisseu até mesmo contra outro deus, como € o caso de Poseidon.

A confrontacdo entre Atena e Pos€idon se manifesta em diversos planos, sendo
notavelmente visivel na disputa pelo dominio de bens essenciais e pela navegacao. Poseidon
¢ o deus do mar, das tempestades marinhas, de humor tempestuoso e inconstante; mas Atena,
com sua métis, sua asticia, possui 0os meios para solucionar os problemas da navegagao por
esses mares revoltosos. A deusa cria as embarcagdes, ensina aos homens a navegar em
seguranca e, em outro mito, oferece o arreio para que Belerofonte consiga domar Pégaso,
cavalo alado filho de Poseidon.

No mito do freio, a criagdo do objeto ¢ atribuida a arte de Poseidon, mas a intervengao

de Atena na condugdo do cavalo — o dominio sobre o animal — est4 ligada a eficécia técnica

8 DETIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as astucias da inteligéncia. Odysseus Editora,
2008.p. 30.
81 . Métis: as asttcias da inteligéncia. Odysseus Editora, 2008.p. 14.

82 . Métis: as astucias da inteligéncia. Odysseus Editora, 2008. p. 276.

34



do freio, que impde ao cavaleiro controle sobre sua montaria. Assim, enquanto Poseidon ¢
frequentemente associado ao cavalo (a terra abalada pelo terremoto), a métis de Atena
intervém na técnica de governar o animal.®

A deusa protege Odisseu, um heroi cuja asticia (capacidade de planejamento e
manobra) lhe permite vencer o imprevisivel, dominio frequentemente associado a Poseidon.
Em um episodio, Atena manifesta-se no mar para proteger Odisseu da colera de Poseidon,
levantando um vento favoravel e barrando a rota dos ventos que o deus do mar havia langado
contra a nau do her6i.™

Pode-se pensar na oposicao entre Atena e Poseidon como a rivalidade entre um
engenheiro naval (Atena) e o oceano indomével (Poseidon). Poseidon representa a forca bruta
e as ondas que devoram os navios, enquanto Atena representa a asticia, o planejamento e a
técnica (como o freio no cavalo ou a manobra do navio) que permitem ao homem, como
Odisseu, dominar e navegar pelo caos.

O triunfo de Odisseu, assistido por Atena, ndo ocorre pela forga, mas pela capacidade
de “dobrar” ou desviar o caminho, assim como a inteligéncia astuciosa se move no dominio
ambiguo. Podemos ver, tanto nessa analogia quanto no mito, a triade de intervengdo da
sociedade homérica: os deuses, o herdi e o mundo natural.

Mas a questdo ¢ que, diferentemente de Aquiles e Ajax, com suas poténcias da areté
guerreira, ou de Heitor, com seus valores de prote¢do familiar e dever para com os cidadaos
de Troia, Odisseu vai categorizar um outro ideal heroico. Sua exceléncia ndo se manifesta
apenas na for¢a ou no campo de batalha (muito embora possamos ver essa caracteristica
guerreira presente na l/iada), mas também na eloquéncia e na persuasdo. Alcinoo, rei dos
Feaces (uma tribo que vive em uma ilha ficticia, uma sociedade at¢ mesmo utdpica

imaginada por Homero), reconhece as caracteristicas que vao marcar o heroi:

“Qdisseu, ndo julgamos ao contemplar-te que sejas mentiroso
ou teceldo de falsidades, como aqueles que a terra negra

cria em grandes nimeros, espalhados por toda a parte,
inventando mentiras de coisas que nunca ninguém viu.

Tens formosura de palavras e um entendimento excelente.

Contaste a historia com a pericia de um aedo,

8 DETIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as asttcias da inteligéncia. Odysseus Editora,
2008. p. 248.

84 . Métis: as astucias da inteligéncia. Odysseus Editora, 2008. p. 219.

35



os tristes sofrimentos de todos os Argivos e os teus.”®

Aqui vemos uma fala interessante de Alcinoo: ele reforca que “ndo julgamos, ao
contemplar-te, que sejas mentiroso ou teceldo de falsidades”.

Odisseu é um narrador intrinsecamente mentiroso; ele constantemente inventa
identidades e historias, usando Creta como o local comum de origem em seus relatos
ficticios. Até Atena, a deusa que o assiste, recorre ao disfarce e a mentira. Seus talentos de
fala frequentemente se convertem em manipulagdes e engodos para alcancar um fim, partindo
do pressuposto de que isso nao causara mal a ninguém.

Como diz Finley: “Podia tratar-se de mentira premeditada, mas nao correspondia a
uma conduta racional e controlada. Nio se tratava, pois, de sabedoria.”*

Mesmo sendo atribuida a um mesmo autor, a Odisseia difere em muitos momentos da
lliada. Embora ambas tenham o mesmo verso, a Odisseia ja apresenta uma estrutura
narrativa complexa. Também ha claramente ideias distintas nas obras, perceptiveis em
momentos importantes. A justi¢a divina presente em cada poema pode ser tomada como
exemplo: na Iliada, a justi¢a divina é agonica, relacionada a simpatia ou antipatia por um
herdi e, assim, equilibrada. J& na Odisseia, a justi¢a de Zeus ¢ imposta sobre todos.

Na Iliada, estamos a todo instante envolvidos em conflitos; mesmo nos momentos
distantes do campo de batalha, ha sempre a sombra dos feitos herdicos. Ja a Odisseia nao
aborda temas bélicos em seu cerne: sua narrativa esta centrada nas aventuras de Odisseu em
seu retorno para casa."’

Para resumir essa questdo, parafraseio Moses Finley: “Se ela se situa na idade dos
heréis, a Odisseia conhece apenas um unico verdadeiro heroi: Ulisses.”®®

Na Odisseia, presenciamos uma cena em que Odisseu se vé diante do fantasma de
Aquiles e lhe confidencia o quanto se sente mal por estar retornando para casa, por nao ter

perecido na batalha e recebido a bela morte de guerreiros como Patroclo, Aquiles e Heitor.

Ao que o fantasma de Aquiles rebate:

“Nao tentes reconciliar-me com a morte, 6 glorioso Odisseu.

Eu preferiria estar na terra, como trabalhador agricola de outro,

8 HOMERO. Odisséia. (Canto Il, Verso 363-369)S&o Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourencgo. p. 371.

8 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presencga, 1988.p.109.

87 . O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988.p.31

8 .O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenga, 1988.p.31. Aqui o nome “Ulisses” € o nome latino
do personagem Odisseu presente em Homero, por conta das fontes usadas e da seméantica da
palavra “Odisseia" (a viagem de Odisseu), foi preferido o nome grego do personagem.

36



até de homem sem heranca e sem grande sustento,

a reinar sobre todos os mortos falecidos.”®

Vemos, nessa fala de Aquiles, um tipo de arrependimento pelo caminho que tomou,
como se, naquele momento, preferisse ter escolhido o ndstos que lhe fora ofertado enquanto
ainda estava vivo. No entanto, vale a ressalva de que devemos ter em mente que a sombra de
Aquiles difere do herdi em vida; sdo como duas personas de um mesmo ser. A sombra ndo
possui kléos, ¢ desprovida daquilo que o preenchia em vida, daquilo que o tornava o Aquiles
da Illiada: dotado de areté, mas sem sophrosyne (co@pocvvn), a temperanga, € caracterizado
por inimeros epitetos.”

J& que estamos falando de areté, retornemos entdo a outra questdo que permeia ambas
as obras de Homero: a heranga guerreira que os filhos desses personagens aqui citados
recebem de seus pais, mesmo que indiretamente. E o que gosto de chamar de “vontade
herdada”, em que o filho recebe a areté de seu pai. Podemos ver isso na figura de
Neoptolemo, que herda de Aquiles o impeto guerreiro, € também em Astianax que, apds
Heitor, seria o grande protetor da cidade.

Com Odisseu nao seria diferente: mesmo tendo passado longos vinte anos longe de
casa, Telémaco — que certamente ouvira historias sobre a astticia do pai — comecga a emular

as caracteristicas que tornavam Odisseu o homem que era:

6([ ]

Nao ha mal nenhum em ser rei, pois logo se lhe enriquece
a casa e o proprio <rei> se torna mais honrado.

Muitos outros reis existem entre os Aqueus,

em Itaca rodeada pelo mar, novos e velhos:

um destes podera ter isto, pois o divino Odisseu morreu.”"

Nesse verso, vemos um momento de asticia de Telémaco durante uma assembleia
com os pretendentes que buscavam reinar sobre Itaca, agora que Odisseu era dado como
morto. Moses Finley observa que essas palavras do jovem tém como intuito reforgar que

nenhum dos nobres de ftaca — nenhum deles — & rei, fazendo contraparte a fala de Nestor na

8 HOMERO. Odisséia. (Canto Il,Verso 488-491) Sao Paulo: Editora penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourencgo. p. 376-377.

% FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenga, 1988.p.28

¥ HOMERO. Odisséia. (Canto |,Verso 392 - 398)S40 Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo. p. 58.

37



lliada, quando este se refere a Agamémnon como “o mais real”, pois, durante a guerra, ele
era mais rei do que os reis ali presentes.”

Podemos extrair muito dessa fala de Telémaco — como o proprio Moses Finley o faz
em O Mundo de Ulisses — no que diz respeito ao termo basileus, usado ali tanto para “rei”
quanto para ‘“chefe”. Mas o elemento central, nesse momento, ¢ a astucia do principe diante
dos pretendentes.”

Em vérios episodios, percebe-se esse esfor¢o argumentativo por parte de Telémaco,
uma forma de emular aquilo que tornava o pai um sujeito unico e, assim, reforcar sua
conexao com ele.

Em A Origem do Pensamento Grego, no capitulo intitulado “Realeza Micénica”,
Vernant afirma que a ambiguidade da palavra “rei” (tradicionalmente basiletis) reside em sua
origem como um titulo de senhorio rural e vassalo (“senhor de um dominio rural” / oikos) no
mundo micénico, em contraste com o soberano supremo (dnaks). Apos o colapso micénico, o

13

termo ascende e passa a ser o principal designativo para “rei” (ou chefe aristocratico),
representando um poder qualitativamente diferente — e mais limitado — do que a antiga
soberania centralizada do dnax.**

Como dito anteriormente, o herdi aristocrata ndo devia ser apenas um primor bélico,
mas também apto a argumentar durante as assembleias; a habilidade argumentativa era um
atributo importante para uma maior exceléncia do heréi — algo que, por exemplo, diminui
Ajax e o levou a derrota diante de Odisseu no episodio da disputa pelas armas de Aquiles.

Para Odisseu, o nostos (vootoc) € ritualistico; ndo se trata de superar outro no campo
de batalha ou de obter a bela morte do guerreiro, mas sim de retornar vivo para casa, para
junto de sua mulher e de seu filho.

Devido a uma convergéncia de significados simbolicos que transcendem a simples
viagem de volta, o ndstos carrega um carater ritualistico, pois, como diria Gregory Nagy, o
néstos de Odisseu ¢ como o “retorno para a luz e para a vida”.”” O momento em que o heroi
chega a costa de sua terra natal (itaca) é sincronizado poeticamente com seu retorno
figurativo da escuriddo e da morte para a luz e a vida — ou seja, seu retorno a sociedade a

qual pertence.”®

92 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presencga, 1988. p. 80.

% . O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presencga, 1988. p. 80-81.

% VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. S&o Paulo: Difusdo Européia do Livro,
1972.p. 12.

% NAGY Gregory. “O Herdi Epico”. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por Félix
Jacome. p. 35.

% HOMERO. Odisséia. (Canto XlII, Verso 79-95) Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourengo.p. 425-426.

38



O nostos também ¢ ritualistico porque esta ligado a gloria (kléos) do heroi. Enquanto
Aquiles teve de escolher entre voltar para casa e alcangar a gloria, Odisseu precisa ter ambos,
pois, para ele, seu ndstos é a mesma coisa que sua kléos. Odisseu adquire gloria através da
conquista efetiva do ndstos — sua propria cancdo sobre o retorno. A busca do filho,
Telémaco, pela gloria do pai €, em esséncia, a busca pelo nostos paterno. Dessa forma, a
narrativa do retorno de Odisseu ¢ codificada em termos que cumprem nao apenas uma funcao
épica, mas também um ciclo de realizacdo e regeneracdo que ressoa com temas rituais de
morte, ressurrei¢ao e imortalizagao.

A Odisseia evoca esse tema ao abordar questdes como o retorno do Hades (o mundo
dos mortos da cultura grega) e a imortalizagdo apds a morte. A viagem de Odisseu ¢ moldada
para que o herdi receba a gléria da qual tanto se queixa de ndo ter participado na guerra de
Troia, tal como se apresenta na Iliada, pois o retorno vivo de Odisseu a {taca é o equivalente a
concessao da gloria — a mesma imortalizagdo conferida aos nomes e aos feitos de Aquiles e

Heitor.”’

7 NAGY Gregory. “O Herdi Epico”. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por Félix
Jacome. p. 35-36.

39



5. A Mudanca dos Ideais Herdicos e o Culto aos Herois

As imagens evocadas por esses personagens mitologicos foram o que moldou
geragdes futuras que, mesmo antes da escrita da epopéia, ficavam fascinadas ao ouvi-las dos
aedos no centro das cidades, ou a sombra dos mais velhos diante de uma lareira. Os ideais
representados nesses textos despertaram curiosidade e inspiragdo. No entanto, nem mesmo a
representacdo desses herois sobrevive as alteragdes do tempo.

Nos tempos homéricos, podemos encontrar resquicios de uma sociedade anterior a das
cidades-Estado que viria a ser tdo bem conhecida pela historiografia. Os poemas atribuidos a
Homero foram fixados oralmente por volta de 750 a.E.C., no caso da [liada, enquanto a
Odisseia talvez tenha sido fixada meio século depois. Em ambos, vemos uma sociedade
pertencente ao inicio da Epoca Arcaica, na qual ja existiam aglomeragdes urbanas reunidas
em torno de uma agora.”

Moses Finley, em O Mundo de Ulisses, observa a importancia da assembleia presente
na Odisseia, bem como o significado mais amplo do termo “heréi”, que designava toda uma
aristocracia — no caso especifico de ftaca, englobava todos os homens livres.”

Podemos observar muitas dessas assembleias em ambos os poemas homéricos. De
fato, esses momentos constituem o fio condutor entre os herdis e os soldados sem renome.
Mesmo que estes ndo tivessem um papel decisivo nas deliberacdes dos chefes de guerra, sua
presenga era imprescindivel; e, quando algum deles tentava se opor as palavras dos lideres,
era duramente punido. Um exemplo emblematico ocorre quando Odisseu tenta apaziguar os
soldados ap6s Agamémnon incita-los a retornar para casa — embora sua intencdo fosse
justamente provocar o efeito contrario, o resultado imediato acabou sendo desfavoravel.
Afinal, que soldado prefere a guerra?

Os herois nao veem a morte como objetivo de vida; ao contrario, desejam viver e, por
isso, agem com paixdo. “Amam a vida impetuosamente”, dira Finley.'” Contudo, esse amor
pela vida sempre cede lugar quando a honra ¢ colocada em xeque. O mesmo ocorre com 0s
soldados, tidos como “sem renome”: eles amam a vida e, quando o “rei dos reis”,
Agamémnon, sugere que abandonem a guerra e retornem para casa, ¢ evidente que

agradecem e se preparam para partir.

E justamente aqui que vemos aplicada a norma herodica, pois Odisseu se encarrega de trazer

os homens de volta para a assembleia e repreende o soldado Tersites:

% CARDOSO Ciro Flamarion Santana. A cidade-estado antiga. Sdo Paulo: Editora Atica, 1985. p.19.
% FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988. p.27-28.
100 . O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988. p.108.

40



“Tersites de fala desbragada (embora até sejas bom orador),
controla-te! Nado queiras entrar, sozinho, em conflito com reis.
Pois eu afirmo que ndo ha criatura mortal mais abjeta que tu,
entre todos que para debaixo de {lion vieram com os Atridas.

Por isso ndo devias andar com os nomes dos reis na boca,

nem proferir injurias, nem preocupar-te com o regresso...”'"!

E, ao final, além de ameaga-lo, Odisseu concretiza a ameaca atacando Tersites, numa
forma de reafirmagdo de suas palavras. No entanto, quando agride os “sem renome”, o faz
para manter a ordem e estabelecer um exemplo, pois “Tersites tinha minado os alicerces sobre
que repousava o mundo de Ulisses”.'” J4 com os aristocratas, Odisseu utiliza palavras
brandas. Isso reforca que, na sociedade do herdi, existia uma norma de conduta entre iguais.'”

Quando falamos de Heitor anteriormente, ressaltamos seu carater pouco alinhado ao
comportamento esperado de um her6i da época. Na figura do principe troiano vemos o
protetor de um povo, da familia, do lar — em contraste com a postura bélica e vingativa de
Aquiles, que busca a guerra pela honra do combate. Essa atitude “pouco heroica”,
introduzindo um novo elemento no épico, revela uma obrigagdo social voltada a comunidade,
algo que somente se tornara indispensavel quando a propria comunidade assumir o
protagonismo antes atribuido ao heroi aristocrata, transformando-se no elemento central da

sociedade grega.

“A honra da comunidade era de uma outra espécie, implicava capacidades e virtudes de uma
ordem bem diferentes: de facto a comunidade ndo podia desenvolver-se sem submeter o herdi e
reduzir o livre exercicio da sua coragem, mas um herdi domesticado - uma contradi¢cdo nos

termos.”!*

De acordo com Ciro Flamarion S. Cardoso, em seu livro 4 Cidade-Estado Antiga,

toda cidade-Estado classica possui trés caracteristicas em comum, sendo elas:

“1) do ponto de vista formal, a triparticdo do governo em uma ou mais assembléias, um ou mais
conselhos, e certo nimero de magistrados escolhidos - quase sempre anualmente - entre os homens

elegiveis. 2) a participag@o direta dos cidaddos no processo politico: a no¢do de cidade-Estado

19" HOMERQO. lliada. (Canto Il, Verso 246-251) Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourencgo.p. 115.

192 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenga, 1988. p.1086.

103 . O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988. p.105.

104 . O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988. p.111.

41



implica a existéncia de decisdes coletivas, votadas depois de discussdo (nos conselhos e/ou nas
assembléias), que eram obrigatdrias para toda a comunidade, o que quer dizer que os cidadaos com

plenos direitos eram soberanos. 3) a inexisténcia de uma separagdo absoluta entre 6rgdos de

governo e de justiga, € o fato de que a religido e os sacerdotes integravam o aparelho de Estado.”'%

Anterior a esse sistema social, a cidade grega era organizada em oikos: casas reais ou
nobres que reivindicavam descendéncia de algum herdi. Nesse ozkos, reuniam-se pessoas de
diversas categorias; ndo apenas os membros da familia, mas também escravos ¢ homens
livres que exerciam fungdes especificas dentro da estrutura doméstica.

O surgimento da poélis grega estd intrinsecamente ligado ao aumento populacional e as
transformagdes sociopoliticas que se seguiram. A organizacdo monarquica — baseada na
autoridade pessoal de um chefe de linhagem — desaparece progressivamente, cedendo lugar
a um Conselho formado por representantes escolhidos entre as familias aristocraticas. Assim,
ocorre uma substituicdo gradual do oikos como nucleo central da comunidade, dando espaco
a uma nova forma de organizacdo coletiva, onde a cidade, ¢ ndo mais a casa senhorial,
assume o protagonismo.'%

O Conselho, ou melhor, a assembleia, ja estava presente nos poemas homéricos, como
se observa no Canto I da /liada, quando Crises vai até os aqueus em busca de resgatar sua
filha das maos de Agamémnon.'” Na epopeia, a assembleia ¢ uma reunido de aristocratas
convocados para aconselhar o nobre ou rei acerca das questdes que o afligem. Diferentemente
do que vemos no Senado romano, no qual os senadores votam entre opgdes, aqui a fungdo da
assembleia ¢ confrontar argumentos e expor os pros e contras da decisdo apresentada pelo
monarca ou comandante.

O rei (ou comandante), por sua vez, € livre para aceitar ou rejeitar o conselho da
assembleia — como ocorre no caso de Agamémnon na [liada, que age contra a opiniao dos
demais herdis ao se recusar a devolver a filha do velho Crises.'®

A sociedade mudou; embora muitos costumes ainda se assemelhem aos dos tempos
homéricos, havia transformagdes perceptiveis e, com o passar das eras, ndo apenas os

protagonistas das guerras se modificaram, como também o préprio modo de conduzir o

105 CARDOSO Ciro Flamarion Santana. A cidade-estado antiga. Sdo Paulo: Editora Atica, 1985. p.7.
106 . A cidade-estado antiga. Séo Paulo: Editora Atica, 1985. p.20.

7 HOMERQO. lliada. (Canto I, Verso 12). Sdo Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras,
2013. Traduzido por Frederico Lourenco.p.109.

198 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988. p.77.

42



combate. Como afirma Finley: “a realeza combatente da Grécia se vé despojada de seus
privilégios, cedendo de fato o lugar a um estado aristocratico...”.'”

Essa nova sociedade em formagao passa a enxergar no cidaddo da polis um agente de
participacdo mais ampla no ambito militar. O soldado — especialmente o hoplita — torna-se
tao importante quanto o nobre no campo de batalha, e essa relevancia crescente, na qual a
protecdo da cidade deixa de ser responsabilidade exclusiva de uma minoria aristocratica,
acaba por se configurar como uma ameaga politica. As demandas da cidade, do povo,
tornam-se mais frequentes, impulsionadas justamente pelos hoplitas, cuja presenca e
responsabilidade militar ampliam suas reivindica¢des dentro da polis.'!°

O termo hoplita deriva de émhov (hoplon), que se refere ao grande escudo redondo
carregado pelos guerreiros; portanto, o hoplita ¢ “aquele que carrega o escudo”, o soldado.
Diferentemente do que vimos nos escritos homéricos, nos quais o individuo aristocratico
ocupa o papel de protagonista, o hoplita surge para transformar essa concep¢ao. Podemos
afirmar que o surgimento do exército hoplitico estd associado a formagao da polis e,
consequentemente, ao fortalecimento e a protecdo da comunidade e de suas fronteiras. O
desenvolvimento dessa forma de combate representou uma verdadeira revolugdo militar e
social, redefinindo a cidadania e a propria capacidade defensiva da comunidade.

Esse avango do método hoplitico possui uma representagao visual significativa em um
vaso que retrata guerreiros nessa formacao; tal peca data de cerca de 650 a.E.C., meados do
século VIL'!' Nesse momento, j4 nio encontramos mais herdis no sentido homérico —
embora continuassem a servir como simbolos para os soldados —, pois a honra do guerreiro
estava em retornar vivo carregando o proprio escudo, e ndo sobre ele. Isso porque o
armamento era exclusivo e produzido as custas do proprio soldado.

Esses hoplitas dependiam uns dos outros para se manterem em combate: cada
companheiro protegia o soldado ao lado com o seu grande escudo, e assim sucessivamente.
Quando um soldado caia em batalha, era imediatamente substituido por aquele que ocupava a
fileira posterior. Quando essa formacdo era rompida, ocorria a dispersdo, pois se tornava
praticamente impossivel reagrupar os soldados — dai a luta transformar-se, entdo, em uma

questao de sobrevivéncia individual.

19 VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. S&o Paulo: Difusdo Européia do Livro,
1972. p.43.

11 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. So Paulo: Editora Atica,1988.
p.27.

11

. A Guerra na Grécia Antiga. Sdo Paulo: Editora Atica,1988. p.29.
43



Vale mencionar que a palavra “rhipsaspis” (‘piyaomnig), traduzida como “aquele que larga o
escudo”, continua sendo usada para se referir a desertores.''?

Na pélis, observa-se uma rejeicao das atitudes tradicionais presentes nos poemas

homéricos. Mesmo que o exército passe a ser estruturado segundo a isonomia, em que o
conjunto dos soldados ¢ visto como composto por iguais, a polis rejeita a norma aristocratica
de exaltacdo de um guerreiro tnico. O valor herdico passa a ser o do todo, ndo mais o do uno.
E dessa nog¢do que emerge a reforma hoplitica, em oposi¢do aos hippeis — os homens que
combatiam individualmente sobre carros de guerra ou a cavalo, os herodis descritos por
Homero. A coordenacao coletiva do corpo militar contrapde-se ao valor individual. Assim, a
polis se consagra ndo pelo individuo excepcional, mas pelo grupo, e a ética guerreira se
distancia radicalmente daquela apresentada por Homero em seus poemas.
Agora se trata de um mundo da sophrosyné (estado de equilibrio e perfei¢ao do corpo e do
espirito; moderagao; prudéncia; aprendizado da contengao dos desejos, impulsos e paixdes) e
da philia (amizade, afei¢do viva, sentimento de reciprocidade entre iguais) — valores que
expressam 0s novos espiritos da comunidade.'"

Mesmo com o desaparecimento do protagonismo do basileu, do rei guerreiro, o
espirito de competicdlo — o agon presente nos ideais herdicos — nao desaparece por
completo. Onde antes havia a disputa da virtude de um guerreiro contra a de outro, agora ela
¢ transportada para um escopo maior: a disputa entre as cidades-Estado. Esse espirito
competitivo, presente também em competi¢cdes como os Jogos Olimpicos, avanga ao ponto de
gerar conflitos diretos entre as polis, como ocorre na Guerra do Peloponeso, na qual Esparta e
seus aliados enfrentam a coalizdo ateniense.

Contudo, os herodis de outrora, aqueles dos tempos homéricos, ndo sdo excluidos do
imaginario coletivo. Ao contrario, passam a receber uma mitificagdo ainda maior; seus
tumulos tornam-se locais de adoracao, a semelhanca dos templos dedicados aos deuses. O
culto aos herdis permanece profundamente presente nessa nova sociedade, tanto quanto as
caracteristicas mencionadas anteriormente por Ciro Flamarion.

Ja dizia Moses Finley em O Mundo de Ulisses: “Nao se conhece sociedade humana

sem mito, e ¢ duvidoso que pudesse alguma vez existir.”'"*

12 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. Sao Paulo: Editora Atica,1988.
p.31.

"3 EYLER, Flavia Maria Schlee. Historia antiga: Grécia e Roma: a formagéo do ocidente. Editora
Vozes Limitada, 2014.p.74.

"4 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenga, 1988. p.22.

44



E acrescento a essa frase que, assim como seria impossivel a existéncia de um povo
sem um mito de criagdo ou de fundagdo, também ¢ impossivel conceber a existéncia de uma
sociedade arcaica sem um culto a uma divindade.

E no mundo homérico que vemos o mito desses heréis amplamente desenvolvido,
tanto na epopeia de guerra (Iliada) quanto na de paz (Odisseia), as quais definem uma espécie
de manual ético do homem aristocratico grego.'”” Nelas — sobretudo na Iliada — encontra-se
o tratamento dado ao corpo do herdi morto, exemplificado nas figuras de Patroclo e Heitor. O
modo como Aquiles ultraja o corpo de Heitor desvaloriza seus proprios valores herodicos, pois
os ritos funerarios eram fundamentais para que os vivos pudessem recordar e honrar o morto.

Como diz Junito de Souza Branddo em "Mitologia Grega vol.1": “Rememorando os
mitos, reatualizando-os, renovando-os por meio de certos rituais, 0 homem torna-se apto a
repetir o que os deuses € os herdis fizeram "nas origens", porque conhecer os mitos €
aprender o segredo da origem das coisas."''¢

E a rememoragdo dos mitos que confere aos heréis uma espécie de imortalidade,
atribuindo-lhes uma importancia que, de certo modo, se aproxima das poténcias divinas
presentes na sociedade grega. Os herdis de outrora — como os ja citados ao longo deste
trabalho — alcancaram uma forma de divinizagcdo por meio de cultos. Algo semelhante
ocorre posteriormente com os imperadores romanos e, ainda mais tarde, nos tempos atuais,
com os santos catolicos, que sdo utilizados como patronos de municipios e cidades.

No entanto, € necessario ressaltar que esses trés paralelos cumprem fungdes distintas
na sociedade: enquanto os santos atuam como intermedidrios entre os fiéis e o divino, o culto
ao imperador romano possui uma dimensdo civica, ligada a legitimagdo e expansdo do
Império; ja o culto aos herois gregos tem um carater essencialmente local."'” Esse ¢ o sentido
do culto aos herois divinizados — muitos deles fundadores miticos de cidades-Estado — cujo
amparo era reivindicado pela polis. Assim, a protegdo desse herdi padroeiro integrava a
propria identidade da comunidade, como uma afirmacdo de sua religido civica, com

divindades e herdis que concediam protecdo e auxilio em tempos adversos.

"8 EYLER, Flavia Maria Schlee. Historia antiga: Grécia e Roma: a formagéo do ocidente. Editora
Vozes Limitada, 2014. p.40.

16 BRANDAO Junito de Souza. Mitologia Grega. V volume 1. Petropolis: Vozes, 1986. p.39.

"7 VERNANT, Jean Pierre. Mito e Religido na Grécia Antiga. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes.
2006.p.44.

45



Dessa forma, além da religido civica do pantedo grego, ja por volta do século VIII
a.E.C.'"!, desenvolve-se também o culto a mitos locais, a herdis especificos de cada
comunidade, com edificacdes erigidas em suas homenagens.

A importancia do culto ao heroi para a sociedade grega reside em sua funcdo de
coesdo social e territorial, bem como em seu papel distintivo dentro do sistema religioso,
atuando como uma categoria de seres sobrenaturais situados em uma zona intermediaria entre
deuses e mortais. Os herdis eram seres pereciveis, mas ligados ao divino em certa medida.
Estavam associados a locais especificos de manifestacdo, estabelecendo uma conexao direta
com o territério — esse local podia ser tanto o suposto timulo do her6i quanto um templo
dedicado ao seu nome.

Na narrativa hesiodica das ragcas, a Raga dos Herdis/Semideuses constitui uma
interrupcdo no processo continuo de decadéncia humana. Esses homens, guerreiros que
morreram em combates, guerras dolorosas ou expedi¢gdes arriscadas, recebem um destino
poéstumo singular. Enquanto a maioria dos homens da raca de bronze — que nao inclui os
herois — compartilha o destino comum dos defuntos anénimos do Hades, a existéncia dos
herdis se distingue justamente por escapar desse anonimato. Alguns deles sdo poupados da
banalidade da morte e alcangam uma forma de memoria duradoura, conferida pela
devocdo.'”

Alguns herois escapam ao anonimato do defunto e sdo recompensados por Zeus,
sendo transportados para as Ilhas dos Bem-aventurados (também chamadas de Ilhas
Hespérides). Nesses locais, desfrutam de uma existéncia afortunada e de uma vida livre de
fadigas, semelhante a que prevalecia na Idade do Ouro. Adquirem, assim, o privilégio de uma
vida quase imortal — embora ndo divina. Esse estatuto especial, conferido apds a morte,
associa-se a uma forma de culto que os eleva acima dos mortos comuns. Hesiodo estabelece
uma hierarquia entre deuses (theoi), daimones (espiritos)'?, herois e mortos.

Os herois, ou semideuses de Hesiodo, ndo correspondem aos daimones, mas estdo
relacionados a0 mundo dos hypdchthonioi, termo que indica uma existéncia ligada a terra,
porém abaixo de sua superficie (subterranea).'?' O culto herdico contrasta com os simples

ritos funerarios — como oferendas de bolos e libagdes de agua, leite, mel ou vinho. Esses

"8 VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. S&o Paulo: Difusdo Européia do Livro,
1972.p.13.

1o . As Origens do Pensamento Grego. Sao Paulo: Difusdo Européia do Livro, 1972.p.81.

120 Vale ressaltar que a palavra “daimon” posteriormente vai tornar-se a palavra demonio, mas em
seu sentido original, serve para se referir a espiritos divinos, personificagdes de conceitos mais
abstratos como por exemplo: Fome, Medo, Pavor e Sorte.

121 VERNANT, Jean Pierre. Mito e Pensamento entre os Gregos. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1990. p.
101.

46



ritos, destinados a “abrir as portas do Hades” para o defunto, eram restritos ao circulo
familiar e tinham por objetivo permitir seu desaparecimento definitivo deste mundo.

No entanto, mesmo o culto finebre comum recorria a procedimentos de comemoragao
— estelas, oferendas, monumentos — para que o “ndo-ser do morto” assumisse a forma de
uma presenca na memoria dos sobreviventes.'” Trata-se de um acréscimo 4 memoria do
guerreiro, algo que lhe era entregue para reafirmar sua exceléncia; como dito anteriormente, o
geras.

Paul Veyne, em seu livro Os Gregos Acreditavam em seus Mitos?, traz um exemplo
da manifestacdo do fantasma de um herdi chamado Protesilau — cujo tumulo era cultuado
por um camponés pobre. Seu fantasma aparecia tanto para aquele que realizava o culto em

seu timulo quanto para os camponeses vizinhos:

“Longe de meter medo, o fantasma do herdi ¢ muito amado; da conselhos aos cultivadores, é um
pressagio de chuva e bom tempo; as pessoas da regido dirigem seus votos a este heroi, rabiscam

suas suplicas sobre a estdtua, que se tornou informe, que se acha acima do timulo, pois Protesilau

cura todas as enfermidades.”'?

Nessa passagem, podemos perceber que o culto ao herdi possuia um carater mais
popular, disseminado pelo territorio e reforcando as afinidades que uniam os membros dos
setores rurais e das aldeias. No corpo civil da sociedade, os herois instalados no coragdo da
cidade — na 4agora — corporificavam a memoria do arcageta (fundador) ou do ecista
(fundador de uma col6nia).

Eram cultuados, ainda, como patrocinadores dos diversos componentes do corpo
civico, incluindo tribos, fratrias e demos, assumindo assim uma funcdo integradora que
articulava identidade, territdrio e coesdo comunitaria.'*

Para estabelecer uma conexdo e familiaridade com este trabalho, podemos citar
Aquiles, que passou a ser cultuado nao apenas em Troia — onde € descrito seu timulo ao
lado de Patroclo, venerado por muitos, incluindo tessalios e persas, bem como por Alexandre,
o Grande, que afirmava descender do proprio herdi ali sepultado —, mas também em

diversos outros locais.

122 VERNANT, Jean Pierre. Mito e Religido na Grécia Antiga. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes.
2006.p. 46.

123 PAUL, Veyne. Acreditavam os Gregos em seus Mitos. Unesp Editora, 2014.p. 56.

124 VERNANT, Jean Pierre. Mito e Religido na Grécia Antiga. Sao Paulo: WMF Martins Fontes.
2006.p. 68.

47



Seu culto difundiu-se para cidades como Elis, na propria Tessalia (regido de origem do heréi),
para Esparta, onde possuia um santuario, e at¢ mesmo para a Magna Grécia, em centros como
Tarento, Locris e Crotona.

E possivel encontrar manifestagdes de seu culto até mesmo no atual Mar Negro, em
uma ilha conhecida como “Ilha Branca” ou “Ilha da Cobra”, préxima a Ucrania, onde lhe era

atribuida uma espécie de divindade marinha, atuando como protetor dos navegantes.'*

25 BURTON, Diana. Aquiles imortal. Grécia & Roma , v. 63, n. 1, p. 1-28, 2016.
48



7. Conclusao

A andlise dos poemas homéricos demonstra que o ideal heroico ndo ¢ fixo, mas
resultado de uma tradigdo em constante reelaboragdo. Entre a areté guerreira de Aquiles, a
responsabilidade civica de Heitor e a astiicia de Odisseu, revela-se um mosaico de
exceléncias que expressa as tensdes sociais, politicas e religiosas da Grécia arcaica. Ao
observar a passagem do mundo heroico para a pdlis, torna-se evidente que a figura do herdéi
acompanha a transformagdo das estruturas sociais gregas. O que era exceléncia individual
torna-se virtude coletiva; contudo, o impulso agonico e competitivo permanece como nucleo
da identidade grega.

Os herdis homéricos permanecem vivos porque seus mitos oferecem respostas
simbdlicas as questdes fundamentais da existéncia humana — honra, morte, gloria, retorno,
identidade. Ao estuda-los, compreendemos ndo apenas uma €poca, mas 0 modo como os
gregos pensavam, lembravam e se reconheciam enquanto comunidade. Entre o impeto de
Aquiles, a coragem de Heitor e a astlcia de Odisseu, reconhecemos multiplas formas de ser
her6i — e multiplas formas de ser humano.

Assim, compreender os herdis homéricos significa compreender a propria estrutura
mental, ética e politica que sustentou a formagdo do mundo grego. Como demonstram

t'*® ¢ Finley'”’, o mito ndo apenas narra o passado: ele ordena a memoria, modela

Vernan
valores e orienta praticas coletivas. Ao revelar as tensdes entre gloria e mortalidade, entre
exceléncia e limite, entre desejo individual e ordem comunitaria, o ideal heroico homérico
expressa as inquietagdes fundamentais de uma sociedade em transi¢do — e, simultaneamente,
as questoes perenes da condi¢do humana.

Dessa forma, conclui-se que os ideais herdicos ndo desaparecem com o tempo;
transformam-se. O que permanece ¢ a for¢ca simbodlica do herdi, cuja imagem continua a
inspirar, instruir e interpelar, funcionando como eixo de continuidade entre o mundo antigo e
as leituras contemporaneas de identidade, coragem e memoria. A areté, ainda que
inalcancavel em sua plenitude, persiste como horizonte ético e imaginario, assegurando aos

herdis — e aos homens que os evocam — um lugar duradouro na histéria da cultura

ocidental.

126 \VERNANT, Jean-Pierre. Mito e religido na Grécia antiga. Sao Paulo: WMF Martins Fontes,
2006.p.15.
27 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988. p.22.

49



A areté, ainda que inatingivel plenamente, impulsiona cada um deles e, de certo
modo, também a nds, que continuamos a buscar sentido, reconhecimento e permanéncia em

um mundo sempre em mudanga.

50



8.Referéncias

- Fontes:
HOMERO. lliada. Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013.

Traduzido por Frederico Lourenco.

HOMERO. Odisséia. Sao Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013.

Traduzido por Frederico Lourenco.

- Bibliografia:
ANDRE, Alessandra. O culto Herdico: associagdo entre o espago de culto e o espago
politico. Rito e celebracdo na Antiguidade.
APOLODORO. Biblioteca Mitologica. Madrid: Editora AKAL Classic, 1987. Traduzido por
José Calderdn Felices;

BRANDAO Junito de Souza. Mitologia Grega. V volume 1. Petropolis: Vozes, 1986.

BRANDAO Junito de Souza. Mitologia Grega. V volume 3. Petropolis: Vozes, 1987

BURTON, Diana. Aquiles imortal. Grécia & Roma, v. 63,n. 1, p. 1-28, 2016.

CARDOSO Ciro Flamarion Santana. A cidade-estado antiga. Sdo Paulo: Editora Atica, 1985.

COSTA, Lorena Lopes da. Troianas de Euripides (415 a. C.): a guerra injusta e o fim da
linhagem dos herois. Anos 90, 25(47). 111-134.

DETIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as asticias da inteligéncia. Odysseus
Editora, 2008.

EYLER, Flavia Maria Schlee. Historia antiga: Grécia e Roma: a formagdo do ocidente.

Editora Vozes Limitada, 2014.

FINLEY, Moses Israecl. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presenca, 1988.

51



HESIODO. Trabalhos e dias. Sao Paulo: Editora Iluminuras, 1996. Traduzido por Mary de
Camargo Neves Lafer.

MALTA, André. 4 Selvagem Perdig¢do: Erro e Ruina na Iliada. Sao Paulo: Editora Odysseus,
2006.

MALTA, André. O Resgate do Cadaver: O ultimo canto d’A lliada. Sao Paulo: FFLCH/USP.
Junho de 2000.

NAGY Gregory. O Heréi Epico. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por

Félix Jacome.

NAGY, Gregory. Homeric Questions. Austin: University of Texas Press, 1996.

PACHECO, Antonio De Padua. A Honra, A Gloria E A Morte Na Iliada. Clube de Autores,
2021.

PAUL, Veyne. Acreditavam os Gregos em seus Mitos. Unesp Editora, 2014.
PIRES, Francisco Murari. 4 areté heroica e a Guerra de Troia: o melhor dos aqueus

(Aquiles, Ajax e Odisseu), Sociedade Brasileira de Estudos Cldssicos, v9,1997.

QUEIROZ, Jacquelyne Tais Farias. Ritos funebres e cadaveres ultrajados: Homero e os
direitos dos mortos. SIMPOSIO NACIONAL DE HISTORIA 26 (2011): 1-16.

REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Illiad. Ed.
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992.

SOUZA, Marcos Alvisto Pereira de. 4 Guerra na Grécia Antiga. Sao Paulo: Editora
Atica,1988.

TAVARES, Jodao Milton Walter. Da Mitologia Grega a Psicandlise: a fung¢do do heroi.
Dissertagao (Mestrado em Psicologia) - Universidade Estadual de Maringa, 2016.

VERNANT, Jean Pierre. (1978). A Bela Morte e o Cadaver Ultrajado. Discurso, (9), 31-62.

52



VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Sao Paulo: Difusao Européia do
Livro, 1972.

VERNANT, Jean Pierre. Mito e Pensamento entre os Gregos. Rio de Janeiro: Paz e Terra,
1990.

VERNANT, Jean Pierre. Mito e Religido na Grécia Antiga. Sao Paulo: WMF Martins Fontes.
2006.

53



