
 

 

Alexandre Saraiva da Silva 
 

 

 

 
 

Areté: o Ideal Heroico da Tradição Homérica e sua Alteração 
no Período Pós-Homérico 

 

 

 

Monografia apresentada à Graduação em 

História da PUC-Rio como requisito 

parcial para obtenção do título de Bacharel 

e Licenciatura em História. 

 

Orientador: Prof. Marcos Guedes Veneu 

Co-Orientador: Prof. Antonio Carlos 

Mattoso Salgado 

 

 

 

Rio de Janeiro 

2025  

1 
 



Agradecimentos 
 

 

Agradeço primeiramente a instituição Pontifícia Universidade Católica do Rio de 

Janeiro (PUC-RIO) , pois sem ela esse trabalho jamais seria feito. Aos professores: Marcos 

Guedes Veneu que com um sorriso no rosto sempre me incentivou no caminho da História 

Antiga e Antonio Mattoso pelos puxões de orelha com relação aos significados presentes no 

mito e pelas indicações de leitura enriquecedoras. 

  ​ Agradeço também aos amigos que aturaram minha falação sobre o tema aqui presente 

e pelas dicas de como prosseguir com a pesquisa. Também não posso deixar de agradecer aos 

funcionários do departamento, pois o café que preparavam foi o néctar necessário para 

recuperar minhas forças durante os anos da graduação. 

​ Também não posso deixar de fora os louros de Tainá, minha namorada, minha Flor de 

Acácia, que assim como Eurídice para Orfeu, manteve minha mente em foco e a mera 

presença foi suficiente para me fazer seguir adiante, persistindo com calma. Obrigado, Te 

amo. 

 A minha mãe e irmã, que sempre respeitaram meu espaço quando necessitava 

estudar, além de aturar meu mau humor durante o andamento da pesquisa. Além dos 

indispensáveis amigos que me acompanharam desde antes de minha admissão na faculdade, o 

Grupo dos Farofas ainda vive. 

Devo agradecer principalmente a minha tia, Hildete, pois sem seu apoio desde o 

início, talvez eu não teria seguido na graduação, para mim ela é como Tétis que sempre está 

ao lado de Aquiles quando ele mais precisa. 

Por fim, agradeço aos deuses Atena e Hermes por me guiarem com sabedoria no 

caminho dos heróis.  

2 
 



Resumo: 

Este trabalho dedica-se ao estudo dos ideais heroicos presentes nos poemas 

homéricos, partindo do exame de figuras como Aquiles, Heitor e Odisseu que articulam 

diferentes expressões da excelência (areté), da honra (timé) e da glória (kléos) no universo 

épico da Ilíada e da Odisseia. Partindo da compreensão de que a tradição homérica é produto 

de uma longa transmissão oral fixada pela escrita apenas no período arcaico, investiga-se o 

modo como tais narrativas preservam vestígios da sociedade micênica ao mesmo tempo em 

que refletem a estrutura social emergente da pólis. A partir das contribuições de autores como 

Gregory Nagy, Moses Finley e Jean-Pierre Vernant, demonstra-se que o herói grego constitui 

uma figura liminar, situada entre o humano e o divino, cuja excelência se constrói na 

competição (agón) e na constante necessidade de afirmar superioridade frente aos pares. 

O estudo analisa Aquiles como modelo do herói combatente, movido pela busca da 

glória imperecível e marcado pelo paradoxo entre o desejo entre uma vida breve e a opção 

pela vida curta presente na bela morte no campo de batalha. Heitor, por outro lado, aparece 

como a personificação do dever cívico, orientado pela proteção da pólis e pela 

responsabilidade familiar, representando uma forma mais moderada e comunitária de 

heroísmo. Já Odisseu desloca o ideal heróico para a dimensão da astúcia, articulando sua 

excelência ao retorno (nostos) ritualístico, cujo retorno à luz e à vida sintetiza tanto sua glória 

pessoal quanto o restabelecimento da ordem. 

A pesquisa discute ainda a profunda transformação dos valores heróicos no período 

pós-homérico, especialmente com o advento da pólis e da reforma hoplítica, que substituem a 

excelência individual do guerreiro aristocrata pela eficácia coletiva do corpo cívico. Não 

obstante essa mudança, a memória heróica permanece estruturante da identidade grega, 

perpetuado não apenas pela literatura, mas também pelo culto aos heróis, que consagrou 

figuras como Aquiles, Heitor e Odisseu em diversos espaços do mundo helênico. Assim, o 

estudo demonstra que os ideais heróicos, longe de se extinguirem, são constantemente 

reelaborados, funcionando como alicerces éticos, religiosos e simbólicos da sociedade grega 

e como elementos fundamentais para a compreensão de sua tradição cultural. 

 

Palavras -chaves: História. Aquiles. Culto ao Herói. Ilíada. Odisséia.  

3 
 



Abstract: 
This work is dedicated to the study of heroic ideals present in Homeric poems, 

starting from the examination of figures such as Achilles, Hector, and Odysseus, who 

articulate different expressions of excellence (areté), honor (timé), and glory (kléos) in the 

epic universe of the Iliad and the Odyssey. Starting from the understanding that the Homeric 

tradition is the product of a long oral transmission fixed by writing only in the archaic period, 

it investigates how such narratives preserve vestiges of Mycenaean society while reflecting 

the emerging social structure of the polis. Based on the contributions of authors such as 

Gregory Nagy, Moses Finley, and Jean-Pierre Vernant, it is demonstrated that the Greek hero 

constitutes a liminal figure, situated between the human and the divine, whose excellence is 

built on competition (agón) and the constant need to assert superiority over peers. 

 

The study analyzes Achilles as a model of the combatant hero, driven by the pursuit 

of imperishable glory and marked by the paradox between the desire for a short life and the 

choice for the short life present in the beautiful death on the battlefield. Hector, on the other 

hand, appears as the personification of civic duty, guided by the protection of the polis and 

family responsibility, representing a more moderate and communal form of heroism. 

Odysseus, in turn, shifts the heroic ideal to the dimension of cunning, articulating his 

excellence with the ritualistic return (nostos), whose return to light and life synthesizes both 

his personal glory and the reestablishment of order. 

 

The research also discusses the profound transformation of heroic values ​​in the 

post-Homeric period, especially with the advent of the polis and the hoplite reform, which 

replaced the individual excellence of the aristocratic warrior with the collective effectiveness 

of the civic body. Despite this change, heroic memory remains a structuring element of Greek 

identity, perpetuated not only by literature but also by the cult of heroes, which consecrated 

figures such as Achilles, Hector, and Odysseus in various parts of the Hellenic world. Thus, 

the study demonstrates that heroic ideals, far from disappearing, are constantly reworked, 

functioning as ethical, religious, and symbolic foundations of Greek society and as 

fundamental elements for understanding its cultural tradition. 

 

 

 

Keywords: History. Achilles. Cult of the Hero. Iliad. Odyssey.  

4 
 



Sumário 
 

 

1. Introdução……………………………………………………………………………….....9 

2. O Herói e seus Ideais…………………………………………………………………..…14 

3. Aquiles e Heitor..…………………………………………………………………………23 

4. Odisseu………..…………………………………………………………………………..32 

5. A Mudança dos Ideais Heróicos e o Culto ao Herói……………………………………40 

6. Conclusão………………………………………………………….……………………...49 

7. Referências………………………………………………….…………………………….51

5 
 



Lista de Ilustrações 
 
Figura 1 - Odysseus and Neoptolemos ……………………………………………………29

6 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Meu amigo, se tendo fugido desta 

guerra pudéssemos  

viver para sempre isentos de velhice e 

imortais,  

nem eu próprio combateria entre os 

dianteiros 

nem te mandaria a ti para a refrega 

glorificadora de homens.  

Mas agora, dado que presidem os 

incontáveis destinos  

da morte de que nenhum homem pode 

fugir ou escapar,  

avancemos, quer outorguemos glória a 

outro, ou ele a nós.”  

(Ilíada, Canto XII. verso 325) 

7 
 



 

8 
 



1.​ Introdução 

Com este trabalho temos como objetivo estudar os múltiplos ideais heroicos presentes 

nos poemas homéricos, como a Ilíada e a Odisséia. Busca-se apresentar o conceito do herói e 

de seu ideal na figura de Aquiles, bem como as virtudes presentes em Heitor e Odisseu, 

evidenciando as variações entre esses modelos de excelência. A imagem do herói — seja ele 

guerreiro ou pensante —  permeia o imaginário coletivo do ser humano através das eras, 

manifestando-se em diversas culturas; por meio delas, podemos refletir aspectos essenciais da 

condição humana. No mundo da pólis, com suas regras e com o cidadão assumindo 

protagonismo, a presença da figura do herói permanece relevante como elemento unificador, 

visto que muitos heróis tornam-se fundadores ou protetores da própria cidade, fenômeno 

observado nos cultos aos heróis. Essa figura do herói divinizado, seja por cultos ou mito (oral 

ou escrito), passa a representar a luta pela sobrevivência quanto a engenhosidade necessária 

para superar os obstáculos da existência. 

Primeiramente deve-se entender que a sociedade descrita por Homero na Ilíada e 

Odisséia não é a mesma retratada por Hesíodo ou Heródoto. Esses que não eram 

contemporâneos aos acontecimentos da Guerra de Tróia e, muito provavelmente, tampouco 

do próprio Homero — cuja existência, inclusive, é frequentemente questionada. 

O fato é que o mito da famosa Guerra de Tróia, transmitido por meio da narrativa 

oral, assim como os demais mitos da sociedade grega, até que, por fim, foram fixados pela 

escrita. Homero mesmo supostamente teria vivido mais de trezentos anos após a guerra que 

relata, e é perceptível essa evocação de uma memória quando invocar as Musas, seres divinos 

que representam uma memória que não é apenas lúdica, nem se resume a puro 

entretenimento, mas é carregada de significados religiosos e culturais que vinculam o povo a 

uma unidade identitária..1 Como Vernant diz:  

 
“Essas narrativas, esses mýthoi, tanto familiares quanto foram escutados ao mesmo tempo que se 

aprendia a falar, contribuem para moldar o quadro mental em que os gregos são muito 

naturalmente levados a imaginar o divino, a situá-lo, a pensá-lo.”2 

 

Como citado acima, as crianças cresciam imersas nos mitos; as histórias dos heróis 

faziam parte de seu cotidiano, sendo transmitidas oralmente e fixando-se não apenas no 

imaginário coletivo, mas também em uma tradição que as firmava como integrantes daquela 

2 Vernant, Jean-Pierre. Mito e religião na Grécia antiga. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2006.p.15. 

1 Em muitos momentos da Ilíada, o mais célebre é: HOMERO. Ilíada. (Canto I, verso 1-7). São Paulo: 
Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p. 89. 

9 
 



cultura e daquela sociedade. Como diz Gregory Nagy em seu livro Homeric Questions: “A 

tradição não é apenas um sistema herdado, pois ela vem à vida no dia-a-dia de pessoas reais 

em situações reais”.3  

Os poemas homéricos foram escritos por volta do século VI a.E.C por ordem do 

tirano Pisístrato de Atenas4, quando essa tradição, antes preservada oralmente, volta a se fixar 

— agora por meio da escrita — em um período em que a Grécia apresentava uma 

organização social distinta, que vai além dos vínculos familiares, pautada não apenas na 

ligação de parentela, mas também pela Diké (Δίκη), a justiça. A Grécia de Heródoto, Hesíodo 

e Homero diferia significativamente entre si; encontravam-se mais organizadas socialmente, 

já não estruturadas como as cidades palacianas da época pré-homérica, nas quais imperava a 

vontade do rei-herói — muito embora fosse esse o passado que Homero buscasse retratar em 

seus poemas —,  mas configurada como uma Grécia de pólis regradas, das assembleias, da 

Ágora. 

A pólis surgiu no século VIII como uma resposta aos basileûs (βασιλεύς, no grego 

clássico) e, como afirma Alessandra André-Mestre, autores como Vernant, Finley e 

Vidal-Naquet, nos apresentam documentação que apontam o desequilíbrio social promovido 

pela concentração de terras nas mãos dos aristocratas.5 

É nessa sociedade que os poemas homéricos — fixados pela escrita no século VI — 

ganham maior importância, pois, como mencionado anteriormente, os mitos eram 

transmitidos oralmente, e a fixação escrita desses relatos promoveu uma união identitária 

pan-helênica. Trata-se de um momento de transição, algo que se reflete de maneira evidente 

nos mitos homéricos.6 

Para compreendermos a mudança desses ideais, é necessário, antes, entender o que 

era um herói e qual era o ideal heroico homérico presente nas obras atribuídas a Homero. Os 

poemas homéricos eram narrativas já consolidadas oralmente no século VIII a.E.C., que 

relatavam as aventuras de personagens pertencentes ao imaginário coletivo; por isso, sua 

veracidade não era objeto de questionamento, tema que surgiria apenas posteriormente, com 

os pensadores e filósofos gregos. Apesar de haver motivos legítimos para discutir sua 

verossimilhança, o consenso dos estudiosos indica que os dois épicos de Homero — Ilíada e 

Odisseia — possuem seu corpo de referências históricas nos séculos XI e X a.E.C., ainda que 

6 MOSES, Finley. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Editora Presença, 1982. 

5______. O culto Heróico: associação entre o espaço de culto e o espaço político. Rito e celebração 
na Antiguidade, p.102. 

4ANDRÉ, Alessandra. O culto Heróico: associação entre o espaço de culto e o espaço político. Rito e 
celebração na Antiguidade, p.102. 

3 NAGY, Gregory. Homeric Questions. Austin: University of Texas Press, 1996.p.15. 

10 
 



pretendam narrar acontecimentos de um período anterior, o micênico, durante os séculos XIII 

e XII a.E.C.7 Portanto, tratam-se de representações distorcidas do passado micênico, 

elaboradas a partir da mentalidade do período arcaico, que tinha à disposição de sua memória 

as estruturas de uma era posterior à invasão dórica.8  

A poesia homérica preserva elementos que remetem à Era Micênica (final da Idade do 

Bronze, encerrada por volta de 1100 a.C.), fenômeno que sugere a transmissão da poesia 

épica desde aquele período. Estudiosos observam que Homero parece “arqueologizar”, 

transportando o leitor para esse passado mítico, e diversos elementos presentes nos poemas 

permitem essa análise. Homero reflete esse mundo antigo ao descrever heróis, aristocratas e 

reis vivendo em palácios cercados por muralhas; e a cidade mais proeminente desse cenário é 

Micenas, “muito rica em ouro!”9 como afirma Nestor no canto VII da Ilíada, ou ainda no 

canto XI: “honra ao rei de Micenas, rica em ouro”10.Esses trechos reforçam a característica 

marcante da cidade cujo rei era Agamêmnon, chefe dos demais reis e heróis da Ilíada.  

Outra característica micênica reforçada no poema é a presença dos mégara, as salas 

do trono típicas das arquiteturas palacianas do período, como vemos na descrição do palácio 

de Alcínoo na Odisseia, evocando a opulência dessa riqueza mítica: 

 
“É facilmente reconhecível: até uma criança te poderia  

lá levar, porque não são construídas de forma parecida   

as casas dos Feaces como o palácio de Alcínoo,   

herói. Quando te cercarem os edifícios e o pátio,   

vai depressa para a grande sala, onde encontrarás   

a minha mãe: ela senta-se à lareira, à luz do fogo,   

e fia lã, purpúrea como o mar, maravilha de se ver!,  

reclinada contra uma coluna. As escravas sentam-se à sua  volta.  

Aí, contra a mesma coluna, está o trono de meu pai,   

onde se senta como um imortal a beber o seu vinho.”11 

  

Nos tempos em que Homero viveu, o palácio micênico já não era o centro de poder, 

embora as cidades tenham se desenvolvido ao seu redor. O mesmo pode ser dito dos 

11 HOMERO. Odisséia. (Canto VI, Verso 300-309). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia 
das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço. 

10______. Ilíada. (Canto XI, Verso 46). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 
2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p.285. 

9 HOMERO. Ilíada. (Canto VII, Verso 180). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p. 216. 

8 SOUZA, Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Ática,1988.p. 22. 
7 MOSES, Finley. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Editora Presença, 1982.p. 45. 

11 
 



combates em carros, desconhecidos por Homero e seus contemporâneos, mas característicos 

das guerras micênicas. “Os outros deuses e os homens, senhores de carros de cavalos, 

dormiram toda a noite.”12 Na Ilíada, aqueles que possuíam carros de guerra ou cavalos eram 

os heróis, os aristocratas, o que conferia a esse grupo de guerreiros mais um atributo de 

distinção e fortuna. Não à toa, Heitor muitas vezes recebe o epíteto de “Domador de 

Cavalos”, e, em outros momentos, Homero emprega expressões como “Dânaos de rápidos 

poldros” ou “Troianos domadores de cavalos”. 
Devemos retomar aqui a função de Homero como um aedo (ἀοιδός), um canto que 

canta as façanhas dos heróis de outrora. Os aedos, de acordo com James M. Redfield em sua 

obra La tragedia de Héctor, são veículos e guardiões da alta cultura, sendo respeitados e 

frequentemente considerados dotados de talento concedido pela Musa, ainda que pudessem 

ser cegos — como no caso do próprio Homero — e, portanto, inaproveitáveis para outros 

tipos de trabalho. Além disso, o autor distingue dois métodos de canto do aedo: o “canto para 

algo”, no qual a canção acompanha cerimônias e danças; e o “canto pelo canto”, em que o 

aedo interpreta e é ouvido em silêncio pela plateia.13 

Sendo assim, para Redfield, a Ilíada insere-se nesse segundo tipo de canto, voltado à 

contemplação e à narrativa heróica, em que o ato de cantar é também um ato de criação. 

Embora os temas da Ilíada — as guerras, os heróis e seus destinos — fossem amplamente 

conhecidos pelo público, cada performance constituía uma recriação, uma nova realização do 

poema “ao atuar”. Essa renovação constante era possível graças ao domínio do bardo sobre a 

linguagem formular e a métrica do hexâmetro. A forma poética, mais do que um simples 

acompanhamento musical, derivava do próprio argumento narrativo, e apenas um cantor 

experiente, “destro na linguagem formular da épica”14, era capaz de produzir um poema 

coeso e esteticamente consistente. Tal maestria não era produto individual, mas resultado de 

uma arte transmitida e refinada por muitas gerações de poetas, em um processo de 

aprendizagem e dedicação contínuos. 

 Essa tradição de transmissão oral consolidou-se em torno da celebração do kléos, as 

“ações gloriosas dos homens” (kléa andrón), núcleo do ideal heróico grego. O bardo, ao 

14______. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Iliad. Ed. Destino/Ensayos, Barcelona, 
1992.p. 31. 

13 REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Iliad. Ed. 
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992.p. 31. 

12 HOMERO. Ilíada. (Canto II, Verso 1-2). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 
2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p. 108. 

12 
 



cantar, conferia kléos aos heróis, perpetuando suas façanhas e assegurando-lhes uma forma de 

imortalidade simbólica vinculada à memória, à sepultura e ao monumento (sêma). 

A presença da Musa, por sua vez, legitima a autoridade do poeta e confere veracidade 

à poesia épica. Ao invocá-la, o aedo reivindica um conhecimento que ultrapassa os limites 

humanos, pois as Musas, filhas da Memória (Mnemosýne), são as detentoras do saber sobre 

aquilo que, sem elas, seria esquecido. É por meio dessa inspiração divina que o poeta se torna 

capaz de reconstruir o passado de modo singular, distinto dos relatos meramente humanos. 

Contudo, a verdade da poesia homérica não reside em sua precisão factual, mas em sua 

capacidade de transformar o acontecimento em kléos, isto é, em uma verdade poética e 

culturalmente significativa. O mundo heroico, ao ser recriado pelo canto, deixa de ser uma 

realidade histórica e passa a constituir uma propriedade dos poetas — uma “segunda 

realidade” idealizada, na qual a comunidade pode reconhecer e refletir seus próprios valores. 

Assim, tanto a Ilíada quanto a Odisseia configuram-se como um fenômeno público e 

coletivo. A poesia oral homérica, enraizada na prática performática dos aedos e legitimada 

pela inspiração das Musas, constitui um fato social de grande relevância: uma arte de função 

pública, destinada a preservar, transmitir e reconfigurar os ideais de uma civilização. Ao criar 

um universo simbólico no qual a memória, a glória e a ordem social são reafirmadas, o poeta 

homérico não apenas narra o passado, mas também dá forma e sentido ao imaginário coletivo 

grego. 

É nesse ponto que nasce o herói na perspectiva homérica, e somente compreendendo 

o que é um herói podemos entender quais eram os ideais que estruturavam a sociedade na 

qual viviam os homens presentes na poesia, com seus renomes, falhas e conquistas. 

 

13 
 



2. O Herói e seus Ideais 

Etimologicamente há controvérsias sobre o real significado de “héros” (herói), o  

professor Junito de Sousa Brandão em seu livro “Mitologia Grega vol.3” tem algo a dizer 

sobre o significado desse termo: 

 
“Etimologicamente, héros talvez se pudesse aproximar do indo-europeu serva, da raiz ser-, de que 

provém o avéstico hauvaiti -”ele guarda”- e o latim seruare - “conservar, defender, guardar, velar 

sobre, ser útil”-, donde herói seria o guardião, o defensor, o que nasceu para servir”.15 

 

Essa citação nos apresenta as principais características de um herói: aquele que surge 

para ser útil, para proteger, um combatente que se envolve em conflitos e que, como veremos 

mais adiante neste trabalho, constitui uma figura intrinsecamente atrelada ao povo, seja como 

entidade religiosa, seja como símbolo de linhagem genealógica. 

O herói grego, nas narrativas homéricas, nada mais era do que um guerreiro 

aristocrata. A palavra Áristoi (ἄριστοι, no grego clássico) significa “os melhores”, e esses, 

por sua vez, alegavam descendência dos deuses, justificando assim sua superioridade sobre os 

homens comuns. Francisco Murari Pires distingue dois tipos de guerreiros presentes nos 

exércitos da Ilíada: os Áristoi e os prómakhoi, diferenciando os heróis de renome — como 

Aquiles, Diomedes, Odisseu ou Heitor — dos demais guerreiros anônimos.16 

A sociedade helênica homérica é um espelhamento do próprio panteão de deuses que 

cultuam; trata-se de uma aristocracia organizada em torno do oîkos, a propriedade que 

constitui a unidade básica da sociedade, englobando família, terras e economia doméstica. 

Essa sociedade homérica já não possuía mais o palácio micênico em abundância, e este 

deixara de se destacar quantitativamente, permanecendo apenas como referência qualitativa. 

Assim, os deuses no monte Olimpo e os mortais instalados em palácios micênicos — como 

os de Micenas, Pilos, Esparta ou Tebas — estabelecem paralelos estruturais. A esses palácios 

pertencem a maioria, senão todos, os heróis presentes na mitologia grega: homens 

bem-nascidos, mas fadados a tragédias em busca da glória, seja por seu sangue semidivino, 

seja pelo cumprimento de alguma profecia. 

Esse guerreiro, portanto, buscava, por meio das atividades bélicas, formas de 

enaltecer suas qualidades; perseguia a glória (kléos, κλέος no grego clássico) com fervor e 

vivia de modo a exaltá-la, pois “a guerra fundamentava e justificava os privilégios 

16 PIRES, Francisco Murari. A areté heróica e a Guerra de Tróia: o melhor dos aqueus (Aquiles, Ájax 
e Odisseu). Sociedade Brasileira de Estudos Clássicos, v9,1997.p. 153. 

15 BRANDÃO Junito de Souza. Mitologia Grega. V volume 3. Petrópolis: Vozes, 1987.p.15. 

14 
 



aristocráticos diante do povo comum”.17 Esses confrontos bélicos dificilmente se 

assemelhavam aos retratados na famosa Guerra de Tróia, em que inúmeros guerreiros de 

cidades distintas se uniam por uma causa maior. Pelo contrário, as cidades da Hélade — 

nome do território em que viviam os gregos, razão pela qual eram chamados de helenos — 

eram, nas palavras do professor Junito de Souza Brandão, “[...] territorialmente diminutos, 

mas independentes entre si, preludiando já no século XVI a.C. o que seria a Grécia 

clássica…”.18 

 Não havia entre eles uma consciência social que os unisse como um único povo; não 

possuíam qualquer noção de obrigação além da familiar. Viviam para a afirmação de sua 

valentia, buscando, acima dos demais, a vitória e o poder.19 A forma de conduta do guerreiro 

homérico era, em sua essência, competitiva, de modo que sua vontade prevalecia sobre a dos 

outros, o que evidencia a inexistência de uma ideia nacional ou de comunidade.20 

Podemos ver essa característica em muitos momentos na Ilíada, como por exemplo 

nesta fala de Heitor: 

 
“Ó Zeus e demais deuses, concedei-me que este meu filho  

venha a ser como eu, o melhor entre os Troianos; que seja tão  

ilustre pela força e que pela autoridade seja rei de Ílion.  

Que no futuro alguém diga ‘este é muito melhor que o pai’, 

ao regressar da guerra. Que traga os despojos sangrentos  

do inimigo que matou e que exulte o coração da sua mãe!”21 

 

A esse trecho, Finley acrescenta: “Nenhuma consciência social nestas palavras, 

nenhum vestígio de Decálogo, nenhuma responsabilidade além da familiar, nenhuma 

obrigação por nada nem ninguém: apenas a afirmação da sua própria valentia, a sua própria 

marcha para a vitória e poder.”22 Essa observação reforça o caráter agônico do guerreiro 

heroico e os preceitos que o constituem. 

 Dessa maneira, os confrontos ocorriam entre os reis de uma pólis — ou oîkos — e os 

de outra, fosse por gado, terras ou riquezas pessoais de outro rei; e os combates eram travados 

de forma individual. Esses tesouros consistiam, em geral, em objetos de bronze, ferro ou 

22 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988.p.27 

21 HOMERO. Ilíada. (Canto VI, Verso 476-481). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.209 

20 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Ática,1988.p. 25. 
19 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988.p.27 
18 BRANDÃO Junito de Souza. Mitologia Grega. Volume 1. Petrópolis: Vozes, 1986.p. 69. 
17 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Ática,1988.p. 24. 

15 
 



ouro; com menor frequência, prata ou tecidos. Seu objetivo era proporcionar prazer estético 

ao proprietário, mas, além disso, funcionavam como símbolo de riqueza, pois a palavra grega 

para “tesouro”, keimélion, traduz-se literalmente como “algo que pode ser acumulado”. 

Assim, o acúmulo desses bens representava a prosperidade de seu possuidor e era empregado 

em ocasiões específicas para presentear outros,23embora o tesouro não fosse destinado a 

permanecer indefinidamente acumulado.  

O gado era o maior símbolo de riqueza e, por isso, o principal motivo de saques, já 

que também funcionava como unidade de valor.24 No entanto, essa riqueza não era 

cumulativa: para o rei, o tesouro não existia para ser guardado sob sua custódia, mas como 

símbolo a ser exibido àqueles que passavam por sua cidade. Muitos desses bens eram 

conservados até o momento de serem transmitidos como presentes; e um rei era considerado 

próspero conforme a qualidade e a quantidade dos dons que oferecia aos que desfrutavam de 

sua hospitalidade. 

Vale ressaltar que a noção de póleis — isto é, de cidades-estado — não estava 

plenamente desenvolvida na época representada na Ilíada e na Odisseia, sendo uma 

concepção posterior, presente na vida do homem grego apenas a partir do século VIII a.C. Os 

combates, portanto, eram travados de forma individual — diferentemente do combate 

coletivo caracterizado pelo grupo de soldados enfileirados, com seus escudos protegendo uns 

aos outros, modelo que surgiria apenas com a revolução hoplítica. A luta ocorria entre os 

melhores guerreiros de cada exército, aqueles de maior renome. 

Hesíodo, em sua obra intitulada Trabalhos e Dias, apresenta um catálogo das eras da 

humanidade, conhecido como o “Mito das Cinco Raças”, no qual uma delas é a Raça dos 

Heróis, distinta das demais, representadas por metais preciosos: Ouro para os primeiros 

homens; Prata para a segunda geração; Bronze para a terceira; os Heróis; e, por fim, aquela 

em que supostamente viveriam tanto o autor quanto os homens atuais, a de Ferro. 

 É nessa Era dos Heróis que se situam os personagens presentes nas narrativas 

míticas, mais especificamente aqueles que participaram de conflitos como os de Tebas e Troia 

e que teriam sido destruídos por sua própria arrogância e pela necessidade bélica de glória.25 

Essa idade dos heróis, portanto, corresponde a um período em que o homem excedia as 

25 HESÍODO. Trabalhos e dias. São Paulo: Editora Iluminuras, 1996. Traduzido por Mary de Camargo 
Neves Lafer.p.33. 

24 HOMERO. Ilíada. (Canto XI).São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013. 
Traduzido por Frederico Lourenço.p. 304 - 307. Em que Nestor, um dos reis aqueus(gregos) relata 
uma de suas aventuras de juventude na qual enfrentou os Epeios (um povo vizinho de Pilos) por 
gados. 

23FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988.p.59 

16 
 



normas de seu grupo em relação à virtude que orientava suas ações. Virtudes essas que, como 

dons, levavam esses homens a competir para demonstrar que seus valores eram superiores 

aos dos demais.26 

A glória do guerreiro era pautada, portanto, em seu valor pessoal; a própria guerra se 

estruturava dessa forma, na qual apenas o rei era lembrado por enfrentar ou matar outro. Vale 

ressaltar que esse valor pessoal presente nos heróis homéricos difere de nossa noção moderna 

de individualismo. No caso desses personagens, trata-se de uma individualidade personalista, 

ancorada em suas linhagens heróicas. Isso é recorrente nas narrativas homéricas, em que a 

genealogia é constantemente utilizada para referenciar um personagem — como, por 

exemplo, Pelida para Aquiles; Atrida para Agamêmnon e Menelau; Laertida para Odisseu; 

Tidida para Diomedes, entre outros. 

No herói grego, há a necessidade de se sobressair aos demais, de demonstrar-se 

superior ao outro — um desejo de singularidade que podemos observar de forma exemplar na 

maior figura heróica dos poemas homéricos: Aquiles. 

 Aqui entra a questão do espólio de guerra, amplamente presente na Ilíada e na 

Odisseia, em que, após a morte de um guerreiro de renome, inicia-se uma disputa por sua 

armadura ou pela partilha dos prêmios após a conquista de uma cidade. O espólio era crucial 

para a validação da valentia heroica: representava a parte que cabia ao guerreiro da riqueza 

conquistada em batalha e simbolizava sua coragem, pois, em uma sociedade iletrada, eram 

necessários símbolos materiais que comprovassem suas façanhas.27 Caso esse espólio lhe 

fosse retirado, ocorreria uma quebra de sua honra, rebaixando-o à condição de apenas mais 

um dos soldados sem renome que compunham as fileiras dos reis. Essa situação aparece de 

forma emblemática no canto I da Ilíada, quando Agamêmnon retira de Aquiles a posse de 

Briseida, que naquele momento era sua cativa — seu espólio de guerra.28 

Esse herói, muitas vezes um ser situado entre o humano e o divino, pertence aos dois 

mundos, mas, por sua condição de mortal, está fadado a permanecer entre os demais homens, 

sendo o domínio imortal um limite intransponível. Alguns trágicos, outros nem tanto, os 

heróis e heroínas29 são frequentemente arrogantes por cruzarem uma linha que lhes é vedada; 

assim nasce a noção de hýbris (ὕβρις), a desmedida, um limite imposto ao mortal que, ao 

ultrapassá-lo, incorre em grande risco de vida. Como exemplo, podemos citar Belerofonte, 

29 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988.p.31. 

28 HOMERO. Ilíada. (Canto I). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013. 
Traduzido por Frederico Lourenço. 

27 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Ática,1988.p.24 
26 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses.Lisboa: Presença, 1988.p. 27. 

17 
 



que, após suas aventuras, tentou ascender ao Olimpo e tornar-se igual aos deuses, 

atravessando a fronteira que separa o mortal do divino, o que resultou em sua queda e quase 

morte.30  

Isso ocorre porque o herói não age com segundas intenções: em sua essência, ele é, e 

em seus atos será sempre guiado pela necessidade de se provar. Por esse motivo, alguns 

heróis são vistos com maus olhos por outros, como ocorre com Odisseu e seus ardis. 

Podemos observar aqui os conceitos que compunham a representação do ideal 

heróico, aquele que orientava as ações do herói. O agón (Ἀγών) correspondia ao espírito 

competitivo que pautava a sociedade grega; o termo se traduz como disputa ou competição e, 

como apontado anteriormente, os jogos constituíam uma forma de reafirmar a excelência 

aristocrática do guerreiro. Já a kléos, a glória, é a gratificação pelos feitos do herói, aquilo que 

o imortaliza na memória do povo através dos séculos — o mais próximo que um guerreiro 

mortal pode chegar da imortalidade dos deuses. Devemos mencionar também a timé (τιμή), a 

honra ou valor moral, que, como dito anteriormente, pode ser ferido, como vemos no trecho a 

seguir: 

 
“Vai-te para casa com as tuas naus e com os teus companheiros; 

rege os Mirmidões. Pois de ti não quero saber,  

nem me interessa a tua ira. E deste modo te ameaçarei:  

uma vez que Febo Apolo me arrebata Criseida, 

mandá-la-ei embora numa das minhas naus e com companheiros  

meus, mas irei depois à tua tenda buscar Briseida de lindo rosto,  

essa que te calhou como prêmio, para que fiques bem a saber  

quanto mais forte que tu eu sou! Que doravante a outro repugne  

declarar-se meu igual e comparar-se comigo na minha presença!”31 

 

 Aqui, Agamêmnon ameaça Aquiles e, posteriormente, concretiza essa ameaça, 

fazendo com que o herói perca Briseida. Nesse momento, a mulher é uma cativa de Aquiles, 

e, na partilha das riquezas, cabe a ele como um bônus que, tanto quanto os itens de valor, 

serve para ressaltar sua excelência no combate. 

Mas a areté (ἀρετή), que é a virtude ou excelência do guerreiro, constitui aquilo pelo 

qual ele se destaca.32 Trata-se de uma questão mais complexa, intrinsecamente ligada ao herói 

32 PIRES, Francisco Murari. A areté heróica e a Guerra de Tróia: o melhor dos aqueus (Aquiles, Ájax 
e Odisseu), Sociedade Brasileira de Estudos Clássicos, v9,1997.p. 153. 

31 HOMERO. Ilíada. (Canto I, verso 179-187)São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.94 

30 Apud Píndaro, Ode Ístmica 7. 44 

18 
 



e à sua busca por elevar-se acima dos demais; a areté abrange todos os termos presentes no 

ideal heroico. Cada herói possui a sua virtude particular, e, na obra homérica, ela é 

constantemente evocada para referenciá-lo e engrandecê-lo. É por causa dessa excelência que 

vemos os heróis competirem; é por ela que tentam alcançar a glória, pois, como mencionado 

anteriormente, buscavam firmar-se acima dos outros. 

No entanto, essa busca pela excelência plena jamais é alcançada — nem mesmo por 

aquele que representa a figura do herói combatente por excelência: Aquiles. Podemos pensar 

a areté como uma grande concha de retalhos, na qual cada retalho pertence a um herói 

distinto; essa noção faz com que os personagens estejam constantemente em competição uns 

com os outros, mas apenas em conjunto compõem a excelência plena que todos almejam. 

Assim, o ideal heroico é uma junção de características: o herói é uma parte de um conjunto, 

um fragmento de um mosaico que sempre se compara aos demais. O agón — e, por 

consequência, a areté — manifesta-se apenas quando o indivíduo heróico se depara com o 

outro, seja por meio da competição, da guerra ou do discurso. 

O tratamento heróico se estende até os ritos funerários, para os quais existe um 

conjunto de regras a ser seguido no sepultamento de um herói. Na Ilíada, vemos cenas 

funerárias importantes, como a cremação do corpo de Pátroclo, seguida do sacrifício de doze 

príncipes troianos, além de doze troianas destinadas a chorar sua morte. Os ritos funerários 

são organizados de acordo com a glória do herói e, em alguns casos, incluem jogos fúnebres 

nos quais outros heróis competem por prêmios, de modo que, mesmo na morte, se possa 

honrar o falecido.33 

Durante os combates singulares, é próprio do comportamento heroico o uso do 

discurso antes de se lançarem um contra o outro; nesses momentos, expõe-se a areté do herói, 

seus feitos e aquilo que planeja fazer com o adversário derrotado. A captura do corpo também 

fazia parte do modus operandi heroico, pois visava possibilitar um resgate por parte dos 

inimigos; caso esse resgate não fosse realizado de forma adequada, poderia ocorrer o ultraje 

do cadáver. Para um herói grego, a mutilação do corpo equivalia ao impedimento dos ritos 

fúnebres, interrompendo, assim, a continuidade de sua existência após a morte.34 

No entanto, de forma paradoxal, a morte é um elemento fundamental para a definição 

dos ideais heroicos, e sem ela a manutenção do status heróico não se sustenta. A morte está 

intrinsecamente ligada ao tratamento do cadáver e à garantia dos ritos fúnebres, que 

34 VERNANT, Jean Pierre. A bela morte e o cadáver ultrajado. Discurso, 1978 (9),p. 31-62. 

33 Para o funeral de Heitor, veja: HOMERO. Ilíada. São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia 
das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.677. Também, para a questão dos jogos 
fúnebres de Pátroclo, veja a página 628. 

19 
 



constituem um privilégio do morto: o géras (Γῆρας). Trata-se de um caráter distintivo, e a 

perda do géras implica também a perda do status heróico, como ocorre com Aquiles ao ser 

privado de Briseida. Agamêmnon, por exemplo, considerava sua parte do butim — o troféu 

— como um géras, um sinal de status que demonstrava sua posição como guerreiro. Ele 

argumentava que não seria digno se fosse o único entre os argivos a não possuir um géras.35  

O géras também se aplicava ao géras da realeza, entendido como o dom que um rei 
entregava ao seu sucessor. Os chefes de família esperavam que seus filhos transmitissem 
tanto as posses da casa quanto o géras que o povo lhes havia outorgado, referindo-se à sua 
propriedade e ao seu status. A todo instante, o herói se preocupa com esse destino inevitável 
no campo de batalha e, sobretudo, com a manutenção de seu géras. Podemos citar, como 
exemplo já familiar, a epígrafe que abre este trabalho: 

 
“Meu amigo, se tendo fugido desta guerra pudéssemos  

viver para sempre isentos de velhice e imortais,  

nem eu próprio combateria entre os dianteiros 

nem te mandaria a ti para a refrega glorificadora de homens.  

Mas agora, dado que presidem os incontáveis destinos  

da morte de que nenhum homem pode fugir ou escapar,  

avancemos, quer outorguemos glória a outro, ou ele a nós.” 36 
 

Nessa fala do rei Sárpedon a seu amigo Glauco, podemos compreender que o ideal 

heroico não se define primariamente pela coragem diante da morte, mas pela honra que se 

espera após ela — e pelo temor de sua negação. Os combates eram travados não apenas pela 

vitória, mas também pela defesa dos mortos. Muitas vezes, os combatentes esqueciam a 

própria causa que os havia levado ao campo de batalha para impedir o ultraje e proteger o 

corpo de um companheiro, mesmo que isso lhes custasse a própria vida. 

Quando aplicado aos mortos, o géras constitui as honras fúnebres e o funeral devido 

ao herói. Com base nessa noção, os homens do mundo homérico são merecedores de 

funerais: os procedimentos fúnebres já estão incluídos em seu géras desde o nascimento, 

independentemente de sua conduta ter sido considerada boa ou má.37Podemos observar essa 

concepção no teatro grego, especialmente em Ájax, de Sófocles, em que, mesmo tendo 

37 QUEIROZ, Jacquelyne Taís Farias. Ritos fúnebres e cadáveres ultrajados: Homero e os 
direitos dos mortos. SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA 26 (2011): 1-16. p. 8. 

36 HOMERO. Ilíada. (Canto XII, verso 322-328). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.94 

35 HOMERO. Ilíada. (Canto I, Verso 118-119) São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p. 92. 

20 
 



cometido uma falta imperdoável contra os chefes de guerra dos argivos, ao herói não são 

negados os ritos fúnebres. 

A morte faz parte da tragédia do herói, pois ela decorre de sua posição intermediária 
entre homens e deuses e de sua luta inevitável contra o destino (Moira), que é selado e 
ordenado através do rito fúnebre. Vale lembrar que a principal distinção trágica entre o herói 
e os deuses reside na oposição fundamental entre imortalidade e mortalidade: os deuses são 
imortais, imperecíveis (athanátoi), enquanto os homens perecem (thnetoí), sendo chamados 
de “míseros” (deiloí) e tendo uma vida “finita, lacunar e incompleta”. São “semelhantes às 
folhas”, ora plenos de vida, ora definhando.38  

A busca pela glória e o combate em defesa de seu renome constituem o meio pelo 
qual o herói — parte mortal e parte divina — tenta aproximar-se dos deuses; contudo, sua 
natureza mortal sempre o conduz em direção contrária. Como se afirma na Ilíada: “Pensa, ó 
Tidida, e cede! Não queiras pensar coisas iguais às que pensam os deuses, pois não é a 
mesma a raça dos deuses imortais e a dos homens que caminham sobre a terra.”39 

O trato do corpo, portanto, era de suma importância para a manutenção do status 

heroico, pois, como afirma Jacquelyne Taís Farias Queiroz em seu texto “Ritos fúnebres e 

cadáveres ultrajados: Homero e os direitos dos mortos”: 
 

“... observamos várias passagens em que um guerreiro ameaça seu oponente prometendo não 

permitir que o outro obtivesse ritos fúnebres de seus familiares, bem como referências constantes 

ao medo dos heróis – não o medo da morte, mas o medo de, depois da morte, terem seus cadáveres 

ultrajados.”40 

 

Esse medo surge porque, para o grego, havia de fato uma “segunda vida” após a 

morte, uma nova existência que só poderia ser alcançada caso os ritos fúnebres fossem 

cumpridos à risca. O elemento mais importante desses ritos era o cuidado com o corpo e as 

homenagens prestadas ao falecido. Ao longo de toda a Ilíada, essa questão é recorrente: o 

temor do ultraje ao cadáver aparece repetidamente e está presente até mesmo na invocação às 

Musas, quando o aedo pergunta às deusas a explicação para a morte de tantos heróis que 

haviam ultrajado os corpos de seus inimigos.41 

A ameaça ao corpo do inimigo estava presente até nos discursos que precediam o 

combate, visando intimidar e amedrontar o adversário diante do destino inevitável da luta. 

41 HOMERO. Ilíada. (Canto V, Verso 1-7). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 
2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.89. 

40 QUEIROZ, Jacquelyne Taís Farias. Ritos fúnebres e cadáveres ultrajados: Homero e os direitos 
dos mortos. SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA 26 (2011). p.1. 

39 HOMERO. Ilíada. (Canto I, Verso 440-442). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.180. 

38 MALTA, André. O Resgate do Cadáver: O último canto d’A Ilíada. São Paulo: FFLCH/USP. Junho 
de 2000. p. 72. 

21 
 



Essas ameaças serviam para impor ao inimigo a excelência guerreira do herói, 

demonstrando-lhe que sua areté era superior. Há muitos momentos célebres que retratam esse 

recurso retórico, mas trago aqui o trecho citado por Jacquelyne Taís Farias Queiroz, no qual 

Odisseu declara, após matar Soco: 

 
“Desgraçado! Teu pai e tua excelsa mãe não te fecharão  

os olhos na morte, mas as aves de rapina que devoram  

carne crua te dilacerarão, batendo todas cerradas as asas 

 à tua volta. Por mim, se morrer, sepultar-me-ão os Argivos.”42 

​  
Não à toa o abutre é utilizado como símbolo da destruição que o cadáver sofrerá no 

campo de batalha ao ser abandonado sem os ritos fúnebres, assim como os cães são 

empregados para representar essa violação do corpo. Ambos os animais são símbolos de 

Ares, o deus da guerra, considerado o mais sanguinário de todos, cujo epíteto Ανδρειφóντής 

(Andreiphóntes) significa “o destruidor de homens”. Ares, como personificação da guerra, 

carrega em si a própria lógica do ultraje ao cadáver. 

Em suma, os heróis descritos na Ilíada e na Odisseia são espelhamentos de uma elite 

aristocrática, utilizados para a valorização dos direitos e privilégios da nobreza helênica. 

Valiam-se do elemento religioso para justificar sua ascensão ao poder por meio da linhagem 

divina. Eram personalistas, tomando a si próprios como ponto de referência para tudo o que 

ocorria ao seu redor; movidos pelo espírito de disputa, envolviam-se frequentemente em 

desavenças com outras cidades.43 

 

 

43 SOUZA, Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Ática,1988.p. 
82. 

42 HOMERO. Ilíada. (Canto XI, Verso 452-455). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.298. 

22 
 



3. Aquiles e Heitor 

Falar de herói grego é falar de Aquiles. Esse personagem está tão profundamente 

associado à imagem do guerreiro ideal grego que é impossível abordar esse tema sem 

mencionar seu nome. Protagonista da Ilíada, embora ausente em boa parte da narrativa, 

Aquiles é tema de inúmeros debates e figura central em diversos estudos, tendo rendido 

ampla discussão entre pesquisadores. 

Aquiles, de acordo com o mito, é um hēmítheos, um semideus, assim como muitos 

outros heróis e, por consequência, um áristos, príncipe e líder de um exército: os famosos 

mirmidões. Trata-se de uma elite de soldados cuja origem é divergente nas tradições: em uma 

versão, descendem de um rei chamado Mirmidão;44 em outra, mais mítica, sua criação se 

deve a um ato divino de Zeus, que teria transformado as formigas (do grego mýrmeks) de 

uma ilha em soldados para fazer companhia a seu filho, Éaco.45 Aquiles é filho de Peleu, um 

rei mortal das terras da Ftia — localizada na Tessália — que descendia do próprio Zeus, e de 

Tétis, uma deusa marinha, filha de Nereu e integrante do grupo das cinquenta Nereidas..46 

Sobre a figura de Aquiles, Gregory Nagy escreve: “Trata-se de uma figura monolítica 

e intensamente intransigente, que escolheu ativamente uma morte violenta ao invés da vida, 

de modo a garantir a kléos, ao ser relembrado para sempre no seio da poesia épica.”47 

“Canta, ó deusa, a cólera de Aquiles, o Pelida…”48 é como Homero dá início à Ilíada, 

deixando explícito do que se trata o épico e quem é seu protagonista. Pela tradução de 

Frederico Lourenço, que opta pela palavra “cólera”, mas que para um melhor entendimento 

usaremos do termo “Ira” pois simplifica melhor o conceito atrelado a Aquiles.  

Idealizado como o guerreiro perfeito em essência, todas as vezes que é citado ou que 

está presente na Ilíada, Aquiles é acompanhado de um adjetivo que ressalta sua superioridade 

bélica, sua areté. Mesmo quando o assunto são outros personagens, há ali a sombra de 

Aquiles. É, indiscutivelmente, o guerreiro ideal sobre o qual Homero canta em seus versos. 

Nele vemos presentes todos os requisitos do ideal heróico. É possuidor de valores tão 

extremos que a mera menção da desonra fragiliza sua areté guerreira e o leva à ira; aliás, a 

48 HOMERO. Ilíada. (Canto I, Verso 1). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 
2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.109. 

47 NAGY, Gregory. O Herói Épico. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por Félix 
Jácome.p. 31. 

46 ______. Biblioteca Mitológica. Madrid: Editora AKAL Classic, 1987. Traduzido por José Calderón 
Felices.p.102. 

45 ______. Biblioteca Mitológica. Madrid: Editora AKAL Classic, 1987. Traduzido por José Calderón 
Felices.p.100. 

44 APOLODORO. Biblioteca Mitológica. Madrid: Editora AKAL Classic, 1987. Traduzido por José 
Calderón Felices.p.19 

23 
 



própria Ilíada trata da ménis (Μῆνις), ou seja, a ira de Aquiles diante da hýbris que o 

comandante do exército grego, Agamêmnon, comete contra sua honra guerreira. 

Mesmo quando amigos próximos imploram pelo seu retorno ao combate na guerra de 

Tróia, Aquiles é encontrado entoando sua lira, cantando os feitos dos homens, alheio ao 

combate e ao sofrimento dos companheiros: 

 
Caminharam ao longo da praia do mar marulhante,  

rezando muito ao Sacudidor da Terra, que a segura,  

para que facilmente persuadissem o grande espírito do Eácida.  

Chegaram às naus e às tendas dos Mirmidões  

e encontraram-no a deleitar-se com a lira de límpido som,  

bela e bem trabalhada, cuja armação era de prata —  

lira que ele arrebatara depois de destruir a cidade de Eécion.  

Com ela deleitava o seu coração, cantando os feitos gloriosos  

dos homens; e só Pátroclo estava sentado à sua frente,  

ouvindo em silêncio, à espera que o Eácida parasse de cantar.49 

 

Aquiles então age de acordo em não dobrar seus valores em favor dos demais, e 

somente quando sofre uma grande perda é que se reconcilia com seus companheiros e retorna 

ao combate. É nessa grande perda que vemos a extrapolação do personagem, dotado de uma 

ira tão intensa que sua descrição só havia sido usada anteriormente ao se referir à fúria dos 

deuses.50 

Essa atitude de recusa diante do combate é vista como negativa pelos demais 

presentes. Aquiles passa a se isolar em sua ira, condenado pelos companheiros por possuir 

um espírito tão enfurecido, que o faz abandonar os demais aqueus para a morte na guerra. 

Esse tipo de erro de espírito é um conceito chamado áte (Ἄτη), que significa insensatez ou 

engano.51 

É sobre essa questão que se debruça a Ilíada: a ira de Aquiles se dá através da áte que 

recai sobre o herói no canto IX, que trata da comitiva de heróis que vai até a tenda de 

Aquiles, levando palavras de reconciliação de Agamêmnon para o Pélida. Entre os heróis 

estão Odisseu, Ájax e Fênix — este último tutor de Aquiles e alguém a quem o guerreiro via 

como uma figura paterna. O objetivo era ofertar a Aquiles prêmios inigualáveis: 

51 VERNANT, Jean-Pierre. A bela morte e o cadáver ultrajado. Discurso 9 (1978). p. 33. 

50 NAGY Gregory. O Herói Épico. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por Félix 
Jácome.p. 31. 

49 HOMERO. Ilíada. (Canto IX, Verso 182-191). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.249. 

24 
 



 
“sete trípodes sem marca de fogo, dez talentos de ouro,  

vinte caldeirões resplandecentes, doze poderosos cavalos  

premiados, que ganharam prêmios pela velocidade.  

Desprovido de despojos não seria o homem a quem  

tais coisas coubessem, nem lhe faltaria ouro precioso,  

se fosse senhor de tais prêmios como os que para Agamêmnon  

obtiveram seus cavalos de casco não fendido.  

Dará ainda sete mulheres peritas em trabalhos irrepreensíveis,  

mulheres de Lesbos; quando tomaste Lesbos bem construída  

escolheu-as, elas que pela beleza vencem todas as raças das mulheres.”52 

 

Mas, mesmo assim, Aquiles recusa os prêmios, pois sua honra havia sido abalada, sua 

areté posta de lado, e o herói estava convicto de retornar para casa, abandonando assim a 

guerra e o renome que traria à sua figura. A restituição dos bens e a manutenção do que lhe é 

devido por direito — seu géras —, e a recusa do mesmo, constituem a afirmação absoluta de 

sua areté, que ultrapassa a hierarquia social. 

Em seu discurso de recusa, Aquiles afirma que não há nada a agradecer a quem luta 

incansavelmente e que há “um único preço para o valente e para o covarde”, pois morrem 

juntos. Ele compara-se a um pássaro que alimenta seus filhotes passando fome, arriscando 

constantemente a própria vida sem obter nada além de tristeza para a alma. O herói lista as 

doze cidades que saqueou por mar e as onze por terra, e afirma ter entregado os despojos a 

Agamêmnon. Ressente-se de que Agamêmnon tenha recebido os despojos, repartido pouco e 

ficado com o resto — e, especialmente, do estopim que ocasionou essa atitude: o roubo de 

seu “troféu”, referindo-se a Briseida, que era o seu géras.53 

Agamêmnon, ao oferecer os presentes, estava afirmando implicitamente sua 

superioridade sobre Aquiles. Ele estava oferecendo incluir o herói em sua esfera de 

influência; Aquiles reconhece que o que lhe foi pedido é submissão. A recusa de Aquiles 

culmina em uma reavaliação da vida em oposição ao géras (honra material) e ao kléos 

(glória); ao rejeitar os presentes e o convite para a submissão, Aquiles opta por voltar para 

sua pátria, afirmando que é isso que seu coração arrogante o incita a fazer. No entanto, ele 

não parte, mas estabelece um voto que o prende ao conflito. 

53 REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Iliad. Ed. 
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 10 

52 HOMERO. Ilíada. (Canto IX, Verso 264-272). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p. 252. 

25 
 



No entanto, o desdobramento dessas questões se dá apenas no canto XVI, com a 

morte de Pátroclo, concluindo sua áte ao destroçar o cadáver de Heitor. Posteriormente, essa 

insensatez é abandonada no canto XXIV, com a entrega do corpo de Heitor para que os ritos 

fúnebres sejam devidamente concluídos.54 

Como apresentado no estudo de Francisco Murari Pires, Aquiles é uma peça 

fundamental para o exército grego, seja religiosamente — por conta de uma profecia que 

determinava a vitória dos aqueus apenas se Aquiles fosse para a guerra — ou bélica, pois esse 

herói-modelo é a lança do exército, é ele a potência de ataque e é referenciado como tal, 

enquanto seu primo, Ájax Telamônio, não menos famoso, embora menos habilidoso, 

representava o escudo dos helenos.55 Seu abandono do combate representa, então, uma falta 

de reação guerreira que, apesar dos esforços — principalmente vindos de Diomedes no canto 

V da Ilíada — faz com que o exército grego acabe por recuar diante do avanço dos troianos. 

Ao herói são postas duas escolhas: ter uma vida longa, mas sem glória, ou uma vida 

curta, mas com glória imperecível (kléos áphthiton). E, como diz o professor Moreno em seu 

podcast intitulado Noites Gregas: “Na narrativa mitológica e heróica, quando a personagem 

se depara com esta dualidade, vence sempre o lado que lhe dará a glória.”56 

Aquiles afirma que seu destino conduz à aura da glória póstuma.57 E é esse o ímpeto 

que o impele a retornar à história da qual é protagonista, ao final, quando Pátroclo, seu 

amante, é morto. Assim, seu ímpeto guerreiro se acende novamente e, fazendo as pazes com 

Agamêmnon, o exército grego começa a ter vantagem mais uma vez. 

Se formos sintetizar o personagem, podemos dizer que tanto a força de Aquiles 

quanto sua maior fraqueza vêm de seu êthos (ἦθος), sua própria excelência guerreira. Vale 

ressaltar que esse orgulho do homem homérico não se trata de algo psicológico; pelo 

contrário, é definido por seus valores exteriores, pelo olhar do outro sobre sua figura.58 É 

assim que funciona a areté guerreira quando colocada contra a de outro guerreiro. 

A potência de ataque do exército heleno retorna, e com ela se concretiza a morte de 

Heitor, líder dos troianos. É nesses dois guerreiros que vemos personificado o embate entre o 

58 REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Iliad. Ed. 
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 23 

57 VERNANT, Jean Pierre. (1978). A Bela Morte e o Cadáver Ultrajado. Discurso, (9), 31-62.p. 32. 

56  Cláudio Moreno (A Batalha dos Deuses), Noites Gregas, n.77, 15 de novembro de 2024. 
<https://open.spotify.com/episode/47J5JmDloLcXEk7Ip0Othp?si=7177cede84d5407c> acessado em: 
10 de novembro de 2025. 

55 PIRES, Francisco Murari. A areté heróica e a Guerra de Tróia: o melhor dos aqueus (Aquiles, Ájax 
e Odisseu). Sociedade Brasileira de Estudos Clássicos, v9,1997. p. 156. 

54 MALTA, André. A Selvagem Perdição: Erro e Ruína na Ilíada. São Paulo: Editora Odysseus, 2006. 
p. 6-7. 

26 
 

https://open.spotify.com/episode/47J5JmDloLcXEk7Ip0Othp?si=7177cede84d5407c


guerreiro combatente — o herói épico que busca a kléos acima de tudo — e um novo tipo de 

herói, um que está, sim, imerso naquele mundo do agón, da disputa e da competição, mas que 

traz outro sentido para o combate. É onde vemos, pela última vez na Ilíada, a disputa da areté 

dos heróis. 

Graças à sua opção pela bela morte, a excelência de Aquiles é consumada, elevando-o 

ao estado de glória duradoura, por meio de uma vida curta e repleta de combates gloriosos, 

fazendo com que o fulgor de seu nome e sua figura singular sobrevivam na memória dos 

homens. Seu feito é um exemplo para os homens vindouros, garantindo que a sua glória 

(kléos) chegue às gerações futuras.59 No entanto, sua trajetória é marcada por um paradoxo: 

ele questiona ativamente o valor dessa morte e, em sua fúria, tenta negar a bela morte ao seu 

maior adversário, Heitor, por meio de atos de ultraje que desvirtuam a própria ética heroica.60 

Somente a intervenção de Príamo, pai de Heitor, o conduz à piedade, permitindo que o poema 

termine com a realização dos ritos funerários, pois, na figura do velho rei de Tróia, Aquiles 

vê seu pai, Peleu, aguardando-o retornar da guerra e se compadece diante daquela visão.61 

Houve, então, um reconhecimento de Aquiles na figura de Heitor,62 de modo que devolveu o 

cadáver e restabeleceu a ordem. 
Mas, da mesma forma que uma moeda possui dois lados, assim é com Aquiles e seu 

ideal de herói combatente: a outra face daquele que avança, que ataca, é a defesa — aquele 

que impede, que protege — e, para contrapor o ímpeto de Aquiles, está Heitor. 

Filho do rei Príamo e da rainha Hécuba de Tróia, Heitor é, nas palavras de seu pai, 

como um deus entre os homens. Na Ilíada, Heitor faz o contraponto a Aquiles: ambos são 

áristoi, heróis dotados de areté que entram em conflito e que ao combate devem se submeter 

para que seja decidido quem supera a quem. 

Ambos os heróis são faces da mesma moeda: enquanto um busca a glória para se 

provar superior, o outro — neste caso, Heitor — não deseja o combate e, em muitos 

momentos, repreende o irmão por ter dado início a essa guerra. No canto III da Ilíada, chega 

inclusive a incitar Paris ao combate individual, para que a guerra se resolvesse, poupando 

assim a vida de muitos homens.63 

63 HOMERO. Ilíada. (Canto III,Verso 38). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 
2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p. 139. 

62 REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Iliad. Ed. 
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 30 

61  HOMERO. Ilíada. (Canto XXIV, Verso 538-542). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia 
das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p. 565 

60 PACHECO, Antônio De Pádua. A Honra, A Glória E A Morte Na Ilíada. Clube de Autores, 2021. 
p.77. 

59 VERNANT, Jean Pierre. (1978). A Bela Morte e o Cadáver Ultrajado. Discurso, (9), 31-62.p. 31. 

27 
 



Posteriormente, no canto VII, Heitor se coloca diante dos demais, desafiando aquele 

que se considerava o “melhor dos aqueus”, e aqueles que conheciam suas habilidades bélicas 

não se voluntariaram para combatê-lo. Foi preciso que Nestor, o homem mais velho entre os 

soldados, se pronunciasse e incitasse o espírito de competição, o agón. Assim, dos guerreiros, 

nove se candidataram, mas, após um sorteio, Ájax foi o escolhido.64 

Heitor é protagonista de uma cena incomum, pois a Ilíada é um mito repleto de 

assembleias e batalhas, mas, no caso desse herói em específico, presenciamos uma cena mais 

doméstica, em que o príncipe troiano retorna a casa para acalmar a esposa (Andrômaca) e o 

filho (Escamândrio, ou Astíanax, como é chamado pelo povo de Tróia): 

 
“[...]o glorioso Heitor foi para abraçar o seu filho,  

mas o menino voltou para o regaço da ama de bela cintura 

 gritando em voz alta, assarapantado pelo aspecto de seu pai amado  

e assustado por causa do bronze e da crista de crinas de cavalo, 

que se agitava de modo medonho da parte de cima do elmo.  

Então se riram o pai amado e a excelsa mãe:  

e logo da cabeça tirou o elmo o glorioso Heitor,  

e deitou-o, todo ele coruscante, no chão da casa.  

Em seguida beijou e abraçou o seu filho amado…”65 

 

Podemos traçar um paralelo entre essa cena familiar entre Heitor e seu filho e a 

representação de uma pintura feita por Dorius no interior de um kýlix, aproximadamente de 

480 A.E.C., que mostra Neoptólemo, filho de Aquiles, recebendo as armas de seu falecido pai 

das mãos de Odisseu. Nessa representação, vemos as armas de Aquiles sendo seguradas por 

ambos os personagens de forma a compor o formato de um corpo humano. Neoptólemo 

encara o elmo, que traz gravado o rosto de seu pai — sendo essa, assim, a única vez em que 

viu as feições de Aquiles: 

65 ______. Ilíada. (Canto VI, Verso 466-474).São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p. 209. 

64 HOMERO. Ilíada. (Canto VII,Verso 191-199). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p. 217. 

28 
 



Figura 1 - A Armadura de Aquiles ​

 
Fonte: DOURIS. Odysseus and Neoptolemos. aproximadamente 480 a.E.C. interior de Kylix.66 

 

Neoptólemo receber a armadura de Aquiles é o mesmo que receber os ideais heróicos 

que seu pai representa, a areté parental herdada. Enquanto Heitor, ao ver que seu filho chora 

ao olhar para seu elmo reluzente, o retira para que a criança possa reconhecê-lo e se acalmar, 

Heitor espera que seu filho cresça e herde sua areté guerreira, que a utilize para governar pela 

força, protegendo seus súditos assim como ele fez. E, para Neoptólemo — também conhecido 

como Pirro —, seu pai era o símbolo máximo da guerra, da excelência na qual deveria se 

espelhar e que deveria honrar; já para Heitor, o filho era uma imagem de paz, de esperança. 

Heitor é esse herói que luta não porque quer se colocar à prova contra outros — 

embora, como relatado anteriormente, possamos vê-lo à frente dos demais, colocando-se em 

perigo para minimizar mortes —, mas porque há um motivo a mais para lutar. Heitor é o 

protetor da cidade, aquele que combate para defender a família e os moradores de Tróia. Tido 

como a última defesa dos troianos contra os guerreiros aqueus, ele não quer lutar, pois teme 

deixar a esposa viúva e o filho órfão, mas ainda assim assume seu papel como campeão de 

Tróia. É possível ver o caráter protetor do personagem presente em seu nome: Ἕκτωρ 

66 Disponível em: <https://www.perseus.tufts.edu/hopper/image?img=Perseus:image:1993.01.0321>. 
Acessado em: 31 nov. 2025 

29 
 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/image?img=Perseus:image:1993.01.0321


(Heitor) deriva de ἔχω, que se traduz como “ter” ou “possuir”, atribuindo o sentido de 

proteção — algo reforçado na Ilíada, pois tanto Heitor quanto seu filho, Astíanax — que 

tragicamente será morto ainda bebê — carregam no nome o sentido de protetor.67 

É notável os valores de Heitor, assim como seus objetivos ao liderar o exército 

troiano, como explicita João Milton Walter Tavares: “Heitor não vai à guerra atrás de mérito 

pessoal, como Aquiles o faz; ele tem a honra familiar e o futuro de sua esposa como 

principais motivadores para sua participação nas batalhas.”68  

Redfield via Heitor como um mártir das lealdades, uma testemunha das coisas deste 

mundo e um herói disposto a morrer pelas preciosas imperfeições da vida cotidiana. A 

história de Heitor é vista como a de um homem admirável que cai no erro sem deixar de ser 

admirável e que morre uma morte trágica, inevitável e, em certa medida, por sua própria 

culpa, mas imerecida.69 

O caráter de Heitor é amplamente explorado no épico, mostrando que, mesmo sendo 

um herói que não tem ligação sanguínea direta com nenhuma divindade — muito embora sua 

linhagem remonte, sim, aos deuses, pois, como vimos na primeira parte deste capítulo, a 

ligação com o divino era sua reafirmação como soberano —, ainda assim era capaz de feitos 

considerados sobre-humanos. No canto XII, no episódio da investida contra o acampamento 

aqueu, Heitor ergue uma pedra — objeto comum nos combates presentes na Ilíada, sendo 

que, nesse canto em particular, o uso de pedras é excessivo: 

 
Heitor segurou e levou uma pedra que estava à frente  

dos portões, grossa embaixo, mas afiada em cima.  

Dois homens, os mais fortes do exército, não a levantariam  

facilmente com uma alavanca: homens como os que vivem  

hoje. Mas com facilidade Heitor levantou a pedra sozinho.70 

 

Heitor é, em suma, um herói como todos os outros presentes na Ilíada; é um igual de 

Aquiles e, portanto, vive pelas mesmas questões que pautam o ideal heróico. Mesmo diante 

da fala de outros personagens que evocam que Heitor seja prudente, o herói não hesita em 

70 HOMERO. Ilíada. (Canto XXII,Verso 445-449). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.323 

69 REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Iliad. Ed. 
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 4. 

68 TAVARES, João Milton Walter. Da Mitologia Grega à Psicanálise: a função do herói. Dissertação 
(Mestrado em Psicologia) - Universidade Estadual de Maringá, 2016. p. 52. 

67 COSTA, Lorena Lopes da. Troianas de Eurípides (415 a. C.): a guerra injusta e o fim da linhagem 
dos heróis. Anos 90, 25(47). 111-134. p. 126. 

30 
 



buscar a glória. É essa imprudência guerreira que vai mover o poema para sua concretude: 

sua morte pelas mãos de Aquiles. Trata-se da escolha pela morte gloriosa em vez de perder a 

honra entregando seu exército: 

 
“Mas agora destruí o exército por causa da minha insensatez  

e tenho vergonha dos Troianos e das Troianas de longas vestes,  

não vá algum homem mais vil e covarde dizer de mim:  

‘Confiante na sua força, Heitor destruiu o exército.’  

Assim dirão.”71 

 

A obrigação social pela proteção de sua pátria é uma noção não heróica, mais presente 

nos tempos contemporâneos à fixação dos poemas homéricos do que na sociedade do 

guerreiro aristocrático. Finley, sobre essa questão presente em Heitor, diz: “... o herói em 

breve desapareceria, porque a honra do herói era puramente individual, pois vivia ela e por 

ela lutava tão só em defesa dela e no interesse próprio.”72 

Heitor declara sentir aidós (vergonha) perante os “troianos e as mulheres troianas de 

longas vestes”, o que o impede de recuar da batalha como um covarde. Seu medo da morte é 

superado por um medo maior: o da desgraça. 

Seu erro fundamental é sua incapacidade de recuar, o que o isola do tecido social que 

ele luta para defender, tornando-o “prescindível”. Heitor, um herói fundamentalmente 

responsável, é derrotado pela própria bondade que o caracteriza, pois seu aídos o impede de 

fazer a escolha prática da sobrevivência.73 

Essa dualidade entre Heitor e Aquiles é tão intrínseca que dificilmente se fala de um 

sem mencionar o outro, pois os heróis representam os dois polos dessa sociedade personalista 

do agón. São ideais heroicos que se complementam, se mesclam e formam um todo — as 

virtudes e os defeitos que se acumulam no homem.74 

Sendo assim, se formos resumir os valores heroicos de Heitor, sua força vem do papel 

que assumiu para si: o de campeão e protetor de Tróia. 

 

 

74 TAVARES, João Milton Walter. Da Mitologia Grega à Psicanálise: a função do herói. Dissertação 
(Mestrado em Psicologia) - Universidade Estadual de Maringá, 2016. p. 56. 

73  REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Iliad. Ed. 
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. p. 125. 

72 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p. 111. 

71 HOMERO. Ilíada. (Canto XXII, Verso 104-108). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia 
das Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.508. 

31 
 



4. Odisseu 

Filho de Laertes e Anticleia, rei de Ítaca, Odisseu é um herói que foge do padrão 

apresentado até aqui. Como os demais, é um rei guerreiro, imerso no mundo da disputa pelo 

combate, da conquista da glória e movido pelos ideais heroicos, assim como os personagens 

citados anteriormente; porém, o que diferencia esse herói é sua areté. 

Odisseu é conhecido como “o de mil ardis”, ou seja, aquele capaz de pensar em 

muitas soluções, capaz de maquinar estratégias, de mente aguçada e de língua enganadora. 

Sua virtude está não só em suas habilidades no combate — que, mesmo assim, não o 

diminuem diante de outros guerreiros —, mas também em sua eloquência e em seu raciocínio 

rápido. É apresentado como a própria personificação da inteligência humana, pois logo no 

primeiro verso da Odisseia somos convidados a empatizar com o “homem versátil que tanto 

vagueou”.75 Essa versatilidade (ou “muitas voltas”) é um traço definidor de seu heroísmo, 

sendo ele frequentemente chamado de “astucioso” ou “de muitos engenhos” (polumékhanos), 

alguém que, em cada situação, encontra sempre a melhor saída. 

Vernant e Detienne, no livro Métis, ao falar da astúcia demonstrada pelo herói 

Antíloco para justificar sua conduta numa corrida de cavalos, o comparam a Odisseu. 

Ressaltam que, na Ilíada, Nestor — o mais velho dos heróis presentes na guerra — chama o 

rapaz de polýmetis, a “Astúcia feita Homem”. Essa astúcia prudente de Antíloco é comparada 

à conduta de Odisseu, que Homero designa pelo termo dólos (armadilhas).76 
Assim como Aquiles e Ájax, Odisseu é uma peça importante no exército dos aqueus. 

Se seguirmos a alusão de Murari sobre Aquiles ser a lança e Ájax o escudo do exército, 

podemos assumir que Odisseu é a mente do exército, a astúcia que o mantém firme diante dos 

inimigos.  

Quando ocorre a morte de Aquiles, uma lacuna se abre no exército grego, pois sua 

potência combativa se perde com a morte desse guerreiro distinto. Vemos, então, a formação 

de um dilema: quem é o melhor dos aqueus? É sobre esse tema que se debruça Francisco 

Murari Pires ao tratar da disputa pelas armas de Aquiles. Nessa disputa destacam-se, 

obviamente, Ájax Telamônio e Odisseu de Ítaca. 

76 DÉTIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as astúcias da inteligência. Odysseus Editora, 
2008.p. 30. 

75 HOMERO. Odisséia.(Canto I, Verso 1). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 
2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p. 43. 

32 
 



Embora, a meu ver, mais um nome devesse compor essa disputa: Diomedes, filho de 

Tideu, que demonstrou seu primor bélico no canto V, ferindo não apenas um, mas dois 

deuses.77 Contudo, essa questão não cabe à discussão deste trabalho. 

Neste episódio, é organizado um torneio no qual se decidiria quem seria digno das 

armas divinas de Aquiles e, após algumas provas, Ájax e Odisseu ficam empatados, ficando a 

cargo dos demais reis decidir qual dos dois seria o vencedor. Aqui se põe em jogo a virtude 

dos heróis, sua areté, que, no momento atual da guerra, já não se manifesta apenas pelo 

embate direto das forças, mas dá lugar a outra forma de combate: a ação da inteligência e da 

astúcia, a obra da mêtis (Μῆτις).78  

A escolha dos reis pelas virtudes de Odisseu ocasionará então a áte de Ájax e, por 

consequência, seu suicídio. 

Ao elegerem Odisseu como o melhor dos aqueus, consagram a habilidade, a astúcia e 

a estratégia — todos atributos de métis — como táticas essenciais para fazer a guerra e obter 

a vitória em combate, tão importantes quanto o ataque (Aquiles) e a defesa (Ájax). 

Faz parte da métis abranger uma vasta pluralidade de planos e domínios. A 

inteligência astuciosa manifesta-se em diversas áreas, incluindo as armadilhas de um 

personagem ardiloso como Odisseu. A mêtis é definida como uma forma de pensamento 

complexa, que implica um conjunto coerente de atitudes mentais. Para o indivíduo dotado de 

métis, como Odisseu, que está confrontado com uma realidade múltipla e mutável, a 

inteligência deve ser suficientemente artificiosa e flexível para ceder a todos os sentidos, 

procedendo de maneira “curva” para atingir indiretamente o objetivo.79 

No primeiro capítulo de Métis: As Astúcias da Inteligência, intitulado “A Corrida de 

Antíloco”, Odisseu é qualificado por Nestor com o epíteto polýtropos (“o de muitas voltas”) e 

polýmekhanos (“o de muitos expedientes” ou “astúcias”), que indicam sua expertise em 

emboscadas; é também referido como polýmetis. A mêtis de Odisseu, ao contrário da falta de 

prudência (aphradéia) dos jovens ou da simples força, permite que o herói triunfe sobre o 

mais forte por meio da astúcia. Esse domínio da mêtis confere a Odisseu habilidades tão 

essenciais quanto sua perícia bélica:  

 

79 DÉTIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as astúcias da inteligência. Odysseus Editora, 
2008.p. 10. 

78 PIRES, Francisco Murari. A areté heróica e a Guerra de Tróia: o melhor dos aqueus (Aquiles, Ájax 
e Odisseu). Sociedade Brasileira de Estudos Clássicos, v9,1997.p. 161. 

77 HOMERO. Ilíada.(Canto V). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013. 
Traduzido por Frederico Lourenço. 

33 
 



“O mestre em trapaças, o mágico das palavras, no momento de tomar a palavra finge ser incapaz 

de abrir a boca, por não conhecer os rudimentos da arte oratória. Tal a duplicidade de uma métis 

que, apresentando-se sempre de forma distinta do que é, aparenta-se a essas realidades mentirosas, 

essas potencias de engano que Homero designa pelo termo dolos: o cavalo de Tróia, o leito de 

amor de liames mágicos, a isc para a pesca, todos são armadilhas que dissimulam, sob exteriores 

seguros e sedutores, a artimanha que dentro de si mesmos esconde”80 

 

Nesse trecho podemos ver, conferida a Odisseu, uma característica quase divina, 

digna de seres como Loki, da mitologia escandinava, ou do próprio Hermes, caso queiramos 

nos fixar em figuras de trapaceiros — ou tricksters, como diz Vernant.81 Sua astúcia verbal 

permite-lhe apresentar-se da forma que lhe convém, sobretudo quando vislumbra proveito 

próprio, engendrando o ouvinte numa armadilha.  

Em suma, a ação da mêtis de Odisseu é a de uma inteligência multiforme, vigilante e 

astuta, que se adapta a realidades fugazes e ambíguas, utilizando o ardil e a antecipação para 

garantir o sucesso onde a força bruta falharia — como na situação da corrida de Antíloco, na 

qual sua prudência avisada o salva da imprudência do adversário. A astúcia prudente de 

Odisseu é o modelo de astúcia madura e eficaz. 

No canto XIII da Odisseia, Atena sorri e ri alegremente ao ouvir Odisseu, que estava 

inventando astuciosas mentiras para esconder sua identidade, provando que ele era um 

adversário astucioso, comparável a uma “máscara de Ninguém”.82 Essa preferência de Atena 

por Odisseu — muito por sua astúcia agradar à deusa — confere ao herói uma proteção 

contra as adversidades. Atena carrega o epíteto de “a protetora dos heróis” e, sendo assim, 

auxilia Odisseu até mesmo contra outro deus, como é o caso de Poseidon. 

A confrontação entre Atena e Posêidon se manifesta em diversos planos, sendo 

notavelmente visível na disputa pelo domínio de bens essenciais e pela navegação. Poseidon 

é o deus do mar, das tempestades marinhas, de humor tempestuoso e inconstante; mas Atena, 

com sua métis, sua astúcia, possui os meios para solucionar os problemas da navegação por 

esses mares revoltosos. A deusa cria as embarcações, ensina aos homens a navegar em 

segurança e, em outro mito, oferece o arreio para que Belerofonte consiga domar Pégaso, 

cavalo alado filho de Poseidon.  

No mito do freio, a criação do objeto é atribuída à arte de Poseidon, mas a intervenção 

de Atena na condução do cavalo — o domínio sobre o animal — está ligada à eficácia técnica 

82 ______. Métis: as astúcias da inteligência. Odysseus Editora, 2008. p. 276. 
81 ______. Métis: as astúcias da inteligência. Odysseus Editora, 2008.p. 14. 

80 DÉTIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as astúcias da inteligência. Odysseus Editora, 
2008.p. 30. 

34 
 



do freio, que impõe ao cavaleiro controle sobre sua montaria. Assim, enquanto Poseidon é 

frequentemente associado ao cavalo (a terra abalada pelo terremoto), a mêtis de Atena 

intervém na técnica de governar o animal.83 

A deusa protege Odisseu, um herói cuja astúcia (capacidade de planejamento e 

manobra) lhe permite vencer o imprevisível, domínio frequentemente associado a Poseidon. 

Em um episódio, Atena manifesta-se no mar para proteger Odisseu da cólera de Poseidon, 

levantando um vento favorável e barrando a rota dos ventos que o deus do mar havia lançado 

contra a nau do herói.84  

Pode-se pensar na oposição entre Atena e Poseidon como a rivalidade entre um 

engenheiro naval (Atena) e o oceano indomável (Poseidon). Poseidon representa a força bruta 

e as ondas que devoram os navios, enquanto Atena representa a astúcia, o planejamento e a 

técnica (como o freio no cavalo ou a manobra do navio) que permitem ao homem, como 

Odisseu, dominar e navegar pelo caos.  

O triunfo de Odisseu, assistido por Atena, não ocorre pela força, mas pela capacidade 

de “dobrar” ou desviar o caminho, assim como a inteligência astuciosa se move no domínio 

ambíguo. Podemos ver, tanto nessa analogia quanto no mito, a tríade de intervenção da 

sociedade homérica: os deuses, o herói e o mundo natural. 

Mas a questão é que, diferentemente de Aquiles e Ájax, com suas potências da areté 

guerreira, ou de Heitor, com seus valores de proteção familiar e dever para com os cidadãos 

de Tróia, Odisseu vai categorizar um outro ideal heroico. Sua excelência não se manifesta 

apenas na força ou no campo de batalha (muito embora possamos ver essa característica 

guerreira presente na Ilíada), mas também na eloquência e na persuasão. Alcínoo, rei dos 

Feaces (uma tribo que vive em uma ilha fictícia, uma sociedade até mesmo utópica 

imaginada por Homero), reconhece as características que vão marcar o herói: 

 
“Odisseu, não julgamos ao contemplar-te que sejas mentiroso   

ou tecelão de falsidades, como aqueles que a terra negra   

cria em grandes números, espalhados por toda a parte, 

inventando mentiras de coisas que nunca ninguém viu.   

Tens formosura de palavras e um entendimento excelente.   

Contaste a história com a perícia de um aedo,   

84 ______. Métis: as astúcias da inteligência. Odysseus Editora, 2008. p. 219. 

83 DÉTIENNE, Marcel.VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as astúcias da inteligência. Odysseus Editora, 
2008. p. 248. 
 

35 
 



os tristes sofrimentos de todos os Argivos e os teus.”85 

 

​ Aqui vemos uma fala interessante de Alcínoo: ele reforça que “não julgamos, ao 

contemplar-te, que sejas mentiroso ou tecelão de falsidades”.  

Odisseu é um narrador intrinsecamente mentiroso; ele constantemente inventa 

identidades e histórias, usando Creta como o local comum de origem em seus relatos 

fictícios. Até Atena, a deusa que o assiste, recorre ao disfarce e à mentira. Seus talentos de 

fala frequentemente se convertem em manipulações e engodos para alcançar um fim, partindo 

do pressuposto de que isso não causará mal a ninguém. 

Como diz Finley: “Podia tratar-se de mentira premeditada, mas não correspondia a 

uma conduta racional e controlada. Não se tratava, pois, de sabedoria.”86 

Mesmo sendo atribuída a um mesmo autor, a Odisseia difere em muitos momentos da 

Ilíada. Embora ambas tenham o  mesmo verso, a Odisseia já apresenta uma estrutura 

narrativa complexa. Também há claramente ideias distintas nas obras, perceptíveis em 

momentos importantes. A justiça divina presente em cada poema pode ser tomada como 

exemplo: na Ilíada, a justiça divina é agônica, relacionada à simpatia ou antipatia por um 

herói e, assim, equilibrada. Já na Odisseia, a justiça de Zeus é imposta sobre todos. 

Na Ilíada, estamos a todo instante envolvidos em conflitos; mesmo nos momentos 

distantes do campo de batalha, há sempre a sombra dos feitos heróicos. Já a Odisseia não 

aborda temas bélicos em seu cerne: sua narrativa está centrada nas aventuras de Odisseu em 

seu retorno para casa.87  

Para resumir essa questão, parafraseio Moses Finley: “Se ela se situa na idade dos 

heróis, a Odisseia conhece apenas um único verdadeiro herói: Ulisses.”88 

Na Odisseia, presenciamos uma cena em que Odisseu se vê diante do fantasma de 

Aquiles e lhe confidencia o quanto se sente mal por estar retornando para casa, por não ter 

perecido na batalha e recebido a bela morte de guerreiros como Pátroclo, Aquiles e Heitor. 

Ao que o fantasma de Aquiles rebate:  

 
“Não tentes reconciliar-me com a morte, ó glorioso Odisseu.  

Eu preferiria estar na terra, como trabalhador agrícola de outro,  

88 ______.O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988.p.31. Aqui o nome “Ulisses” é o nome latino 
do personagem Odisseu presente em Homero, por conta das fontes usadas e da semântica da 
palavra “Odisseia" (a viagem de Odisseu), foi preferido o nome grego do personagem. 

87 ______. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988.p.31 
86 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988.p.109. 

85 HOMERO. Odisséia. (Canto II, Verso 363-369)São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p. 371. 

36 
 



até de homem sem herança e sem grande sustento,  

a reinar sobre todos os mortos falecidos.”89 

 

Vemos, nessa fala de Aquiles, um tipo de arrependimento pelo caminho que tomou, 

como se, naquele momento, preferisse ter escolhido o nóstos que lhe fora ofertado enquanto 

ainda estava vivo. No entanto, vale a ressalva de que devemos ter em mente que a sombra de 

Aquiles difere do herói em vida; são como duas personas de um mesmo ser. A sombra não 

possui kléos, é desprovida daquilo que o preenchia em vida, daquilo que o tornava o Aquiles 

da Ilíada: dotado de areté, mas sem sophrosýne (σωφροσύνη), a temperança, e caracterizado 

por inúmeros epítetos.90  

Já que estamos falando de areté, retornemos então a outra questão que permeia ambas 

as obras de Homero: a herança guerreira que os filhos desses personagens aqui citados 

recebem de seus pais, mesmo que indiretamente. É o que gosto de chamar de “vontade 

herdada”, em que o filho recebe a areté de seu pai. Podemos ver isso na figura de 

Neoptólemo, que herda de Aquiles o ímpeto guerreiro, e também em Astíanax que, após 

Heitor, seria o grande protetor da cidade. 

Com Odisseu não seria diferente: mesmo tendo passado longos vinte anos longe de 

casa, Telêmaco — que certamente ouvira histórias sobre a astúcia do pai — começa a emular 

as características que tornavam Odisseu o homem que era: 

 
“[...] 

Não há mal nenhum em ser rei, pois logo se lhe enriquece  

a casa e o próprio <rei> se torna mais honrado.   

Muitos outros reis existem entre os Aqueus,   

em Ítaca rodeada pelo mar, novos e velhos:   

um destes poderá ter isto, pois o divino Odisseu morreu.”91 

 

Nesse verso, vemos um momento de astúcia de Telêmaco durante uma assembleia 

com os pretendentes que buscavam reinar sobre Ítaca, agora que Odisseu era dado como 

morto. Moses Finley observa que essas palavras do jovem têm como intuito reforçar que 

nenhum dos nobres de Ítaca — nenhum deles — é rei, fazendo contraparte à fala de Nestor na 

91 HOMERO. Odisséia. (Canto I,Verso 392 - 398)São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p. 58. 

90 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988.p.28 

89 HOMERO. Odisséia. (Canto II,Verso 488-491) São Paulo: Editora penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço. p. 376-377. 

37 
 



Ilíada, quando este se refere a Agamêmnon como “o mais real”, pois, durante a guerra, ele 

era mais rei do que os reis ali presentes.92  

Podemos extrair muito dessa fala de Telêmaco — como o próprio Moses Finley o faz 

em O Mundo de Ulisses — no que diz respeito ao termo basileús, usado ali tanto para “rei” 

quanto para “chefe”. Mas o elemento central, nesse momento, é a astúcia do príncipe diante 

dos pretendentes.93  

Em vários episódios, percebe-se esse esforço argumentativo por parte de Telêmaco, 

uma forma de emular aquilo que tornava o pai um sujeito único e, assim, reforçar sua 

conexão com ele. 

Em A Origem do Pensamento Grego, no capítulo intitulado “Realeza Micênica”, 

Vernant afirma que a ambiguidade da palavra “rei” (tradicionalmente basileús) reside em sua 

origem como um título de senhorio rural e vassalo (“senhor de um domínio rural” / oîkos) no 

mundo micênico, em contraste com o soberano supremo (ánaks). Após o colapso micênico, o 

termo ascende e passa a ser o principal designativo para “rei” (ou chefe aristocrático), 

representando um poder qualitativamente diferente — e mais limitado — do que a antiga 

soberania centralizada do ánax.94 

Como dito anteriormente, o herói aristocrata não devia ser apenas um primor bélico, 

mas também apto a argumentar durante as assembleias; a habilidade argumentativa era um 

atributo importante para uma maior excelência do herói — algo que, por exemplo, diminui 

Ájax e o levou à derrota diante de Odisseu no episódio da disputa pelas armas de Aquiles. 

Para Odisseu, o nóstos (νόστος) é ritualístico; não se trata de superar outro no campo 

de batalha ou de obter a bela morte do guerreiro, mas sim de retornar vivo para casa, para 

junto de sua mulher e de seu filho. 

Devido a uma convergência de significados simbólicos que transcendem a simples 

viagem de volta, o nóstos carrega um caráter ritualístico, pois, como diria Gregory Nagy, o 

nóstos de Odisseu é como o “retorno para a luz e para a vida”.95 O momento em que o herói 

chega à costa de sua terra natal (Ítaca) é sincronizado poeticamente com seu retorno 

figurativo da escuridão e da morte para a luz e a vida — ou seja, seu retorno à sociedade à 

qual pertence.96  

96 HOMERO. Odisséia. (Canto XIII, Verso 79-95) São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p. 425-426. 

95 NAGY Gregory. “O Herói Épico”. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por Félix 
Jácome. p. 35. 

94 VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 
1972.p. 12. 

93 ______. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p. 80-81. 
92 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p. 80. 

38 
 



O nóstos também é ritualístico porque está ligado à glória (kléos) do herói. Enquanto 

Aquiles teve de escolher entre voltar para casa e alcançar a glória, Odisseu precisa ter ambos, 

pois, para ele, seu nóstos é a mesma coisa que sua kléos. Odisseu adquire glória através da 

conquista efetiva do nóstos — sua própria canção sobre o retorno. A busca do filho, 

Telêmaco, pela glória do pai é, em essência, a busca pelo nóstos paterno. Dessa forma, a 

narrativa do retorno de Odisseu é codificada em termos que cumprem não apenas uma função 

épica, mas também um ciclo de realização e regeneração que ressoa com temas rituais de 

morte, ressurreição e imortalização. 

A Odisseia evoca esse tema ao abordar questões como o retorno do Hades (o mundo 

dos mortos da cultura grega) e a imortalização após a morte. A viagem de Odisseu é moldada 

para que o herói receba a glória da qual tanto se queixa de não ter participado na guerra de 

Tróia, tal como se apresenta na Ilíada, pois o retorno vivo de Odisseu a Ítaca é o equivalente à 

concessão da glória — a mesma imortalização conferida aos nomes e aos feitos de Aquiles e 

Heitor.97 
 

97 NAGY Gregory. “O Herói Épico”. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por Félix 
Jácome. p. 35-36. 

39 
 



5. A Mudança dos Ideais Heróicos e o Culto aos Heróis 

​ As imagens evocadas por esses personagens mitológicos foram o que moldou 

gerações futuras que, mesmo antes da escrita da epopéia, ficavam fascinadas ao ouvi-las dos 

aedos no centro das cidades, ou à sombra dos mais velhos diante de uma lareira. Os ideais 

representados nesses textos despertaram curiosidade e inspiração. No entanto, nem mesmo a 

representação desses heróis sobrevive às alterações do tempo. 

Nos tempos homéricos, podemos encontrar resquícios de uma sociedade anterior à das 

cidades-Estado que viria a ser tão bem conhecida pela historiografia. Os poemas atribuídos a 

Homero foram fixados oralmente por volta de 750 a.E.C., no caso da Ilíada, enquanto a 

Odisseia talvez tenha sido fixada meio século depois. Em ambos, vemos uma sociedade 

pertencente ao início da Época Arcaica, na qual já existiam aglomerações urbanas reunidas 

em torno de uma ágora.98 

​ Moses Finley, em O Mundo de Ulisses, observa a importância da assembleia presente 

na Odisseia, bem como o significado mais amplo do termo “herói”, que designava toda uma 

aristocracia — no caso específico de Ítaca, englobava todos os homens livres.99 

​ Podemos observar muitas dessas assembleias em ambos os poemas homéricos. De 

fato, esses momentos constituem o fio condutor entre os heróis e os soldados sem renome. 

Mesmo que estes não tivessem um papel decisivo nas deliberações dos chefes de guerra, sua 

presença era imprescindível; e, quando algum deles tentava se opor às palavras dos líderes, 

era duramente punido. Um exemplo emblemático ocorre quando Odisseu tenta apaziguar os 

soldados após Agamêmnon incitá-los a retornar para casa — embora sua intenção fosse 

justamente provocar o efeito contrário, o resultado imediato acabou sendo desfavorável. 

Afinal, que soldado prefere a guerra? 

Os heróis não veem a morte como objetivo de vida; ao contrário, desejam viver e, por 

isso, agem com paixão. “Amam a vida impetuosamente”, dirá Finley.100 Contudo, esse amor 

pela vida sempre cede lugar quando a honra é colocada em xeque. O mesmo ocorre com os 

soldados, tidos como “sem renome”: eles amam a vida e, quando o “rei dos reis”, 

Agamêmnon, sugere que abandonem a guerra e retornem para casa, é evidente que 

agradecem e se preparam para partir. 

É justamente aqui que vemos aplicada a norma heróica, pois Odisseu se encarrega de trazer 

os homens de volta para a assembleia e repreende o soldado Tersites: 

100 ______. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p.108. 
99 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p.27-28. 
98 CARDOSO Ciro Flamarion Santana. A cidade-estado antiga. São Paulo: Editora Ática, 1985. p.19. 

40 
 



 

​ “Tersites de fala desbragada (embora até sejas bom orador),  

controla-te! Não queiras entrar, sozinho, em conflito com reis.  

Pois eu afirmo que não há criatura mortal mais abjeta que tu,  

entre todos que para debaixo de Ílion vieram com os Atridas.  

Por isso não devias andar com os nomes dos reis na boca,  

nem proferir injúrias, nem preocupar-te com o regresso…”101 

 

E, ao final, além de ameaçá-lo, Odisseu concretiza a ameaça atacando Tersites, numa 

forma de reafirmação de suas palavras. No entanto, quando agride os “sem renome”, o faz 

para manter a ordem e estabelecer um exemplo, pois “Tersites tinha minado os alicerces sobre 

que repousava o mundo de Ulisses”.102 Já com os aristocratas, Odisseu utiliza palavras 

brandas. Isso reforça que, na sociedade do herói, existia uma norma de conduta entre iguais.103 

Quando falamos de Heitor anteriormente, ressaltamos seu caráter pouco alinhado ao 

comportamento esperado de um herói da época. Na figura do príncipe troiano vemos o 

protetor de um povo, da família, do lar — em contraste com a postura bélica e vingativa de 

Aquiles, que busca a guerra pela honra do combate. Essa atitude “pouco heroica”, 

introduzindo um novo elemento no épico, revela uma obrigação social voltada à comunidade, 

algo que somente se tornará indispensável quando a própria comunidade assumir o 

protagonismo antes atribuído ao herói aristocrata, transformando-se no elemento central da 

sociedade grega. 

 
“A honra da comunidade era de uma outra espécie, implicava capacidades e virtudes de uma 

ordem bem diferentes: de facto a comunidade não podia desenvolver-se sem submeter o herói e 

reduzir o livre exercício da sua coragem, mas um herói domesticado - uma contradição nos 

termos.”104 

 

De acordo com Ciro Flamarion S. Cardoso, em seu livro A Cidade-Estado Antiga, 

toda cidade-Estado clássica possui três características em comum, sendo elas: 

 
“1) do ponto de vista formal, a tripartição do governo em uma ou mais assembléias, um ou mais 

conselhos, e certo número de magistrados escolhidos - quase sempre anualmente - entre os homens 

elegíveis. 2) a participação direta dos cidadãos no processo político: a noção de cidade-Estado 

104 _______. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p.111. 
103 _______. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p.105. 
102 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p.106. 

101 HOMERO. Ilíada. (Canto II, Verso 246-251) São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das 
Letras, 2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p. 115. 

41 
 



implica a existência de decisões coletivas, votadas depois de discussão (nos conselhos e/ou nas 

assembléias), que eram obrigatórias para toda a comunidade, o que quer dizer que os cidadãos com 

plenos direitos eram soberanos. 3) a inexistência de uma separação absoluta entre órgãos de 

governo e de justiça, e o fato de que a religião e os sacerdotes integravam o aparelho de Estado.”105 

 

Anterior a esse sistema social, a cidade grega era organizada em oîkos: casas reais ou 

nobres que reivindicavam descendência de algum herói. Nesse oîkos, reuniam-se pessoas de 

diversas categorias; não apenas os membros da família, mas também escravos e homens 

livres que exerciam funções específicas dentro da estrutura doméstica. 

O surgimento da pólis grega está intrinsecamente ligado ao aumento populacional e às 

transformações sociopolíticas que se seguiram. A organização monárquica — baseada na 

autoridade pessoal de um chefe de linhagem — desaparece progressivamente, cedendo lugar 

a um Conselho formado por representantes escolhidos entre as famílias aristocráticas. Assim, 

ocorre uma substituição gradual do oikos como núcleo central da comunidade, dando espaço 

a uma nova forma de organização coletiva, onde a cidade, e não mais a casa senhorial, 

assume o protagonismo.106 

O Conselho, ou melhor, a assembleia, já estava presente nos poemas homéricos, como 

se observa no Canto I da Ilíada, quando Crises vai até os aqueus em busca de resgatar sua 

filha das mãos de Agamêmnon.107 Na epopeia, a assembleia é uma reunião de aristocratas 

convocados para aconselhar o nobre ou rei acerca das questões que o afligem. Diferentemente 

do que vemos no Senado romano, no qual os senadores votam entre opções, aqui a função da 

assembleia é confrontar argumentos e expor os prós e contras da decisão apresentada pelo 

monarca ou comandante. 

O rei (ou comandante), por sua vez, é livre para aceitar ou rejeitar o conselho da 

assembleia — como ocorre no caso de Agamêmnon na Ilíada, que age contra a opinião dos 

demais heróis ao se recusar a devolver a filha do velho Crises.108 

A sociedade mudou; embora muitos costumes ainda se assemelhem aos dos tempos 

homéricos, havia transformações perceptíveis e, com o passar das eras, não apenas os 

protagonistas das guerras se modificaram, como também o próprio modo de conduzir o 

108 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p.77. 

107 HOMERO. Ilíada. (Canto I, Verso 12). São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 
2013. Traduzido por Frederico Lourenço.p.109. 

106 ________. A cidade-estado antiga. São Paulo: Editora Ática, 1985. p.20. 
105 CARDOSO Ciro Flamarion Santana. A cidade-estado antiga. São Paulo: Editora Ática, 1985. p.7. 

42 
 



combate. Como afirma Finley: “a realeza combatente da Grécia se vê despojada de seus 

privilégios, cedendo de fato o lugar a um estado aristocrático…”.109  

Essa nova sociedade em formação passa a enxergar no cidadão da pólis um agente de 

participação mais ampla no âmbito militar. O soldado — especialmente o hoplita — torna-se 

tão importante quanto o nobre no campo de batalha, e essa relevância crescente, na qual a 

proteção da cidade deixa de ser responsabilidade exclusiva de uma minoria aristocrática, 

acaba por se configurar como uma ameaça política. As demandas da cidade, do povo, 

tornam-se mais frequentes, impulsionadas justamente pelos hoplitas, cuja presença e 

responsabilidade militar ampliam suas reivindicações dentro da pólis.110 

​ O termo hoplita deriva de ὅπλον (hóplon), que se refere ao grande escudo redondo 

carregado pelos guerreiros; portanto, o hoplita é “aquele que carrega o escudo”, o soldado. 

Diferentemente do que vimos nos escritos homéricos, nos quais o indivíduo aristocrático 

ocupa o papel de protagonista, o hoplita surge para transformar essa concepção. Podemos 

afirmar que o surgimento do exército hoplítico está associado à formação da pólis e, 

consequentemente, ao fortalecimento e à proteção da comunidade e de suas fronteiras. O 

desenvolvimento dessa forma de combate representou uma verdadeira revolução militar e 

social, redefinindo a cidadania e a própria capacidade defensiva da comunidade. 

​ Esse avanço do método hoplítico possui uma representação visual significativa em um 

vaso que retrata guerreiros nessa formação; tal peça data de cerca de 650 a.E.C., meados do 

século VII.111 Nesse momento, já não encontramos mais heróis no sentido homérico — 

embora continuassem a servir como símbolos para os soldados —, pois a honra do guerreiro 

estava em retornar vivo carregando o próprio escudo, e não sobre ele. Isso porque o 

armamento era exclusivo e produzido às custas do próprio soldado. 

​ Esses hoplitas dependiam uns dos outros para se manterem em combate: cada 

companheiro protegia o soldado ao lado com o seu grande escudo, e assim sucessivamente. 

Quando um soldado caía em batalha, era imediatamente substituído por aquele que ocupava a 

fileira posterior. Quando essa formação era rompida, ocorria a dispersão, pois se tornava 

praticamente impossível reagrupar os soldados — daí a luta transformar-se, então, em uma 

questão de sobrevivência individual. 

111 ________. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Ática,1988. p.29. 

110 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Ática,1988. 
p.27. 

109 VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 
1972. p.43. 

43 
 



Vale mencionar que a palavra “rhípsaspis” (‘ρίψασπις), traduzida como “aquele que larga o 

escudo”, continua sendo usada para se referir a desertores.112 

​ Na pólis, observa-se uma rejeição das atitudes tradicionais presentes nos poemas 

homéricos. Mesmo que o exército passe a ser estruturado segundo a isonomia, em que o 

conjunto dos soldados é visto como composto por iguais, a pólis rejeita a norma aristocrática 

de exaltação de um guerreiro único. O valor heróico passa a ser o do todo, não mais o do uno. 

É dessa noção que emerge a reforma hoplítica, em oposição aos hippeîs — os homens que 

combatiam individualmente sobre carros de guerra ou a cavalo, os heróis descritos por 

Homero. A coordenação coletiva do corpo militar contrapõe-se ao valor individual. Assim, a 

pólis se consagra não pelo indivíduo excepcional, mas pelo grupo, e a ética guerreira se 

distancia radicalmente daquela apresentada por Homero em seus poemas. 

Agora se trata de um mundo da sōphrosýnē (estado de equilíbrio e perfeição do corpo e do 

espírito; moderação; prudência; aprendizado da contenção dos desejos, impulsos e paixões) e 

da philía (amizade, afeição viva, sentimento de reciprocidade entre iguais) — valores que 

expressam os novos espíritos da comunidade.113 

​ Mesmo com o desaparecimento do protagonismo do basileu, do rei guerreiro, o 

espírito de competição — o agón presente nos ideais heróicos — não desaparece por 

completo. Onde antes havia a disputa da virtude de um guerreiro contra a de outro, agora ela 

é transportada para um escopo maior: a disputa entre as cidades-Estado. Esse espírito 

competitivo, presente também em competições como os Jogos Olímpicos, avança ao ponto de 

gerar conflitos diretos entre as pólis, como ocorre na Guerra do Peloponeso, na qual Esparta e 

seus aliados enfrentam a coalizão ateniense. 

Contudo, os heróis de outrora, aqueles dos tempos homéricos, não são excluídos do 

imaginário coletivo. Ao contrário, passam a receber uma mitificação ainda maior; seus 

túmulos tornam-se locais de adoração, à semelhança dos templos dedicados aos deuses. O 

culto aos heróis permanece profundamente presente nessa nova sociedade, tanto quanto as 

características mencionadas anteriormente por Ciro Flamarion. 

Já dizia Moses Finley em O Mundo de Ulisses: “Não se conhece sociedade humana 

sem mito, e é duvidoso que pudesse alguma vez existir.”114  

114 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p.22. 

113 EYLER, Flávia Maria Schlee. História antiga: Grécia e Roma: a formação do ocidente. Editora 
Vozes Limitada, 2014.p.74. 

112 SOUZA Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora Ática,1988. 
p.31. 

44 
 



E acrescento a essa frase que, assim como seria impossível a existência de um povo 

sem um mito de criação ou de fundação, também é impossível conceber a existência de uma 

sociedade arcaica sem um culto a uma divindade. 

É no mundo homérico que vemos o mito desses heróis amplamente desenvolvido, 

tanto na epopeia de guerra (Ilíada) quanto na de paz (Odisseia), as quais definem uma espécie 

de manual ético do homem aristocrático grego.115 Nelas — sobretudo na Ilíada — encontra-se 

o tratamento dado ao corpo do herói morto, exemplificado nas figuras de Pátroclo e Heitor. O 

modo como Aquiles ultraja o corpo de Heitor desvaloriza seus próprios valores heróicos, pois 

os ritos funerários eram fundamentais para que os vivos pudessem recordar e honrar o morto. 

Como diz Junito de Souza Brandão em "Mitologia Grega vol.1": “Rememorando os 

mitos, reatualizando-os, renovando-os por meio de certos rituais, o homem torna-se apto a 

repetir o que os deuses e os heróis fizeram "nas origens", porque conhecer os mitos é 

aprender o segredo da origem das coisas."116 
É a rememoração dos mitos que confere aos heróis uma espécie de imortalidade, 

atribuindo-lhes uma importância que, de certo modo, se aproxima das potências divinas 

presentes na sociedade grega. Os heróis de outrora — como os já citados ao longo deste 

trabalho — alcançaram uma forma de divinização por meio de cultos. Algo semelhante 

ocorre posteriormente com os imperadores romanos e, ainda mais tarde, nos tempos atuais, 

com os santos católicos, que são utilizados como patronos de municípios e cidades. 

No entanto, é necessário ressaltar que esses três paralelos cumprem funções distintas 

na sociedade: enquanto os santos atuam como intermediários entre os fiéis e o divino, o culto 

ao imperador romano possui uma dimensão cívica, ligada à legitimação e expansão do 

Império; já o culto aos heróis gregos tem um caráter essencialmente local.117 Esse é o sentido 

do culto aos heróis divinizados — muitos deles fundadores míticos de cidades-Estado — cujo 

amparo era reivindicado pela pólis. Assim, a proteção desse herói padroeiro integrava a 

própria identidade da comunidade, como uma afirmação de sua religião cívica, com 

divindades e heróis que concediam proteção e auxílio em tempos adversos. 

117 VERNANT, Jean Pierre. Mito e Religião na Grécia Antiga. São Paulo: WMF Martins Fontes. 
2006.p.44. 

116 BRANDÃO Junito de Souza. Mitologia Grega. V volume 1. Petrópolis: Vozes, 1986. p.39. 

115 EYLER, Flávia Maria Schlee. História antiga: Grécia e Roma: a formação do ocidente. Editora 
Vozes Limitada, 2014. p.40. 

45 
 



Dessa forma, além da religião cívica do panteão grego, já por volta do século VIII 

a.E.C.118, desenvolve-se também o culto a mitos locais, a heróis específicos de cada 

comunidade, com edificações erigidas em suas homenagens. 

A importância do culto ao herói para a sociedade grega reside em sua função de 

coesão social e territorial, bem como em seu papel distintivo dentro do sistema religioso, 

atuando como uma categoria de seres sobrenaturais situados em uma zona intermediária entre 

deuses e mortais. Os heróis eram seres perecíveis, mas ligados ao divino em certa medida. 

Estavam associados a locais específicos de manifestação, estabelecendo uma conexão direta 

com o território — esse local podia ser tanto o suposto túmulo do herói quanto um templo 

dedicado ao seu nome. 

Na narrativa hesiódica das raças, a Raça dos Heróis/Semideuses constitui uma 

interrupção no processo contínuo de decadência humana. Esses homens, guerreiros que 

morreram em combates, guerras dolorosas ou expedições arriscadas, recebem um destino 

póstumo singular. Enquanto a maioria dos homens da raça de bronze — que não inclui os 

heróis — compartilha o destino comum dos defuntos anônimos do Hades, a existência dos 

heróis se distingue justamente por escapar desse anonimato. Alguns deles são poupados da 

banalidade da morte e alcançam uma forma de memória duradoura, conferida pela 

devoção.119 
Alguns heróis escapam ao anonimato do defunto e são recompensados por Zeus, 

sendo transportados para as Ilhas dos Bem-aventurados (também chamadas de Ilhas 

Hespérides). Nesses locais, desfrutam de uma existência afortunada e de uma vida livre de 

fadigas, semelhante à que prevalecia na Idade do Ouro. Adquirem, assim, o privilégio de uma 

vida quase imortal — embora não divina. Esse estatuto especial, conferido após a morte, 

associa-se a uma forma de culto que os eleva acima dos mortos comuns. Hesíodo estabelece 

uma hierarquia entre deuses (theoí), daímones (espíritos)120, heróis e mortos. 

Os heróis, ou semideuses de Hesíodo, não correspondem aos daímones, mas estão 

relacionados ao mundo dos hypóchthónioi, termo que indica uma existência ligada à terra, 

porém abaixo de sua superfície (subterrânea).121 O culto heróico contrasta com os simples 

ritos funerários — como oferendas de bolos e libações de água, leite, mel ou vinho. Esses 

121 VERNANT, Jean Pierre. Mito e Pensamento entre os Gregos. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1990. p. 
101. 

120 Vale ressaltar que a palavra “daimon” posteriormente vai tornar-se a palavra demônio, mas em 
seu sentido original, serve para se referir a espíritos divinos, personificações de conceitos mais 
abstratos como por exemplo: Fome, Medo, Pavor e Sorte. 

119 ______. As Origens do Pensamento Grego. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 1972.p.81. 

118 VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. São Paulo: Difusão Européia do Livro, 
1972.p.13. 

46 
 



ritos, destinados a “abrir as portas do Hades” para o defunto, eram restritos ao círculo 

familiar e tinham por objetivo permitir seu desaparecimento definitivo deste mundo. 

No entanto, mesmo o culto fúnebre comum recorria a procedimentos de comemoração 

— estelas, oferendas, monumentos — para que o “não-ser do morto” assumisse a forma de 

uma presença na memória dos sobreviventes.122 Trata-se de um acréscimo à memória do 

guerreiro, algo que lhe era entregue para reafirmar sua excelência; como dito anteriormente, o 

géras. 

Paul Veyne, em seu livro Os Gregos Acreditavam em seus Mitos?, traz um exemplo 

da manifestação do fantasma de um herói chamado Protesilau — cujo túmulo era cultuado 

por um camponês pobre. Seu fantasma aparecia tanto para aquele que realizava o culto em 

seu túmulo quanto para os camponeses vizinhos: 
 

“Longe de meter medo, o fantasma do herói é muito amado; dá conselhos aos cultivadores, é um 

presságio de chuva e bom tempo; as pessoas da região dirigem seus votos a este herói, rabiscam 

suas súplicas sobre a estátua, que se tornou informe, que se acha acima do túmulo, pois Protesilau 

cura todas as enfermidades.”123 

 

Nessa passagem, podemos perceber que o culto ao herói possuía um caráter mais 

popular, disseminado pelo território e reforçando as afinidades que uniam os membros dos 

setores rurais e das aldeias. No corpo civil da sociedade, os heróis instalados no coração da 

cidade — na ágora — corporificavam a memória do arcageta (fundador) ou do ecista 

(fundador de uma colônia). 

Eram cultuados, ainda, como patrocinadores dos diversos componentes do corpo 

cívico, incluindo tribos, fratrias e demos, assumindo assim uma função integradora que 

articulava identidade, território e coesão comunitária.124 

Para estabelecer uma conexão e familiaridade com este trabalho, podemos citar 

Aquiles, que passou a ser cultuado não apenas em Tróia — onde é descrito seu túmulo ao 

lado de Pátroclo, venerado por muitos, incluindo tessálios e persas, bem como por Alexandre, 

o Grande, que afirmava descender do próprio herói ali sepultado —, mas também em 

diversos outros locais. 

124 VERNANT, Jean Pierre. Mito e Religião na Grécia Antiga. São Paulo: WMF Martins Fontes. 
2006.p. 68. 

123 PAUL, Veyne. Acreditavam os Gregos em seus Mitos. Unesp Editora, 2014.p. 56. 

122 VERNANT, Jean Pierre. Mito e Religião na Grécia Antiga. São Paulo: WMF Martins Fontes. 
2006.p. 46. 

47 
 



Seu culto difundiu-se para cidades como Élis, na própria Tessália (região de origem do herói), 

para Esparta, onde possuía um santuário, e até mesmo para a Magna Grécia, em centros como 

Tarento, Lócris e Crotona. 

É possível encontrar manifestações de seu culto até mesmo no atual Mar Negro, em 

uma ilha conhecida como “Ilha Branca” ou “Ilha da Cobra”, próxima à Ucrânia, onde lhe era 

atribuída uma espécie de divindade marinha, atuando como protetor dos navegantes.125

125 BURTON, Diana. Aquiles imortal. Grécia & Roma , v. 63, n. 1, p. 1-28, 2016. 

48 
 



7. Conclusão 

A análise dos poemas homéricos demonstra que o ideal heroico não é fixo, mas 

resultado de uma tradição em constante reelaboração. Entre a areté guerreira de Aquiles, a 

responsabilidade cívica de Heitor e a astúcia de Odisseu, revela-se um mosaico de 

excelências que expressa as tensões sociais, políticas e religiosas da Grécia arcaica. Ao 

observar a passagem do mundo heroico para a pólis, torna-se evidente que a figura do herói 

acompanha a transformação das estruturas sociais gregas. O que era excelência individual 

torna-se virtude coletiva; contudo, o impulso agônico e competitivo permanece como núcleo 

da identidade grega. 

Os heróis homéricos permanecem vivos porque seus mitos oferecem respostas 

simbólicas às questões fundamentais da existência humana — honra, morte, glória, retorno, 

identidade. Ao estudá-los, compreendemos não apenas uma época, mas o modo como os 

gregos pensavam, lembravam e se reconheciam enquanto comunidade. Entre o ímpeto de 

Aquiles, a coragem de Heitor e a astúcia de Odisseu, reconhecemos múltiplas formas de ser 

herói — e múltiplas formas de ser humano.  

Assim, compreender os heróis homéricos significa compreender a própria estrutura 

mental, ética e política que sustentou a formação do mundo grego. Como demonstram 

Vernant126 e Finley127, o mito não apenas narra o passado: ele ordena a memória, modela 

valores e orienta práticas coletivas. Ao revelar as tensões entre glória e mortalidade, entre 

excelência e limite, entre desejo individual e ordem comunitária, o ideal heroico homérico 

expressa as inquietações fundamentais de uma sociedade em transição — e, simultaneamente, 

as questões perenes da condição humana. 

Dessa forma, conclui-se que os ideais heróicos não desaparecem com o tempo; 

transformam-se. O que permanece é a força simbólica do herói, cuja imagem continua a 

inspirar, instruir e interpelar, funcionando como eixo de continuidade entre o mundo antigo e 

as leituras contemporâneas de identidade, coragem e memória. A areté, ainda que 

inalcançável em sua plenitude, persiste como horizonte ético e imaginário, assegurando aos 

heróis — e aos homens que os evocam — um lugar duradouro na história da cultura 

ocidental. 

127 FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. p.22. 

126 VERNANT, Jean-Pierre. Mito e religião na Grécia antiga. São Paulo: WMF Martins Fontes, 
2006.p.15. 

49 
 



 ​ A areté, ainda que inatingível plenamente, impulsiona cada um deles e, de certo 

modo, também a nós, que continuamos a buscar sentido, reconhecimento e permanência em 

um mundo sempre em mudança.​  
  

50 
 



8.Referências 
 
​ - Fontes: 
HOMERO. Ilíada. São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013. 

Traduzido por Frederico Lourenço. 

 

HOMERO. Odisséia. São Paulo: Editora Penguin Classic Companhia das Letras, 2013. 

Traduzido por Frederico Lourenço. 

 

​ - Bibliografia: 
ANDRÉ, Alessandra. O culto Heróico: associação entre o espaço de culto e o espaço 

político. Rito e celebração na Antiguidade. 

- 

APOLODORO. Biblioteca Mitológica. Madrid: Editora AKAL Classic, 1987. Traduzido por 

José Calderón Felices; 

- 

BRANDÃO Junito de Souza. Mitologia Grega. V volume 1. Petrópolis: Vozes, 1986. 

 

BRANDÃO Junito de Souza. Mitologia Grega. V volume 3. Petrópolis: Vozes, 1987 

- 

BURTON, Diana. Aquiles imortal. Grécia & Roma, v. 63, n. 1, p. 1-28, 2016. 
- 

CARDOSO Ciro Flamarion Santana. A cidade-estado antiga. São Paulo: Editora Ática, 1985. 
- 

COSTA, Lorena Lopes da. Troianas de Eurípides (415 a. C.): a guerra injusta e o fim da 
linhagem dos heróis. Anos 90, 25(47). 111-134. 
- 

DÉTIENNE, Marcel. VERNANT, Jean-Pierre. Métis: as astúcias da inteligência. Odysseus 

Editora, 2008. 
- 

EYLER, Flávia Maria Schlee. História antiga: Grécia e Roma: a formação do ocidente. 

Editora Vozes Limitada, 2014. 

- 

FINLEY, Moses Israel. O Mundo de Ulisses. Lisboa: Presença, 1988. 

51 
 



- 

HESÍODO. Trabalhos e dias. São Paulo: Editora Iluminuras, 1996. Traduzido por Mary de 

Camargo Neves Lafer. 

- 

MALTA, André. A Selvagem Perdição: Erro e Ruína na Ilíada. São Paulo: Editora Odysseus, 

2006.  

- 

MALTA, André. O Resgate do Cadáver: O último canto d’A Ilíada. São Paulo: FFLCH/USP. 
Junho de 2000. 
- 

NAGY Gregory. O Herói Épico. Coimbra: Coimbra University Press, 2005. Traduzido por 

Félix Jácome. 

 

NAGY, Gregory. Homeric Questions. Austin: University of Texas Press, 1996. 

- 

PACHECO, Antônio De Pádua. A Honra, A Glória E A Morte Na Ilíada. Clube de Autores, 
2021. 
- 

PAUL, Veyne. Acreditavam os Gregos em seus Mitos. Unesp Editora, 2014. 

- 

PIRES, Francisco Murari. A areté heróica e a Guerra de Tróia: o melhor dos aqueus 

(Aquiles, Ájax e Odisseu), Sociedade Brasileira de Estudos Clássicos, v9,1997.  

- 

QUEIROZ, Jacquelyne Taís Farias. Ritos fúnebres e cadáveres ultrajados: Homero e os 
direitos dos mortos. SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA 26 (2011): 1-16. 
- 

REDFIELD, James M. "La tragedia de Héctor." Naturaleza y Cultura en la Iliad. Ed. 
Destino/Ensayos, Barcelona, 1992. 
- 

SOUZA, Marcos Alvisto Pereira de. A Guerra na Grécia Antiga. São Paulo: Editora 

Ática,1988. 

- 

TAVARES, João Milton Walter. Da Mitologia Grega à Psicanálise: a função do herói. 

Dissertação (Mestrado em Psicologia) - Universidade Estadual de Maringá, 2016.  

- 

VERNANT, Jean Pierre. (1978). A Bela Morte e o Cadáver Ultrajado. Discurso, (9), 31-62. 

52 
 



- 

VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. São Paulo: Difusão Européia do 

Livro, 1972. 
- 

VERNANT, Jean Pierre. Mito e Pensamento entre os Gregos. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1990. 
- 
VERNANT, Jean Pierre. Mito e Religião na Grécia Antiga. São Paulo: WMF Martins Fontes. 

2006. 

53 
 


