
 

 

 
Gabriela Medeiros Henriques 

 

 

 

 

 

Secretárias Militantes: 
A atuação de católicas leigas na ditadura militar brasileira 

 
 
 
 
 

Monografia apresentada ao Departamento de História da PUC-Rio como requisito 

parcial para obtenção do título de Licenciada em História. 

 

 

 

Orientadora: Profa. Dra. Larissa Rosa Corrêa 

 

 

 

Rio de Janeiro 

Dezembro de 2025 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico à minha bisa Eulina, que fez florescer o meu amor pela História. 

 

"Para que todos vejam, e saibam, e considerem, e juntamente 

 entendam que a mão do Senhor fez isso.” 

Isaías 41:20 

 

 

 

 

 

 

 



 

Agradecimentos 
 
 
Quero começar estes agradecimentos dedicando-os ao meu Senhor Jesus. Nada disso seria 

possível sem sua infinita bondade. Ele é a minha fortaleza, meu socorro bem presente na 

tribulação, meu libertador, e quem merece verdadeiramente toda a minha gratidão.  
 
Agradeço aos meus pais, Ricardo e Alessandra, que fizeram o possível e o impossível por 

mim. Por sonharem os meus sonhos comigo, e por me ajudarem a nunca desistir. Vocês são 

os melhores pais que eu poderia ter, e tenho um orgulho enorme em poder ser chamada de sua 

filha. 
 
Dedico estes agradecimentos também à minha querida orientadora, Larissa Rosa Corrêa. Ter 

sua orientação foi um verdadeiro presente dos céus, e eu sou muito grata por toda a parceria. 

De fato, não seria a historiadora que sou sem sua imensa contribuição.  
 
Agradeço ao meu amor, Felipe, por me apoiar e estar presente nestes últimos dois anos de 

faculdade, sempre me ouvindo com paciência e encorajamento. Nossos almoços durante os 

semestres deixaram meus dias mais leves e cheios de alegria. 
 
Também sou grata ao meu irmão, Vinícius, por desde cedo ser minha referência de um bom 

aluno e excelente profissional.  
 
Aos meus tios, Soraya e Elias, que me proporcionaram um imenso auxílio na minha educação 

básica para que eu pudesse chegar à PUC-Rio. 
 
Agradeço às minhas amigas, Manu e Bia, por fazerem minha graduação mais leve e feliz. 
 
Minha sincera gratidão à minha bisa, Eulina, por ter me incentivado a estudar História. 
 
Agradeço ao CNPq e à Capes pelas bolsas-auxílio de Iniciação Científica e do Programa de 

Educação Tutorial. 

 

Minha gratidão à Tereza por ter me fornecido seu depoimento, e por ter me dado o prazer de 

ouvir suas experiências como militante católica. 

 

Também agradeço ao prof. Deivison Amaral por ter aceitado ser o leitor crítico da minha 

monografia. 

 



 

 

Ao Departamento de História da PUC-Rio por me darem o prazer de ser sua aluna. É 

impossível descrever em palavras a minha admiração pelo trabalho de cada profissional, e o 

quanto aprendi com cada um. Sem dúvidas, levarei no meu coração para sempre os 

momentos incríveis que vivi durante esses anos de graduação. A PUC-Rio foi um verdadeiro 

lar. 

 

Compartilho, também, minha alegria de ter tido a oportunidade de integrar a equipe de 

produção do filme-documentário “Eu sou Padre Operário”. Nada mais gratificante do que 

auxiliar a produção e pesquisa de um projeto o qual tenho tanto carinho, e que acompanhou 

meu crescimento como historiadora. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Resumo: 

Com a abertura do Concílio Vaticano II, em 1962, a Igreja Católica abre espaço para a 

atuação de católicos leigos no avanço da missão evangélica à classe trabalhadora. Tendo as 

mulheres como integrantes ativas dos movimentos sociais católicos no Brasil durante a 

ditadura militar, busca-se compreender a participação e o papel político desempenhado pelas 

secretárias de movimentos progressistas da Igreja Católica, traçando as trajetórias individuais 

por elas construídas na militância e os desdobramentos de seus respectivos trabalhos por 

meio do compartilhamento de informações através de cartas. 

 

 

Palavras-chave: 

Igreja Católica – Ditadura Militar – Mulheres – Trabalho – Militância 

 

 

Abstract: 

With the convening of the Second Vatican Council, in 1962, the Catholic Church opened 

space for lay catholics to advance the evangelical mission to the working classes. With 

women as active members of catholic social movements in Brazil during the military 

dictatorship, this research proposes to understand the participation and political role played 

by secretaries of progressive movements within the Catholic Church, tracing their individual 

trajectories through activism and the developments of their respective work through the 

sharing of information through letters.  

 

 

Keywords: 

Catholic Church – Military Dictatorship – Woman– Work – Militancy 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

Sumário 
 
 
Introdução                                                                                                                      8 

Capítulo 1 - Igreja Católica: entre o trabalho e a política no Brasil                        16 

​ 1.1 O laicato e as presenças na base                                                                   17 

            1.2 Em defesa dos trabalhadores                                                                        18 

Capítulo 2 - Mulher, agente política                                                                          23 

​ 2.1 A moralidade feminina nos anos 1960                                                        23 

​ 2.2 Trajetórias militantes                                                                                   28 

​ 2.3 Maria Vitória Silveira Pinheiro                                                                   28 

​ 2.4 Maria Lorena de Araújo                                                                              31 

Capítulo 3 - Secretárias na resistência                                                                      36 

​ 3.1 Censura e repressão                                                                                    37 

​ 3.2 Marias, líderes femininas                                                                           41 

Considerações finais                                                                                                   43 

Arquivos e periódicos consultados                                                                             45 

Referências bibliográficas                                                                                          46 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

Lista de Siglas 
 
Ação Católica Operária (ACO) 
Ato Institucional número 5 (AI-5) 
Campanha da Mulher pela Democracia (CAMDE) 
Correios e Telecomunicações de Portugal (CTT) 
Comunidades Eclesiais de Base (CEB´s) 
Concílio Vaticano II (CVII) 
Conferência Nacional de Bispos do Brasil (CNBB) 
Departamento de Ordem Política e Social (DOPS) 
Instituto Nacional de Previdência Social (INPS) 
Juventude Agrária Católica (JAC) 
Juventude Operária Católica (JOC) 
Juventude Universitária Católica (JUC) 
Liga Operária Católica (LOC) 
Movimento Mundial de Trabalhadores Cristãos (MMTC) 
Sistema Nacional de Informações (SNI) 
 
 
Ilustrações 
 

Foto de perfil de Maria Vitória Silveira Pinheiro                                                           29 

Foto de perfil de Maria Lorena de Araújo                                                                      32 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

Introdução 
 

Na manhã do sábado de 16 de junho de 1973 foi informado pela secretária da Ação 

Católica, Maria Lorena, que a sede da Ação Católica Operária do Brasil (ACO), em Recife, 

fora invadida por 8 policiais da censura que buscavam qualquer documento que fosse 

considerado de caráter subversivo. Dentre eles, livros, revistas, cartas, publicações, 

correspondências e documentos do movimento foram apreendidos e censurados pela polícia. 

Nesse sentido, com a intenção de notificar o que havia acontecido na sede do movimento 

operário durante a ditadura militar no Brasil, e na tentativa de buscar ajuda e apoio 

internacional, Maria Lorena envia uma carta ao Movimento Mundial dos Trabalhadores 

Cristãos, em Bruxelas, relatando todos os detalhes sobre a invasão do dia 16 de junho. Além 

disso, a secretária, nesta mesma carta, evidenciou sua preocupação ao ouvir um dos policiais 

dizendo que os padres estrangeiros do movimento operário seriam expulsos do país.1 

​ Em 1961, a Igreja Católica tomava um novo rumo ao convocar o Concílio Vaticano II. 

Em vista das transformações sociais da modernidade relacionadas aos avanços tecnológicos, 

aos posicionamentos e movimentações políticas, esse novo concílio visava integrar o 

catolicismo com as demandas políticas, sociais e trabalhistas do povo cristão. O novo 

concílio, inspirado na Rerum Novarum2, de 1891, integrava aspectos inovadores para a 

Igreja, ressaltando o apoio aos trabalhadores e às demais classes sociais. Assim, o Papa Paulo 

IV, durante a conclusão do Concílio Vaticano II, manifesta-se sobre a preocupação perante os 

trabalhadores marginalizados, e se posiciona atento às suas questões. 

 
Filhos muito queridos! Estai certos, antes de mais nada, de que a 
Igreja conhece os vossos sofrimentos, as vossas lutas, as vossas 
esperanças; ela aprecia altamente as virtudes que enobrecem as 
vossas almas: a coragem, a dedicação, a consciência profissional, o 
amor da justiça; ela reconhece plenamente os imensos serviços que, 
cada um no seu lugar, e nos postos muitas vezes mais obscuros e 
mais desprezados, vós prestais ao conjunto da sociedade. A Igreja 
sente-se contente por isso e agradece-vos pela nossa voz.3 

 

O Papa, ao se solidarizar com o sofrimento e à luta da classe trabalhadora, além de 

agradecer pelas atividades por ela prestadas em favor do reconhecimento e da dignidade dos 

trabalhadores, teve o papel de legitimar e apoiar a criação de instituições e movimentos em 

3Discurso do Papa Paulo VI na conclusão do Concílio Vaticano II em 1965. Disponível em 
<https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-l
avoratori.html>, acessado em 15 de outubro de 2025. 

2Primeira encíclica promovida pela Igreja Católica com objetivo de apoiar causas sociais dos trabalhadores. 
1Carta localizada no Documentation and Research Centre on Religion. Pasta MMTC 6.5.3-1 -a. 

 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-lavoratori.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/speeches/1965/documents/hf_p-vi_spe_19651208_epilogo-concilio-lavoratori.html


9 

prol da luta trabalhista, demonstrando que a Igreja Católica estaria ao lado deles. Os eclesiais 

abriram as portas para o surgimento e o fortalecimento de instituições de objetivos sociais 

vinculadas ao catolicismo, como a Juventude Operária Católica (JOC), fundada em 1912 pelo 

cardeal Joseph Cardjin, que se fortaleceu ainda mais após o CVII. Entretanto, é preciso 

destacar que, como evidenciado por Heloisa Martins, “as transformações que se processavam 

no interior da instituição eram, por sua vez, expressão de transformações que ocorriam na 

sociedade brasileira, eram o fruto de um processo histórico”4 de trabalhadoras e trabalhadores 

católicos. Portanto, o Concílio Vaticano representou a legitimação das expressões dos 

indivíduos que já lutavam para terem suas dignidades reconhecidas. Scott Mainwaring 

complementa a fala de Heloísa colocando os indivíduos como agentes de transformação da 

visão da Igreja, e não o contrário. Ele afirma que,  

 
A mudança dentro da Igreja durante os últimos 20 anos tem sido mais 
um produto do processo político mais amplo do que da própria 
estratégia da Igreja. (...) A Igreja pode fazer a sua própria história, 
mas ela não o faz sob as condições de sua própria escolha, nem muda 
nas direções por ela antecipadas.5 
 

Ademais, no período em que o novo concílio fora inaugurado, a Teologia da 

Libertação –uma corrente social católica– começa a ganhar força na América Latina e 

diversos movimentos que uniam a força dos trabalhadores com a pregação do Evangelho 

foram criados, entre eles a Ação Católica Operária (ACO) e as Comunidades Eclesiais de 

Base (CEBs).6  

Os integrantes dos movimentos tinham como princípio unir os trabalhadores cristãos 

espalhados pelo Brasil na luta pela chamada liberdade operária e pelos direitos trabalhistas. 

Os movimentos da Igreja possibilitaram a participação ativa da classe trabalhadora 

marginalizada, sendo este espaço “um instrumento de participação e de luta da classe 

operária".7 Homens e mulheres se uniam por meio da militância e do engajamento político. 

No movimento operário, as mulheres participavam ativamente na militância por dignidade e 

melhores condições de trabalho, elas atuavam em vários setores do operariado, como os 

sindicatos, os clubes de mães, as associações das donas de casa e as organizações 

universitárias e juvenis – como a Juventude Universitária Católica (JUC) e a Juventude 

7MARTINS, Heloisa H. T. S. Igreja e Movimento Operário no ABC: 1954-1975. 1ª. ed. São Paulo: Hucitec: 
Prefeitura de São Caetano do Sul, 1994. p.27. 

6Objetivos dos movimentos sociais presentes na metodologia do movimento operário, retirada do 
Documentation and Research Centre on Religion, Culture and Society (KADOC): pasta MMTC 6.5.3-1 -a.  

5MAINWARING, Scott. Igreja e política: anotações teóricas. Síntese, 1983. p.44. 

4MARTINS, Heloisa H. T. S. Igreja e Movimento Operário no ABC: 1954-1975. 1ª. ed. São Paulo: Hucitec: 
Prefeitura de São Caetano do Sul, 1994. p.21. 

 



10 

Operária Católica (JOC).8 

Com o golpe militar de 1964, diversas organizações brasileiras foram julgadas como 

subversivas, comunistas e esquerdistas e, portanto, foram alvo de investigações policiais, 

passando a sofrer fortes censuras e repressões. Entretanto, o período de maior repressão do 

movimento foi iniciado com o Ato Institucional nº 5, decretado em 13 de dezembro de 1968. 

A medida inaugurou o tempo mais sombrio da ditadura até o final da década de 1970 no 

Brasil. Nesse período, foram organizadas greves operárias, como a de Osasco e Contagem, 

respectivamente nas regiões metropolitanas de São Paulo e Belo Horizonte, e, como 

consequência, muitos trabalhadores fabris, entre eles homens e mulheres, incluindo os padres 

estrangeiros foram presos, torturados e exilados pelo governo militar.9 

O movimento católico operário no Brasil, apesar de ter as atenções voltadas para os 

padres operários estrangeiros, também contou com a forte participação e protagonismo de 

mulheres católicas. Elas estavam presentes em diversos segmentos dos movimentos católicos 

progressistas, fosse atuando como secretárias, domésticas, lideranças ou como a base 

trabalhadora. Assim, destaco Maria Lorena de Araújo, secretária da sede da ACO de Recife, e 

Maria Vitória Pinheiro, secretária geral do Movimento Mundial dos Trabalhadores Cristãos, 

localizado na Bélgica. As Marias, mesmo estando em um lugar de trabalho comum, como o 

de secretárias, movimentaram a relação internacional do movimento católico por meio de 

cartas enviadas por elas e pelos atos de resistência às demais sedes da Ação Católica 

espalhadas pelo mundo, e também, para a sede do Movimento Mundial dos Trabalhadores 

Cristãos localizado em Bruxelas, na Bélgica. A partir da circulação de informações do 

período turbulento que a ACO passava durante a ditadura, foi possível observar o apoio de 

diversos bispos nacionais e internacionais, e até mesmo com o do próprio Papa na luta contra 

a repressão no movimento operário. 

​ As mulheres encontraram nos movimentos sociais católicos, um lugar para exercerem 

seus atos de fé e política. Caroline Jacques Cubas, pesquisadora da história social com 

enfoque em história das mulheres, traz em Do hábito à resistência: freiras em tempos de 

ditadura militar no Brasil10, relatos de religiosas que afirmavam suas atuações nos espaços 

sociais e defendiam a “não separação entre política e fé; da necessidade de se opor à miséria, 

10CUBAS, Caroline Jacques. Do hábito à resistência: freiras em tempos de ditadura militar no Brasil. Rio de 
Janeiro: Arquivo Nacional, 2018. 

9Jornal do Brasil, 27 de julho de 1968, Rio de Janeiro. Biblioteca Nacional. Disponível em 
<https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_08&amp;pesq=%22Pierre%20Wauthier%
22&amp;pasta=ano%20196&amp;hf=memoria.bn.br&amp;pagfis=119103> 

8Síntese do movimento encontrada no relatório de comemoração de 10 anos da Ação Católica Operária. 
Localizada na pasta MMTC 6.5.3-1 -a do Documentation and Research Centre on Religion, Culture and Society 
(KADOC). 

 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_08&amp;pesq=%22Pierre%20Wauthier%22&amp;pasta=ano%20196&amp;hf=memoria.bn.br&amp;pagfis=119103
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_08&amp;pesq=%22Pierre%20Wauthier%22&amp;pasta=ano%20196&amp;hf=memoria.bn.br&amp;pagfis=119103


11 

fome e salário baixos, da repressão e da participação em projetos democráticos que rejeitem 

estruturas postas.”11 

A forte contribuição de Edward P. Thompson em A Formação da Classe Operária 

Inglesa, fez com que a história social passasse a enxergar com mais sensibilidade e 

valorização os sujeitos da classe trabalhadora, os considerados de baixo, que, por muito 

tempo, foram marginalizados pela historiografia e julgados como uma classe sem 

contribuições para a História. A historiografia social nas últimas décadas tem se atentado em 

analisar a participação das classes populares na ditadura e a atuação ativa de trabalhadores e 

militantes que formaram diversos movimentos contrários à ditadura.  

Nesse sentido, a historiadora Alejandra Estevez tem como alvo de pesquisa a Igreja e 

o Estado. No artigo “Relações Igreja-Estado em uma cidade operária durante a ditadura 

militar”12, ela analisa o comportamento da Igreja Católica frente à ditadura militar brasileira, 

e chama a atenção para o fato de que, muitas vezes, “a realidade do cidadão brasileiro é um 

conjunto de vida social, religiosa, política, cultural, ideológica e econômica”13. Segundo a 

autora, a Igreja Católica também se insere nessa realidade, fazendo-se necessário se 

posicionar e incentivar a participação dos fieis em todos os âmbitos que permeiam a vida em 

sociedade, incluindo a política. Um dos pontos centrais da argumentação da autora é de que a 

Igreja Católica teria impulsionado a participação dos leigos na vida pública no intuito de 

consolidar a identidade católica e, também, de conquistar espaço na política através da 

autonomia dos católicos-militantes. Segundo Estevez, “essa geração de militantes leigos e 

eclesiásticos (...) desenvolveu um corpo de ideias que colocava como missão da Igreja a 

transformação social mediante um engajamento no campo político.”14  

As ideias anunciadas pela Igreja Católica sobre a participação dos leigos na 

militância, como evidenciado por Alejandra Estevez, foi influenciada pelo Concílio Vaticano 

II, no início da década de 1960, que legitimou a politização do trabalhador voltada às 

questões sociais. Seguindo esta ideia, proponho identificar a atuação dessas mulheres 

caracterizadas como leigas, Maria Lorena e Maria Vitória, que não pertenciam a um cargo 

eclesiástico. Mais especificamente, busca-se destacar o protagonismo dessas mulheres que 

ocuparam cargos de secretárias. E não somente identificar a presença destas mulheres 

comuns, mas trazer uma análise de suas trajetórias individuais à luz dos acontecimentos 

14ESTEVEZ, Alejandra Luisa Magalhães. Relações Igreja-Estado em uma cidade operária durante a ditadura 
militar. Revista Brasileira de História. São Paulo, v. 35, nº 69, p.212, 2015. 

13Idem, p.208. 

12ESTEVEZ, Alejandra Luisa Magalhães. “Relações Igreja-Estado em uma cidade operária durante a ditadura 
militar”. Revista Brasileira de História. São Paulo, v. 35, nº 69, p.207-231, 2015. 

11Idem. p.23. 

 



12 

políticos-repressivos durante a ditadura e das transformações da Igreja Católica, 

evidenciando, assim, essas mulheres esquecidas pela historiografia que participaram 

ativamente na resistência da Ação Católica Operária contra a ditadura militar no Brasil no 

período do AI-5. 

Portanto, a pesquisa se propõe a reconstruir as trajetórias e atuações de Maria Lorena 

de Araújo e de Maria Vitória Silveira Pinheiro como mulheres militantes, e suas conexões 

internacionais contra a opressão da ditadura militar brasileira, partindo de 1968 até meados 

dos anos 1970 – os anos mais intensos de repressão no Brasil. O presente trabalho será 

baseado em uma série de catalogações de cartas e relatórios produzidas durante meu período 

como bolsista de iniciação científica da pesquisa Entre a batina e a linha de montagem: a 

atuação de padres operários estrangeiros durante a ditadura militar, sob a orientação da 

profa. dra. Larissa Rosa Corrêa. Além disso, através da análise de fontes como periódicos, 

cartas e demais documentos encontrados no Arquivo Nacional, na Biblioteca Nacional e no 

Documentation and Research Centre on Religion, Culture and Society (KADOC), 

pretende-se examinar a presença feminina e entender de que maneira as mulheres católicas 

leigas combateram a repressão dentro da Ação Católica Operária. Ainda, por meio das cartas, 

busca-se fazer uma análise mais precisa sobre as conexões feitas por elas nas trocas de cartas 

da Ação Católica Operária, em Recife, com o Movimento Mundial dos Trabalhadores 

Cristãos, na Bélgica, e os desdobramentos nacionais e internacionais por meio da agência 

feminina. 

O interesse em analisar as trajetórias individuais das secretárias católicas e, a partir 

delas, identificar o papel desempenhado por elas na ditadura militar brasileira, tem como 

objetivo problematizar a narrativa que privilegia exclusivamente a alta sociedade e 

principalmente a perspectiva masculina de gênero. Este trabalho visa demonstrar como essas 

mulheres tiveram um papel de destaque nos espaços que ocuparam ao longo da vida, e 

também na resistência à repressão durante a ditadura militar no Brasil. É preciso identificá-las 

como agentes de suas trajetórias individuais, mas também da trajetória coletiva dos 

trabalhadores militantes, mesmo ocupando cargos considerados comuns ou “menores”, como 

os de secretárias, como também elucidado por Cubas, sendo elas “sujeitos de sua própria 

história, uma vez que, como sujeitos resistentes, ao tentar estabelecer modificações em uma 

história imediata, sua própria história é transformada”.15  

A partir disso, pretendemos demonstrar como o trabalho foi um meio que essas 

15​CUBAS, Caroline Jacques. Do hábito à resistência: freiras em tempos de ditadura militar no Brasil. Rio de 
Janeiro: Arquivo Nacional, 2018. p.141. 

 



13 

mulheres leigas encontraram de se posicionarem politicamente e exercerem a militância 

dentro e fora do movimento, o qual contribui para a desmistificação presente na historiografia 

de que a classe trabalhadora estaria alheia aos acontecimentos políticos e sociais ao seu redor, 

e também para a legitimação da agência da mulher na sociedade. Partindo da investigação das 

atividades exercidas por elas, busca-se identificar os frutos de seus trabalhos na sociedade, 

uma vez que a solidariedade e a empatia com relação ao próximo formavam o pilar das 

organizações católicas progressistas. O trabalho destas mulheres era não só um espaço de 

resistência, mas também de afirmação do gênero feminino, do espaço da mulher na sociedade 

e na luta da classe trabalhadora.  

Elizabeth Lobo, em A Classe Operária tem dois sexos (1991), diz que “o trabalho não 

é apenas um instrumento para ganhar a vida, mas articula uma identidade de mulheres 

trabalhadoras”16. A posição ocupada por essas mulheres no trabalho permitia que elas 

escolhessem as informações que seriam circuladas. Ao levar em consideração o momento de 

repressão que as cercavam, utilizaram o trabalho como um ato de resistência à ditadura 

militar brasileira. Como trabalhadoras católicas, também é preciso levar em consideração 

que, para os cristãos, o trabalho é visto como uma dádiva do próprio Deus, como dito por 

Thompson, o trabalho seria um “puro ar de virtude”17. Sendo assim, o ambiente de trabalho 

nos movimentos católicos foi ocupado por estas mulheres como espaço de afirmação de 

gênero, de resistência e prática da fé católica. 

Por se tratar de uma pesquisa historiográfica que tem como foco contemplar a história 

das mulheres dentro da história social, esse projeto tem como base teórica os estudos acerca 

das relações de gênero, com ênfase na história das mulheres. A obra Nas Margens: três 

mulheres do século XVII da historiadora canadense Natalie Zemon Davis18 nos serve como 

uma referência teórica na medida em que a autora coloca em destaque a perspectiva de três 

mulheres subalternizadas, e contempla o papel social e o protagonismo dessas mulheres 

dentro de suas próprias realidades. Por meio da escrita, a autora chama a atenção para as 

experiências que estas mulheres experimentaram socialmente e como se articularam dentro 

de seus contextos de vida para se afirmarem como agentes históricas. É nesse sentido que 

pretendemos construir a narrativa histórica, usufruindo da escrita como um meio de 

evidenciar os protagonismos e agências de Maria Lorena e Maria Vitória. Ademais, destaco o 

18DAVIS, Natalie Zemon. Nas Margens: três mulheres do século XVII. São Paulo: Companhia das Letras, 
1997. 

17THOMPSON, Edward P. A formação da classe operária inglesa. ed. Paz e Terra, São Paulo, 2010. p. 240. 

16LOBO, Elizabeth Souza. A classe operária tem dois sexos: trabalho, dominação e resistência. Editora 
Expressão Popular, São Paulo, 2021. p.179. 

 



14 

conceito de experiência trazido por E. P. Thompson em A miséria da teoria19 para traçar as 

trajetórias destas mulheres, o qual afirma que a experiência é determinada pelas 

transformações sociais dos indivíduos, sendo alvo de constante transformação e construção.20 

As fontes a serem analisadas para a construção historiográfica serão feitas com base 

na metodologia proposta por Silvia Lara, em que “a leitura não deve buscar apenas o que foi 

escrito, mas também como foi escrito, porque foi escrito e como aquele texto circulou e foi 

guardado.”21 Serão objetos de análise desta pesquisa os documentos produzidos pela polícia 

política da ditadura, o Sistema Nacional de Informações (SNI), órgão que monitorava e 

relatava atividades de indivíduos considerados uma ameaça para o Estado ditatorial. Entre as 

fontes, armazenadas pelo Arquivo Nacional, encontramos relatórios de reuniões escritas por 

agentes infiltrados, pareceres sobre a Ação Católica Operária e sobre as secretárias, e busca 

de informações de Maria Lorena e Maria Vitória solicitadas às embaixadas exteriores. Com 

as documentações do SNI sobre elas, é possível pensar no papel que elas desempenharam no 

movimento, a partir do momento em que se tornam uma possível ameaça ao governo, 

levando-as até mesmo à investigação e prisão, como no caso de Maria Lorena de Araújo. 

Também serão alvo de nosso interesse de observação, as cartas catalogadas pelo 

KADOC, em que pretendemos identificar as relações de poder conquistadas por elas e as 

articulações que estas dominaram na comunicação, por meio de sua posição como secretárias. 

A análise desses documentos permite identificar as particularidades das trajetórias individuais 

de cada militante e traçar o perfil individual desejado, levando em consideração os espaços 

ocupados por elas, motivos que as levaram a serem investigadas, seus posicionamentos 

políticos, e seus ofícios dentro do movimento operário. 

Por meio das trajetórias singulares e individualizadas pensadas a partir da 

documentação oficial e das cartas pessoais, será possível traçar uma trajetória comum que as 

une: a Ação Católica Operária, sem deixar de lado suas particularidades. É nesse sentido, que 

Lilia Moritz Schwarcz, ao escrever “Biografia como gênero”, enfatiza a trajetória como 

“posições simultaneamente ocupadas em sucessivos campos de força: tanto individuais como 

em relação a demais grupos sociais em concorrência.”22 A união das trajetórias individuais 

possibilitará a determinação de uma trajetória da Ação Católica Operária e do Movimento 

22SCHWARCZ, Lilia Moritz. Biografia como gênero e problema. História Social: Revista dos Pós-graduandos 
em história da UNICAMP, n. 24. 2013, p. 57. 

21LARA, Silvia Hunold. Os documentos textuais e as fontes do conhecimento histórico. Anos 90, Porto Alegre, 
v. 15, n.28, 2008. p. 22. 

20Idem. p.16. 

19THOMPSON, E. P. A miséria da teoria ou um planetário de erros: uma crítica ao pensamento de Althusser. 
Rio de Janeiro: Zahar Editora, 1981. 

 



15 

Mundial dos Trabalhadores Cristãos que contemple a perspectiva feminina. 

​ No objetivo de investigar as questões propostas, este trabalho foi dividido em três 

capítulos. No primeiro, discutiremos a relação da Igreja Católica com o mundo do trabalho, e 

de que maneira ela teria fomentado a criação de diversas instituições religiosas de fins 

políticos e sociais e a influência exercida sob a Teologia da Libertação23 na América Latina. 

Ainda neste capítulo, daremos foco à atuação dos leigos nos movimentos sociais e  veremos 

como setores da Igreja Católica no Brasil se posicionaram politicamente após 1964 no Brasil. 

​ O segundo capítulo contextualiza o que era ser mulher nos anos 1960 e 1970 no 

Brasil, atentando-se para as clivagens de gênero, classe e raça. Além disso, evidencia as 

questões morais em disputa sobre a figura da mulher brasileira por diferentes narrativas 

políticas. Ao concluir, são apresentadas as trajetórias de Maria Lorena de Araújo e Maria 

Vitória Pinheiro antes do período de maior tensão da ditadura militar brasileira, instaurado 

com o AI-5, em 1968, destacando as trajetórias de cada uma, as articulações feitas por elas 

entre trabalho e religião, e como usufruíram desses meios para se inserirem no âmbito 

político-social. 

​ Por fim, o terceiro capítulo propõe analisar as perseguições sofridas pela Ação 

Católica Operária no Brasil, identificando o papel de destaque destas mulheres durante o 

período repressivo da ditadura, principalmente a partir de 1968. Sendo elas, mulheres, 

católicas e secretárias, de que maneira atuaram na resistência à ditadura militar e como suas 

perspectivas de mundo e motivações teriam guiado suas atitudes em prol da resistência. 

Também traçaremos os desdobramentos das ações destas mulheres a partir da análise de 

fontes históricas documentais.  

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 

23Corrente teológica que surgiu na Igreja Católica na década de 1960 com o objetivo de olhar e defender a causa 
de grupos subjugados e marginalizados. A teologia da libertação levou a Igreja católica a ter uma aproximação 
com ideias marxistas que olhavam para a libertação dos grupos oprimidos por meio da fé católica. 

 



16 

Capítulo 1 
Igreja Católica: entre o trabalho e a política no Brasil 
 

A Igreja Católica, em meados da década de 1940 no Brasil, começou a se preocupar 

com o afastamento das classes populares nos assuntos da fé católica. Com medo de perder 

seus fiéis e, principalmente, a nova juventude, a Igreja do Brasil buscou implementar 

organizações para fortalecer o catolicismo no meio da juventude trabalhadora, tanto nas áreas 

rurais quanto nos ambientes de proletarização. É dessa forma que a Juventude Operária 

Católica (JOC) – movimento fundado na Bélgica, em 1925, pelo padre Joseph Cardjin – 

adentra o Brasil, com o mesmo propósito de aproximar a instituição religiosa e 

“cristianizar”24 a classe trabalhadora. Inicialmente, a JOC exercia um papel puramente social, 

segundo Scott Mainwaring, “a JOC era mais um movimento jovem da Igreja do que uma 

organização da classe trabalhadora. (...) Os jocistas promoviam extensas discussões sobre a 

família, (...), e problemas pessoais.”25 

A partir dos anos de 1960, com a convocação no Concílio Vaticano II, a Igreja 

Católica no Brasil passava por uma nova etapa transformadora. A Igreja tinha como novo 

propósito levar o Evangelho libertador de Jesus Cristo às classes marginalizadas e oprimidas: 

à classe trabalhadora. As questões sociais se tornavam cada vez mais parte da preocupação da 

Igreja, e aos poucos o movimento operário juvenil foi adquirindo um caráter mais politizado 

frente às demandas da classe trabalhadora. Além da JOC, novas organizações foram 

consolidadas e serviram como base para a metodologia da teologia da libertação. 

​ O sentimento de solidariedade movia a Igreja adepta à teologia da libertação para agir 

em favor dos pobres. Gustavo Gutiérrez, um dos fundadores desta corrente social católica, 

afirma que era necessário abraçar a luta dos pobres e enfrentar o que fosse necessário para 

tornar efetiva a libertação dos trabalhadores. Mas, para que o Evangelho pudesse ser pregado, 

era necessário compreender a realidade enfrentada pelas bases. 

 
Só repelindo a pobreza e fazendo-se pobre para protestar contra ela, 
poderá a Igreja pregar algo que lhe é próprio: a pobreza espiritual, ou 
seja, a abertura do homem e da história ao futuro prometido por 
Deus. Unicamente deste modo poderá cumprir honestamente, com 
possibilidades de ser ouvida, a função profética de denúncia de toda 
injustiça que atente contra o homem e a proclamação libertadora de 
uma real fraternidade humana. Só uma autêntica solidariedade com 
os pobres e um real protesto contra a pobreza, tal como se apresenta 

25Idem. p.142. 

24MAINWARING, Scott. A Igreja Católica e a política no Brasil: (1916-1985). São Paulo: Brasiliense, 1989. 
p.141. 

 



17 

em nossos dias, pode dar um contexto concreto e vital a uma 
exposição teológica sobre a pobreza.26 

 

​ Seguindo a ideia de Gutiérrez, algumas igrejas católicas no Brasil adotaram medidas 

para que pudessem levar o evangelho e se aproximar da classe trabalhadora de forma que 

servisse como uma verdadeira apoiadora e fortalecedora da luta trabalhista. A Igreja buscou 

ressignificar seu valor na sociedade assumindo a representação de ser uma instituição pobre, 

dos pobres, e para os pobres27. Esse movimento na Igreja surge, segundo a historiadora 

Larissa Corrêa, pois “acreditava-se que as igrejas se encontravam distantes dos bairros 

operários e era preciso, na visão desses clérigos, conhecer a cultura própria dos trabalhadores, 

bem como a realidade social da classe operária.”28 Neste capítulo, discutiremos o papel da 

Igreja Católica na luta dos trabalhadores brasileiros, e de que forma ela se posicionou e 

influenciou no exercício político dos trabalhadores durante a ditadura militar. Além disso, 

traremos em questão a presença do laicato nos espaços da Igreja e, sobretudo, das mulheres 

leigas e suas atribuições nos setores da Igreja Católica voltados para as questões trabalhistas. 

 

1.1 O laicato e a presença nas bases 
 
​ A partir do Concílio Vaticano II, a Igreja Católica entendeu que, para impulsionar 

toda à sociedade no exercício da fé cristã, era preciso o apoio da comunidade católica para 

atuar na missão de evangelização. A historiadora Alejandra Estevez afirma que “o apostolado 

sacerdotal depende do leigo para realizar-se plenamente.”29 Com isso, é feita uma declaração 

pelo Vaticano tratando especificamente do apostolado dos leigos, o qual destacou a 

participação do laicato como fundamental para a fé católica e para o avanço do Evangelho à 

todas as camadas da sociedade. A atuação dos leigos deveria ser vista não somente nos 

encontros oficiais da Igreja, mas principalmente na vida cotidiana, no dia a dia da 

comunidade católica. 

 
Os leigos exercem o seu apostolado multiforme tanto na Igreja como 
no mundo. (...), os principais são: as comunidades eclesiais, a família, 
a juventude, o meio social, as ordens nacional e internacional. E 
como hoje a mulher tem cada vez mais parte activa em toda a vida 

29ESTEVEZ, Alejandra Luisa Magalhães. A Igreja e os Trabalhadores Católicos: Um Estudo Sobre a 
Juventude Operária Católica e a Ação Católica Operária (1940-1980). Dissertação (Mestrado)- Universidade 
Federal do Rio de Janeiro, 2008. p.68. 

28CORRÊA, Larissa Rosa. O evangelho como fermento da ação coletiva: trabalho comunitário e militância dos 
padres operários na Ditadura Militar (1964-1976). Topoi, v. 25, 2024. p.8. 

27MAINWARING, Scott. A Igreja Católica e a política no Brasil: (1916-1985). São Paulo: Brasiliense, 1989. 
p.33. 

26GUTIERREZ, Gustavo. Teologia da Libertação. Petrópolis: Vozes, 1983. p.248-249. 

 



18 

social, é da maior importância que ela tome uma participação mais 
ampla também nos vários campos do apostolado da Igreja. (…). 
Porque participam no múnus sacerdotal, profético e real de Cristo, 
têm os leigos parte activa na vida e acção da Igreja.30 

 
​ Dessa forma, o trabalho fomentado pelos leigos fazia parte da ideia de Igreja dos 

pobres e para os pobres31, para que a Igreja pudesse chegar até as camadas mais populares da 

sociedade, aos trabalhadores marginalizados, uma vez que entendiam e traziam as questões 

enfrentadas por suas próprias realidades como integrantes das classes populares. Além disso, 

o Papa Paulo VI chama a atenção para a participação efetiva das mulheres no meio do laicato, 

uma vez que estas, nos anos 1960, adentravam cada vez mais os espaços na sociedade. A 

participação da mulher na ação da Igreja passou a ser vista como peça fundamental para o 

trabalho social da Igreja. As mulheres ocuparam grande parte do laicato, desenvolvendo suas 

atuações político-sociais em favor da libertação da classe trabalhadora.32 

 

1.2 Em defesa dos trabalhadores 
 
​ Os leigos, junto à Igreja progressista, desenvolveram seus trabalhos dentro da própria 

comunidade de trabalhadores, nas vilas operárias, o que permitiu a formação e fortalecimento 

de instituições e comunidades que abordavam tanto as questões sociais do trabalhador, quanto 

o ensino bíblico. Nesse contexto de mudança de visão da Igreja e crescimento da atuação às 

bases, surgiram organizações com o objetivo de legitimar as demandas das comunidades 

trabalhadoras à luz do Evangelho, como exemplo a Ação Católica Operária (ACO) e as 

Comunidades Eclesiais de Base (CEB´s). Também, a partir de 1960, a Juventude Operária 

Católica se fortaleceu em apoio e ao exercício político da classe trabalhadora. 

​ O trabalho implementado nas comunidades se dava principalmente por meio das 

Equipes de Bases, as quais eram reuniões lideradas por leigos e contavam com o apoio de 

padres do meio operário.33 Os encontros tratavam de questões cotidianas da vida dos 

trabalhadores, mas, principalmente, tendo como foco a luta operária e um despertar para a 

militância. A partir de estudos bíblicos, os sujeitos refletiam sobre suas condições de vida e 

de trabalho e de que forma poderiam agir em prol de dignificação no meio operário.  

33Relatório do movimento operário. Recife, 15 de agosto de 1973. Documentation and Research Centre on 
Religion, Culture and Society (KADOC). Pasta MMTC 6.5.3-1 - a. 

32CUBAS, Caroline Jaques. Do hábito à resistência: freiras em tempos de ditadura militar no Brasil. Rio de 
Janeiro: Arquivo Nacional, 2018. p.21-22. 

31Conceito apresentado anteriormente por Scott Mainwaring em A Igreja Católica e a Política no Brasil (1989). 

30CONCÍLIO VATICANO II. APOSTOLICAM ACTUOSITATEM. Vaticano, 1965. Disponível em 
<https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolic
am-actuositatem_po.html>, acessado em 30 de outubro de 2025. 

 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651118_apostolicam-actuositatem_po.html


19 

Dessa forma, com o apoio da Igreja e do laicato – participantes ativos nos meios 

sociais da Igreja –, houve uma organização sistemática dos trabalhadores católicos que 

passaram a se enxergar como uma classe digna de direitos prezando pela valorização 

individual de cada sujeito. Entre os pilares da missão social católica, além da evangelização, 

estava a organização da comunidade por uma consciência de classe. O padre operário, 

Jacques Loew, um dos implementadores da missão social católica no Brasil, destacou a 

urgência dos trabalhadores de se tornarem agentes de mudanças nas questões sociais e 

incentivarem a conscientização entre os demais integrantes. 
                                                              

O operário tem de ser ativo. Isso lhe dará uma conscientização. O 
operário, assim, é consciente de sua obrigação para com os colegas, a 
classe; comparece às reuniões do sindicato levando problemas de 
justiça e ajuda a reflexão.34 

                                                    

Os movimentos, sobretudo, adotavam a militância política de maneira intrínseca à 

missão evangelística. Os assuntos e demandas da classe trabalhadora, juntamente com a 

consciência política adquirida entre os indivíduos, constituía parte essencial dos princípios 

das comunidades e movimentos sociais católicos no Brasil. “A Igreja assumiu a defesa da 

ação social engajada, se constituindo num canal possível de participação, um espaço de luta 

para os movimentos populares.”35 Além disso, conforme a contribuição de Heloisa Martins, 

os ambientes católicos voltados para os trabalhadores, ao mesmo tempo em que legitimaram 

a consolidação da classe operária cristã organizada, também fortaleceu a atuação e o trabalho 

prestado pelas igrejas progressistas no meio popular.  
                                                

O crescimento do movimento popular veio auxiliar a luta dos 
trabalhadores nas fábricas e nos sindicatos. (...) O encontro desses 
trabalhadores, fossem eles militantes operários, sindicais, dos 
movimentos populares ou de Igreja, se deu principalmente no espaço 
aberto da Igreja Católica. Do debate, das lutas conjuntas e da troca de 
experiências saíram fortalecidos todos esses movimentos e, 
especialmente, houve o fortalecimento da chamada Igreja Popular, 
ou, se quiserem, da pastoral comprometida com os setores 
populares.36 
 

36MARTINS, Heloisa H. T. S. Igreja e Movimento Operário no ABC: 1954-1975. 1ª. ed. São Paulo: Hucitec: 
Prefeitura de São Caetano do Sul, 1994. p.235. 

35BEZERRA, Viviane Prado. " A igreja está ao lado da libertação": experiências de uma pastoral popular no 
contexto da Ditadura Militar no Ceará. Revista Historiar, v. 2, n. 2, 2010. p.91. 

34Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, 12 de maio de 1968. Biblioteca Nacional. Disponível em 
<https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_08&pesq=%22Tiago%20Loew%22&past
a=ano%20196&hf=memoria.bn.br&pagfis=115387> acessado em 30 de outubro de 2025. 

 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_08&pesq=%22Tiago%20Loew%22&pasta=ano%20196&hf=memoria.bn.br&pagfis=115387
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=030015_08&pesq=%22Tiago%20Loew%22&pasta=ano%20196&hf=memoria.bn.br&pagfis=115387


20 

 Com o golpe militar em 1964, enquanto uma parte da Igreja apoiou os militares na 

busca pelo conservadorismo e controle autoritário sob a população, setores progressistas da 

instituição católica intensificaram seu apoio em prol dos trabalhadores. Como trazido pela 

historiadora Larissa Rosa Corrêa, “nesse contexto de lutas e organização das Comunidades de 

Base e de resistência à ditadura militar, evangelizar significava politizar.”37 As frentes da 

esquerda católica atuaram, principalmente, “na defesa e promoção dos direitos humanos”38, 

incentivando o engajamento à militância dos trabalhadores como legítimos agentes 

transformadores de seus contextos sociais. Essa defesa dos direitos humanos baseava-se na 

ideia de que era necessária uma mudança nas camadas sociais que pensasse nos 

trabalhadores, e “como filhos de Deus, todos são dignos de respeito e do direito à vida 

digna.”.39 

​ A Igreja Católica progressista foi fortemente movida pelo sentimento de solidariedade 

para atuar a favor da classe trabalhadora marginalizada. E, após o golpe militar em 1964, os 

direitos humanos de muitos integrantes da classe trabalhadora e da própria Igreja foram sendo 

violados pela repressão da ditadura militar sob a acusação de serem “subversivos” e adeptos 

ao comunismo. Nesse sentido, alguns membros do clero se posicionaram fortemente 

contrários às medidas tomadas pelos militares acarretando em uma declaração, em 2 de junho 

de 1964, denunciando as violações acometidas aos setores da esquerda católica. 

 
Não podemos concordar com a atitude de certos elementos que têm 
promovido mesquinhas hostilidades à Igreja, na pessoa de bispos, 
sacerdotes, militantes, leigos e fiéis (...). Não aceitamos, nem jamais 
poderemos aceitar, a acusação injuriosa, generalizada ou gratuita, 
velada ou explícita, de que bispos, sacerdotes e fiéis ou organizações 
como, por exemplo, a Ação Católica e o Movimento de Educação de 
Base (MEB), sejam comunistas ou comunizantes”.40 

 

​  A declaração foi até mesmo contrária a outras partes da Igreja e da Conferência 

Nacional de Bispos do Brasil (CNBB), que apoiaram o golpe militar e viam a possibilidade 

de estabelecer a ordem social e atuar em favor do anticomunismo no Brasil. O manifesto foi 

40Semana Religiosa, 7 de junho de 1964, Pouso Alegre, Minas Gerais. Biblioteca Nacional. Disponível em 
<https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=149292x&Pesq=%22N%c3%a3o%20podemos%2
0concordar%20com%20a%20atitude%20de%20certos%20elementos%20que%20t%c3%aam%20promovido%2
0mesquinhas%20hostilidades%20%c3%a0%20Igreja,%20na%20pessoa%20de%20bispos,%20sacerdotes,%20
militantes,%20leigos%20e%20fi%c3%a9is%22&id=2863703097607&pagfis=270>, acessado em 1 de 
novembro de 2025.  

39MAINWARING, Scott. A Igreja Católica e a política no Brasil: (1916-1985). São Paulo: Brasiliense, 1989. 
p.94. 

38AZEVEDO, Dermi. A Igreja Católica e seu papel político no Brasil. Estudos avançados, v. 18, 2004. p.113. 

37CORRÊA, Larissa Rosa. O evangelho como fermento da ação coletiva: trabalho comunitário e militância dos 
padres operários na Ditadura Militar (1964-1976). Topoi, v. 25, 2024. p.21. 

 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=149292x&Pesq=%22N%c3%a3o%20podemos%20concordar%20com%20a%20atitude%20de%20certos%20elementos%20que%20t%c3%aam%20promovido%20mesquinhas%20hostilidades%20%c3%a0%20Igreja,%20na%20pessoa%20de%20bispos,%20sacerdotes,%20militantes,%20leigos%20e%20fi%c3%a9is%22&id=2863703097607&pagfis=270
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=149292x&Pesq=%22N%c3%a3o%20podemos%20concordar%20com%20a%20atitude%20de%20certos%20elementos%20que%20t%c3%aam%20promovido%20mesquinhas%20hostilidades%20%c3%a0%20Igreja,%20na%20pessoa%20de%20bispos,%20sacerdotes,%20militantes,%20leigos%20e%20fi%c3%a9is%22&id=2863703097607&pagfis=270
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=149292x&Pesq=%22N%c3%a3o%20podemos%20concordar%20com%20a%20atitude%20de%20certos%20elementos%20que%20t%c3%aam%20promovido%20mesquinhas%20hostilidades%20%c3%a0%20Igreja,%20na%20pessoa%20de%20bispos,%20sacerdotes,%20militantes,%20leigos%20e%20fi%c3%a9is%22&id=2863703097607&pagfis=270
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=149292x&Pesq=%22N%c3%a3o%20podemos%20concordar%20com%20a%20atitude%20de%20certos%20elementos%20que%20t%c3%aam%20promovido%20mesquinhas%20hostilidades%20%c3%a0%20Igreja,%20na%20pessoa%20de%20bispos,%20sacerdotes,%20militantes,%20leigos%20e%20fi%c3%a9is%22&id=2863703097607&pagfis=270


21 

fruto de uma reunião entre arcebispos do Rio de Janeiro com o intuito de, pelas palavras da 

coluna de jornal publicada na Semana Religiosa, trazer “palavras de esclarecimento, conforto 

e estímulo”41 aos fiéis. Scott Mainwaring afirma que a violência exercida pelo Estado às 

classes populares e aos integrantes da Igreja Católica, fomentou o crescimento de demais 

religiosos em apoio à esquerda católica, fortalecendo ainda mais a militância política da 

igreja popular.42 Uma figura importante para o desenvolvimento da doutrina social católica no 

Brasil, foi o arcebispo de Olinda e Recife, Dom Hélder Câmara. Durante a ditadura, 

incentivou e lutou a favor dos movimentos sociais católicos e também denunciou os crimes 

violentos proferidos pelo Estado ditatorial. Como forma de apoio, Dom Hélder fundou o 

movimento Ação, Justiça e Paz, que, sob o olhar dos direitos humanos, tinha o objetivo de 

denunciar as situações sofridas contra o povo brasileiro e, principalmente, de “vigiar a reação 

violenta das autoridades que usam como pretexto a salvaguarda da ordem pública”43 durante 

a ditadura militar no Brasil. Sua atuação não passou despercebida pela polícia política, tendo 

sido perseguido e censurado por seu apoio às camadas populares. 

Para além do apoio de bispos, os setores populares da sociedade brasileira também 

contaram com a colaboração de redes de apoio formadas pelas freiras. Como apresentado por 

Caroline Jacques Cubas, historiadora, em Do hábito à resistência, as religiosas atuaram frente 

os crimes de violência e perseguição sofridos por muitos membros da sociedade brasileira. 

Segundo ela, as freiras ocupavam lugar central na estrutura da Igreja Católica. 

 
São elas as responsáveis pelas catequeses, celebrações, organizações 
paroquiais, entre outras funções, e que, é nestes espaços que se 
constituem as possibilidades de ação por parte das mulheres 
religiosas.44  
 

As freiras, movidas pelo sentimento de solidariedade, utilizaram seus hábitos como 

forma de resistência à ditadura e defesa da dignidade de militantes brasileiros. Entre suas 

atuações, “desenvolveram redes de apoio que visavam esconder e/ou facilitar a fuga daqueles 

para os quais o risco fosse evidente.”45 Nesse caso, as freiras utilizaram o espaço religioso 

como refúgio para indivíduos perseguidos pela ditadura militar no Brasil. Seus atos de 

solidariedade foram vistos, pela polícia repressiva, como subversivos, e por isso, as formas de 

45Idem. p.133. 

44CUBAS, Caroline Jaques. Do hábito à resistência: freiras em tempos de ditadura militar no Brasil. Rio de 
Janeiro: Arquivo Nacional, 2018. p.126 

43DA SILVA, Rosildo Henrique. O movimento ação, justiça e paz: Dom Hélder e as violências da Ditadura 
Civil-Militar brasileira. Anais dos Simpósios da ABHR, 2021. p.194. 

42MAINWARING, Scott. A Igreja Católica e a política no Brasil: (1916-1985). São Paulo: Brasiliense, 1989. 
p.103. 

41Idem. 

 



22 

resistência encontradas pelas religiosas, foram, em muitos casos, reprimidas.46 Como é o caso 

da madre Maurina Borges, presa e torturada sob a acusação de esconder jovens no local onde 

trabalhava.47  

​ Para além da participação das freiras católicas no processo de evangelização e 

resistência no período de ditadura militar, as mulheres leigas tiveram papel fundamental na 

legitimação dos direitos da classe trabalhadora, como o ensino à alfabetização e linguagens, e 

também no fomento ao exercício político dos trabalhadores. Nesse sentido, veremos nos 

próximos capítulos a atuação de mulheres leigas católicas antes e após o golpe de 1964 no 

Brasil.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

47SILVA, Kelly Caroline Noll da. “As freiras que resistiram: atuação de religiosas durante a ditadura militar no 
Brasil”. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 27, n. 3, e60625, 2019. 

46CUBAS, Caroline Jaques. Do hábito à resistência: freiras em tempos de ditadura militar no Brasil. Rio de 
Janeiro: Arquivo Nacional, 2018. p.142-143. 

 



23 

Capítulo 2 
Mulher, agente política 
 
​ Ao longo do século XX, vemos a construção de um ideal de mulher na sociedade, 

ideal este que passou por várias fases e transformações. A questão da moralidade feminina no 

século XX foi alvo de muitas discussões e disputas entre os grupos mais conservadores que 

tentavam resgatar a mulher que é mãe, esposa e dona de casa, tida como o pilar de seu lar; e 

os grupos mais liberais, como as feministas que lutavam pelo lugar da mulher em demais 

espaços da sociedade. 

​ Neste capítulo, discutiremos o ideal de mulher imposto pela sociedade do século XX, 

sobretudo após 1930, e de que maneira isso impactou a realidade brasileira. Além disso, 

analisaremos o papel da Igreja e de grupos adeptos ao catolicismo na legitimação do papel da 

mulher em disputa nos anos 1960. Com relação a esse tema, serão destacadas as trajetórias de 

duas mulheres leigas católicas, que se manifestaram de maneira ativa no ambiente de 

trabalho, no catolicismo e na política. 
 
2.1 A moralidade feminina nos anos 1960 
 
​ A moralidade da mulher brasileira, após 1930, assentava-se exclusivamente nas 

esposas, mães e donas de casa, como se esse fosse o destino natural de toda mulher. As 

mulheres com essas atribuições eram as mais respeitadas e vistas como exemplos de 

mulheres dignas e morais na sociedade brasileira. Além disso, com o avanço do feminismo, o 

conservadorismo feminino reagia buscando preservar a integridade do lar e fortalecer o 

modelo de família que tinha o homem como figura principal.48 

Entretanto, a sociedade da década de 1960 se deparou com uma nova fase para a 

mulher brasileira que desafiou os sentidos de moralidade da mulher do século XX. Com o 

movimento feminista e a modernidade em crescente, as mulheres pertencentes aos mais 

diversos grupos sociais começaram a enxergar uma vida para além do lar, muitas começaram 

a pensar em carreiras profissionais que levariam ao aumento da renda familiar ou novas 

formas de se afirmarem como mulher. Desse modo, a mulher moral da década de 1960 passa 

a ser representada não somente como esposa, mãe e dona de casa, mas também como uma 

mulher que divide o seu tempo entre o lar e o trabalho, que possui novas obrigações e 

48MARTINS, Flávia Pereira. “Nem terroristas, nem ingênuas: As contestações de feminilidade na ditadura 
militar.” Monografia (Graduação em História) - Departamento de História, Pontifícia Universidade Católica do 
Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2021. p.25. 

 



24 

ambições de vida. Nesse sentido, Cristina Spengler Azambuja mostra como a propaganda e o 

mercado acompanham e incentivam esse novo estereótipo de mulher presente na sociedade 

ao dizer que “os eletrodomésticos surgem na década de 1960 como grandes representantes da 

modernidade feminina. Eles a ajudam a se organizar e aproveitar melhor seu tempo.”49 Os 

eletrodomésticos serviram como uma ferramenta para agilizar o tempo da mulher que exercia 

dupla jornada. Todavia, segundo Azambuja,  

 
A propaganda, reflexo dos valores sociais vigentes, tentava resgatar 
aquela mulher dona de casa sob o pretexto de que, com a saída da 
mulher do núcleo familiar, a instituição família (...), estaria 
seriamente comprometida.50 

 

​ Por mais que a mulher estivesse adquirindo um novo sentido com a modernidade, vale 

destacar que esses conceitos se encaixam à realidade das mulheres das classes médias e elites, 

uma vez que as mulheres das camadas mais populares já ocupavam ambientes de trabalho, 

como exemplo, as mulheres operárias do início do século XX.51 Nesse sentido, Ivete Ribeiro 

traz uma análise referente à idealização acerca da mulher, ao dizer que  
 

Talvez esta imagem cor-de-rosa, inspirada na vida da classe média, 
com a mulher-mãe “plantada” em casa, nunca tenha sido 
representativa das classes populares. Pois nas famílias pobres a 
mulher, além de lidar com as coisas da casa, trabalhava muitas vezes 
fora de casa, fazendo serviços para outros, buscava lenha para vender 
e coisas mais.52 
 

Além disso, essas novas atribuições sofreram duras críticas dos conservadores, as 

quais apelavam para a destruição dos valores construídos acerca da moralidade da mulher, e 

principalmente sobre os valores conservadores da família. Mulheres que deixavam seus lares 

em troca do mercado de trabalho eram vistas como ameaças para a “estabilidade do 

matrimônio”, uma vez que a mulher estaria perdendo sua feminilidade e assumindo o lugar 

que pertence exclusivamente ao homem.53  

Essa crise de moralidade fez com que mulheres conservadoras se unissem para 

reafirmar o ideal de mulher que foi construído acerca da figura de mãe, esposa e dona de 

casa. Como evidenciado pela historiadora Janaína Cordeiro,  

53PRIORE, Mary Del. História das Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997. p.624. 
52RIBEIRO, Ivete. Sociedade brasileira contemporânea, família e valores. São Paulo, Loyola, 1987. p.148. 

51MARCÍLIO, Maria Luiza. Família, mulher, sexualidade e igreja na história do Brasil. São Paulo, Loyola, 
1993. p.102. 

50Idem. p.91.  

49AZAMBUJA, Cristina Spengler. "O papel social da mulher brasileira nas décadas de 30 a 60, retratada através 
das propagandas veiculadas na revista O Cruzeiro." Gestão e Desenvolvimento, Vol.., núm.1, 2006. p.89-90. 

 



25 

 

A ideia de uma crise dos valores morais é fundamental, portanto, 
para compreendermos a articulação feminina conservadora na década 
de 1960. Visto que um dos indicadores da crise era a possibilidade da 
dissolução da família e da religião, as mulheres deveriam trabalhar 
no sentido de evitá-la. Assim, urgia que se (re)afirmasse determinado 
modelo de feminilidade.54 
 

​ Ademais, a década de 1960 se iniciava entre um turbilhão de movimentações 

políticas. O mundo acompanhava uma série de disputas e debates sobre as ideias que 

constituíam o comunismo e o socialismo, características da União Soviética que disputava 

uma Guerra Fria com os Estados Unidos. Nesse sentido, o Brasil não ficou distante desse 

debate político. Em meio a forte polarização política, o até então presidente do Brasil João 

Goulart (1961-1964), foi acusado de apoiar o comunismo no Brasil. O medo de que o Brasil 

se tornasse um Estado comunista tomava conta dos debates políticos e sociais. Assim, além 

das mulheres no mercado de trabalho, outro aspecto ameaçava o ideal de moralidade 

feminina. A ideia de preceitos comunistas serem integrados na sociedade brasileira, colocava 

os conservadores em uma posição de defender e impulsionar os valores da família, 

principalmente ligados à mulher que é mãe, esposa e dona de casa, alheia aos assuntos 

políticos, e da fé cristã. Uma das atitudes tomadas pelos conservadores foi a Marcha da 

Família com Deus pela liberdade, ocorrida em diferentes regiões do Brasil em 196455, e 

contou com a participação de muitos conservadores, inclusive mulheres, para defender os 

ideais moralistas da família. A marcha foi promovida fortemente pela “Campanha da Mulher 

pela Democracia” (Camde), um grupo feminino criado para defender os valores 

conservadores da família cristã como apoio ao golpe militar.56  

​ As integrantes da Camde exerciam uma política contraditória, por mais que elas 

defendessem a família como bem supremo e imutável, onde não caberia à mulher estar à 

frente de negócios e de política, as conservadoras se colocaram na política para defender 

esses preceitos da família conservadora. Sua contraditória participação política, entretanto, 

tinha o marido como supervisor e permissor dos atos de sua esposa, uma vez que estas 

lutavam pela preservação do modelo familiar que colocava o marido acima de todos os 

demais integrantes.57 Para as conservadoras, assumir o papel político e deixar brevemente o 

57Idem. p.107. 

56CORDEIRO, Janaína Martins. Direitas em movimento: a Campanha da Mulher pela Democracia e a ditadura 
no Brasil. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2009. p.127. 

55A marcha ocorreu poucos meses antes da efetivação do golpe militar no Brasil, em um momento de protestos 
contra o então atual presidente, João Goulart.  

54CORDEIRO, Janaína Martins. Direitas em movimento: a Campanha da Mulher pela Democracia e a ditadura 
no Brasil. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2009. p.127. 

 



26 

lugar que pertencia exclusivamente a elas no lar era aceitável apenas pelo objetivo e sentido 

conservador por trás de suas ações. A preservação da família tradicional patriarcal cristã era a 

essência da Camde e de demais conservadoras da época que legitimaram o caráter moral da 

mulher brasileira. 

​ Logo, se de um lado existiam as conservadoras como as integrantes da Camde, que 

apoiavam o regime militar no Brasil e lutavam pela preservação da mulher no lar, por outro 

lado, existiam aquelas que confrontavam esses ideais. O movimento feminista no Brasil, 

desde o início do século XX, lutava pelos direitos das mulheres nos ambientes sociais, como 

a dignificação do lugar da mulher na sociedade, e nos ambientes políticos, como a luta pelo 

direito ao voto. Nesse sentido, segundo Céli Pinto, o feminismo 

 
É um movimento que luta por autonomia em um espaço 
profundamente marcado pelo político; defende a especificidade da 
condição de dominada da mulher, numa sociedade em que a condição 
de dominado é comum a grandes parcelas da população; no qual há 
diferentes mulheres enfrentando uma gama de problemas 
diferenciados.58 
 

Com as influências do movimento feminista em crescente, as consideradas mulheres 

imorais – adeptas aos preceitos feministas – tomaram parte do mercado de trabalho, das 

universidades e dos ambientes políticos e sociais. Elas enxergavam uma vida para além do 

ambiente familiar. Acreditavam que a família não seria o único lugar de ascensão da 

feminilidade. Nesse sentido, elas começaram a ocupar lugares da sociedade que antes eram 

ocupados e reconhecidos apenas por homens.59 Com essa nova realidade, as mulheres 

consideradas modernas sofreram uma série de preconceitos por estarem priorizando a vida 

nas universidades e empresas do que na maternidade e no lar.  

​ Ademais, apesar de vermos na Camde um caráter conservador que defende os 

preceitos cristãos, não se pode afirmar que todos os cristãos eram adeptos às ideias 

impulsionadas pela Camde. Com tantas movimentações políticas e sociais da época, os 

cristãos também se dividiram politicamente, muitos eram apoiadores do conservadorismo 

como a Camde, mas por outro lado, diversos grupos cristãos surgiram com novas ideias de 

política e sociedade. Nesse sentido, a ala progressista da Igreja Católica adepta da Teologia 

da Libertação apoiou inúmeras organizações com viés social. Em meio à crescente 

59PRIORE, Mary Del. História das mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997. p.603. 

58PINTO, Céli Regina Jardim. Uma história do feminismo no Brasil. São Paulo: Editora Fundação Perseu 
Abramo, 2003. p.46. 

 



27 

participação da mulher em distintos setores da sociedade, as mulheres católicas enxergaram 

um caminho para se inserirem nas discussões presentes na época por meio da religião.  

​ As religiosas simpatizantes da esquerda católica – como ficou conhecidos esses 

segmentos mais progressistas da Igreja Católica – se distanciaram do ideal de moralidade da 

mulher defendido pelos conservadores. Elas, por meio da religião e dos princípios pautados 

na fé católica libertadora, ocuparam os espaços que antes eram de caráter exclusivamente 

masculino, como o ambiente universitário, mercado de trabalho e a militância político-social. 

Além disso, muitas destas mulheres dividiram a vida como esposas, mães, donas de casa e 

também como estudantes, trabalhadoras e militantes.  

Nesse sentido, Tereza Maria Pompéia Cavalcanti, nascida em uma família de pais 

militantes da esquerda católica, estava no meio da pressão de se casar e administrar o lar, mas 

também de entrar para a faculdade e atuar nos movimentos sociais da Igreja Católica. Na 

entrevista com Tereza, abordamos assuntos como o que representava ser mulher nos anos 

1960, qual era o posicionamento e a relação da Igreja com as mulheres leigas e de que 

maneira o espaço da Igreja Católica permitiu que elas pudessem exercer suas atividades 

sociais e políticas. Entre suas falas, Tereza diz que os movimentos progressistas católicos 

foram lugares nos quais as mulheres conseguiram adentrar e ascender. Dentre tantas 

dificuldades que permearam a ditadura, o preconceito e o machismo presente na sociedade 

dos anos 60, e até de integrantes dos próprios grupos, Tereza traz seu relato de como era ser 

militante nesse período e como a mulher era vista dentro dos grupos católicos progressistas. 

 

Sempre a Igreja teve uma postura de colocar a mulher em um nível 
diferente do homem. Apesar de nos documentos sair toda a 
importância da igualdade entre os sexos, a questão do tratamento às 
mulheres pelos homens, e, especialmente pelos padres, sempre era 
com um pé atrás. Aos poucos foi introduzida a questão do olhar da 
mulher feminista, então, deixando de lado esses preconceitos. (...) Na 
classe popular, as mulheres lutadoras foram mais de enfrentar tanto 
problemas sociais e políticos como problemas com os padres, o 
machismo. Na classe popular levou a gente a aprender como ser 
lutadora, revolucionária e manter um orgulho de ser mulher, um 
sentimento de igualdade.60   
           

 ​ Ainda assim, apesar das dificuldades temporais, mulheres como Tereza encontraram 

nos grupos católicos associados ao movimento de libertação dos pobres e oprimidos, um 

ambiente em que pudessem atuar. Unidas pelo mesmo sentimento de solidariedade e da 

60Trecho retirado da entrevista com Tereza Pompeia concedida à autora em nove de abril de dois mil e vinte e 
cinco. 

 



28 

legitimação de seu lugar como mulher nos movimentos, elas encontraram um ambiente 

favorável para lutar de maneira ativa em prol das causas político-sociais por elas defendidas.  

 

2.2  Trajetórias militantes 
​  
​ A mudança de perspectiva de feminilidade que antes era encontrada apenas no lar, 

passou a ter novos significados. O mundo todo passava por uma efervescência de 

movimentações políticas e sociais, que levavam a questionar o lugar da mulher nesse novo 

mundo. Dentre essas mulheres, destaco duas jovens que escolheram priorizar o caminho das 

lutas sociais e do ambiente de trabalho como forma de resistir, Maria Vitória da Silveira 

Pinheiro e Maria Lorena de Araújo. Apesar de terem suas militâncias exercidas em lugares 

diferentes, suas trajetórias ao longo do caminho se cruzaram e compartilharam em certo 

momento da vida, da mesma luta na resistência contra a ditadura militar brasileira. 

​ As Marias tiveram suas juventudes vividas em dois momentos particulares em seus 

respectivos países que influenciaram suas maneiras de atuação. A militância fazia parte de 

suas vidas muito antes do período de ditadura militar no Brasil, estava presente em suas 

experiências de vida desde jovens. Assim, buscaremos entender como o ativismo 

político-religioso fez parte de suas trajetórias e como a utilizaram para legitimar suas 

existências e permanências como mulheres atuantes na sociedade da segunda metade do 

século XX. Busca-se pensar como suas trajetórias como militantes católicas foram 

construídas desde suas juventudes até a ditadura militar brasileira. Além disso, pensaremos 

como suas trajetórias e posicionamentos como mulheres foram impactadas e fundamentadas 

na perspectiva libertadora da Igreja Católica. 

 

2.3 Maria Vitória da Silveira Pinheiro 
 

 



29 

 
Maria Vitória da Silveira Pinheiro, 1972.61 

 
​ Nascida em 28 de maio de 1923, na freguesia de Belém, em Lisboa, Portugal. Maria 

Vitória da Silveira Pinheiro foi uma jovem católica atenta às questões sociais que permeavam 

sua realidade. Durante sua juventude, em 1944, Vitória Pinheiro exerceu uma função no 

mercado de trabalho que era considerado como um ofício tipicamente feminino62, como 

telefonista da empresa pública Correios e Telecomunicações de Portugal (CTT). Ademais, 

sua juventude ocorreu dentro de uma ditadura fascista em Portugal liderada por António de 

Oliveira Salazar, o qual ficou no poder por mais de 30 anos.  

​ A ditadura salazarista fundamentada nos preceitos conservadores, defendia a 

preservação do lugar da mulher no lar, pautada na tríade: mãe, esposa e dona de casa. O 

exercício do trabalho feminino nesse período em Portugal, era visto como uma ameaça ao 

ideal de família defendido pelo regime, principalmente aquelas que ocupavam cargos em 

fábricas e assumiam papeis políticos dentro de seus trabalhos, funções estas que 

supostamente iriam contra a natureza “sensível” e “delicada” da mulher. Como descrito pelos 

historiadores Leonardo Gonçalves e Vitória Machado,  

 

A moralização do retorno das mulheres aos lares estava 
intrinsecamente ligada ao discurso do regime (...). Somado a isso, a 
ligação que as mulheres trabalhadoras das fábricas e indústrias teriam 
com movimentos políticos e sindicais não agradava a camada mais 

62PRIORE, Mary Del. História das Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997. p.624. 
61Arquivada pelo SNI em 1972. Arquivo Nacional: BR DFANBSB V8.MIC, GNC.AAA.72094157. 

 



30 

conservadora do regime. O papel a ser desempenhado era o de mãe, 
dona de casa e esposa fiel.63 

 

​ Vitória Pinheiro, com todo o debate acerca da moralidade feminina na sociedade do 

século XX, se posicionou contrária às ideias conservadoras do regime salazarista. Como 

telefonista, ela ocupou espaços que não eram bem vistos para uma mulher da época. Por meio 

do ofício de trabalho, afirmou seu lugar na luta por direitos trabalhistas ao convocar a 

organização do sindicato dos trabalhadores do CTT no intuito de reivindicar a isenção do 

pagamento de impostos profissionais e demais demandas dos trabalhadores.64 Entretanto, o 

sindicato sofreu censura por parte da ditadura salazarista e Maria Vitória foi retirada de seu 

cargo como telefonista. Com isso, ela se muda para a Bélgica para assumir o secretariado 

geral do Movimento Mundial dos Trabalhadores Cristãos (MMTC), deixando a ocupação de 

telefonista, mas sem abandonar o ativismo político e social a favor da causa trabalhista.  

​ Interessante analisar que, alguns documentos da Embaixada da Bélgica presumem que 

Maria Vitória seria uma refugiada política na Bélgica65, e ao assumir o cargo de liderança do 

secretariado do MMTC, poderia exercer com mais vigor e alcance suas atribuições políticas e 

sociais que a ditadura salazarista não havia permitido. Em uma carta escrita por ela à sua 

amiga, Maria Lorena, a portuguesa relata o sentimento presente em sua mudança para a 

Bélgica em razão da situação delicada que enfrentava no período salazarista de censura e 

repressão, ela expõe a dor da separação familiar e a solidariedade com seus colegas de 

militância que permaneceram em Portugal. Assim escreveu na missiva: 

 
O tempo passa rápido. Ainda parece há pouco que me vi em apuros 
com o problema da minha vinda para aqui; (...) E certo que se por um 
lado o tempo é veloz, por outro bem penoso tem sido toda esta 
separação da família, do meu país, de colegas e amigos, 
companheiros de luta, que muito me tem acompanhado 
espiritualmente, mas que lhe tenho sentido a falta! Para a minha 
pobre mãe tem sido dura esta separação. (...) O trabalho em Portugal 
continua também duro.66 
   

66Trecho da carta escrita por Maria Vitória Pinheiro à Maria Lorena de Araújo, sua amiga, em Recife, escrita em 
16 de maio de 1973, na Bélgica. Documentation and Research Centre on Religion. Pasta MMTC 6.5.3-1 -a. 

65Telegrama da Embaixada em Bruxelas ao Brasil de 1972. Arquivo Nacional: BR DFANBSB 
Z4.DPN.ENI.149. 

64PINTO, Luís Eurico Calado Nogueira. Elementos para a História dum Sindicato: como nasceu o SNTCT. 
Lisboa: SNTCT, 1996. 

63GONÇALVES, Leandro Pereira; MACHADO, Vitória Almeida. Mulheres que Trabalham: as representações 
profissionais das mulheres nos Estados Novos de Getúlio Vargas e António Salazar. Projeto História: Revista 
do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, v. 72, p. 335-358, 2021. 

 



31 

​ Entre os conceitos que regiam o regime de Salazar, destacam-se a crença fiel à fé 

católica. O catolicismo serviu como um fortalecedor para o conservadorismo do Estado Novo 

salazarista, e tinha o objetivo de resgatar a separação dos papeis dos homens e das mulheres 

na sociedade portuguesa, o homem como provedor e a mulher como do lar.67 Nesse sentido, a 

Igreja católica exercia um papel importante na sociedade portuguesa e no fortalecimento do 

regime salazarista. 
 

À Igreja Católica, cabia assim, no modelo sociocultural projetado 
pelo Estado Novo, o papel de “integrador cultural” da população, isto 
é, a parte espiritual e moral do processo de regeneração nacional.68 
 

Como jovem católica, Vitória escolheu participar de maneira ativa nos movimentos 

considerados de caráter progressista da Igreja Católica, mais uma vez indo contra o 

moralismo imposto por Salazar ao integrar movimentos que tinham como princípio os 

direitos e a legitimação do trabalhador. Os movimentos católicos que Maria Vitória integrou 

tinham um viés ligado à uma teologia mais progressista da Igreja Católica, onde mulheres 

como ela poderiam participar de maneira ativa na luta política dos trabalhadores. Dentre eles, 

podemos citar sua participação na Juventude Operária Católica (JOC) e na Liga Operária 

Católica (LOC)69, todas em Portugal, onde nasceu e viveu até os anos 70, quando se mudou 

para a Bélgica.  

A portuguesa, tanto em Portugal como na Bélgica, vinculava o trabalho e a fé católica 

com as premissas de sua militância política. Ao assumir o secretariado do MMTC, ela não 

deixou de lutar pelo o que acreditava, pelo contrário, sua posição favorável como líder de um 

movimento mundial de cristãos teve forte influência em movimentos de diversos lugares, 

como nos movimentos católicos que lutavam contra a ditadura militar brasileira nas décadas 

de 1960 e 1970. Além disso, sua militância era uma forma de reafirmar seu lugar como 

mulher nos espaços em disputa da sociedade do século XX: trabalho, política e religião. 

​  

2.4 Maria Lorena de Araújo 
 

69PINTO, Luís Eurico Calado Nogueira. Elementos para a História dum Sindicato: como nasceu o SNTCT. 
Lisboa: SNTCT, 1996. 

68SIMPSON, Duncan. A igreja católica e o Estado Novo de Salazar. Locus: Revista de história, v. 18, n. 1, 
2012. p.92. 

67COVA, Anne; PINTO, António Costa. O salazarismo e as mulheres: uma abordagem comparativa. Penélope: 
revista de história e ciências sociais, n. 17,1997. p.72. 

 



32 

 
Maria Lorena de Araújo, 1967.70 

 
Maria Lorena de Araújo nasceu em 21 de abril de 1921, em Belo Jardim, interior do 

estado de Pernambuco. Aos 16 anos se mudou para Caruaru e, posteriormente, para Recife 

onde permaneceu até sua velhice. Desde a adolescência, já usufruía da escrita como meio de 

expressar seus sentimentos e sua visão de mundo, um meio muito utilizado pelas mulheres 

desde o século XIX no Brasil para se afirmar como uma agente social e intelectual.71 Em 

1937, durante sua mudança, publicou um pequeno texto descrevendo sua partida do interior 

para a cidade, ressaltando a melancolia de deixar sua cidade-natal, mas principalmente sua 

família, para investir em seus estudos e em sua vida profissional. 

 
Quando naquele dia muito triste eu tomava o trem para deixá-lo, senti 
no coração uma saudade grande, muito grande de você, Belo 
Jardim.(...) Agora deixe-me dizer-lhe bem baixinho um segredo: 
Embora longe de você, no barulho crescente de uma cidade maior, eu 
não o esquecerei nunca, Belo Jardim!72 
 

​ Desde nova, Maria Lorena já demonstrava que sua percepção de mundo estava muito 

mais próxima da mulher trabalhadora e intelectual, do que da mulher administradora de seu 

lar. Na cidade grande, Lorena Araújo começou a trabalhar como secretária desde seu primeiro 

72Texto publicado no Diário da Manhã, Pernambuco, 25 de abril de 1937. Biblioteca Nacional. Disponível em 
<https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=093262_02&pesq=%22Lorena%20Araujo%22&p
asta=ano%20193&hf=memoria.bn.gov.br&pagfis=31607>  

71DE OLIVEIRA, Romair Alves. “Resistir/Existir na Construção da Escrita Feminina”. Verbo De Minas, v. 17, 
n. 30, 2016. p.96. 

70Única fotografia encontrada no Arquivo Nacional. A imagem original foi submetida à Inteligência Artificial 
para melhorar sua qualidade. Trata-se de uma cópia idêntica ao perfil original, somente a qualidade foi 
modificada. 1978. Arquivo Nacional, BR DFANBSB V8.MIC, GNC.AAA.78111962. 

 

https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=093262_02&pesq=%22Lorena%20Araujo%22&pasta=ano%20193&hf=memoria.bn.gov.br&pagfis=31607
https://memoria.bn.gov.br/DocReader/DocReader.aspx?bib=093262_02&pesq=%22Lorena%20Araujo%22&pasta=ano%20193&hf=memoria.bn.gov.br&pagfis=31607


33 

emprego em Caruaru, e afirmava o seu lugar no trabalho por meio do catolicismo na 

Juventude Operária Católica, tendo participado de diversas reuniões que tinham como pautas 

o trabalho e a religião. Dessa forma, Lorena se engajou nos assuntos que envolviam o 

trabalho e o cristianismo. Ela foi militante da JOC desde 1956 tendo, inclusive, recebido uma 

autorização à licença remunerada, autorizada pelo presidente da República: Juscelino 

Kubitschek (1956-1961), publicada no Diário Oficial da União em 195773, para participar do 

Congresso Mundial da JOC em Roma, presidida pelo Papa Pio XII em agosto de do mesmo 

ano.74 Neste congresso, jocistas que se destacavam eram escolhidos para representar as JOCs 

locais em Roma, e Lorena foi uma delas. Durante a conferência, o Papa legitimou a força do 

ativismo da JOC e atribuiu a atuação dos integrantes do movimento como fundamental para a 

chamada libertação da classe operária. 

A Igreja tem necessidade, e hoje mais do que nunca, da juventude 
trabalhadora. Nós contamos com a JOC, e esperamos dela grandes 
coisas.75 

 

​ Lorena continuou atuando nos movimentos trabalhistas da Igreja Católica no Brasil. 

Com o golpe militar em 1964, marcando o início da ditadura brasileira, a secretária foi alvo 

de perseguição política, tendo sido presa e solta no mesmo dia 25 de abril de 1964 sem 

muitas explicações, apenas com a justificativa de que seria para “averiguações de atividades 

subversivas”76 e, ao mesmo tempo, “por fazer parte da Juventude Operária Católica (JOC)”77. 

Como mulher, católica e secretária, Lorena contrariou a política moralista em torno da mulher 

no século XX, tendo escolhido se posicionar nos lugares pouco legitimados à mulher, 

principalmente atuando como diretora da Juventude Agrária Católica (JAC) e coordenadora 

da Ação Católica Operária em Recife. Como líder destes movimentos, auxiliava os 

trabalhadores em prol de seus direitos e de sua dignidade, e por isso, recebia forte apoio dos 

trabalhadores.78 Assim, em 1967, lançou um manifesto da ACO com a JAC intitulado 

“Nordeste- Desenvolvimento sem justiça”, sendo a única mulher da diretoria. Durante o 

78Uma das fichas produzidas e arquivadas pelo Departamento da Polícia Federal relatou que Lorena era muito 
aplaudida pelos trabalhadores durante as manifestações do movimento de trabalhadores cristãos. 19 de 
dezembro de 1977. Arquivo Nacional: BR DFANBSB V8.MIC, GNC.AAA.78111962. 

77Pedido de busca SNI. 23 de junho de 1967. Arquivo Nacional: BR DFANBSB V8.MIC, 
GNC.AAA.78111962. 

76Documento de Informações do SNI. 16 de janeiro de 1973. Arquivo Nacional: BR DFANBSB Z4.DPN.PES, 
PFI.564. 

75Trecho da fala do Papa na revista “Ave Maria” durante o Congresso Mundial da JOC em Roma, 1957. Edição 
de 1961. 

74MORAES, Maria Blassioli. A ação social católica e a luta operária: a experiência dos jovens operários 
católicos em Santo André (1954-1964). 2003. Dissertação (Mestrado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2003. 

73Relatório INPS. 16 de janeiro de 1973. Arquivo Nacional: BR DFANBSB Z4.DPN.PES, PFI.564. 

 



34 

manifesto, fez fortes denúncias sobre a marginalização do operário e do camponês em 

Pernambuco. Em um trecho escrito por um agente infiltrado no lançamento do manifesto, ele 

relata que 

 
O Manifesto foi iniciado pelo grupo que compôs a mesa assim 
constituído: Bispo D. Helder Câmara, D. Lamartine Távora, D. 
Romano, Sra. Maria Lorena de Araújo e Isaac Gondim. O ato foi 
transmitido pela Rádio Olinda e TV Canal 2, com a assistência de 
aproximadamente 500 pessoas; muito agitado sob aplausos. Foi 
iniciado às 20:30 horas e encerrado às 22:10 horas. Em primeiro 
lugar, falou a srta. Lorena, alertando a classe operária dizendo: que 
ela (classe operária), estava adormecida, mas não esquecida; e que os 
cristãos precisavam ver a realidade que o destino traz, e o tanto que 
temos sofrido, referindo-se aos trabalhadores e aos cristãos.79  

​  

​ Esse fato chamou a atenção da polícia política que investigava as movimentações da 

Ação Católica e especialmente de Maria Lorena. Posteriormente, as documentações do 

Sistema Nacional de Informações, produzidos pelos militares, sempre mencionam esse 

acontecimento ao referenciar Lorena. 

                                                       
Consta que Maria Lorena de Araújo, Secretária da Ação Católica 
Operária (ACO), em Recife, teria tido participação ativa, juntamente 
com seu esposo no lançamento do manifesto "Nordeste: 
Desenvolvimento Sem Justiça”, documento de caráter subversivo.80 
 

​ Ao analisar este relatório feito pelo agente que investigava a reunião, em uma de suas 

anotações ele dá a informação de que ela teria participado junto de seu marido, entretanto, 

Maria Lorena em todos os demais documentos encontrados, como carteira de trabalho, 

passaporte e relatórios de trabalho no INPS (Instituto Nacional de Previdência Social), 

assinalam que ela era uma mulher solteira.81 É interessante pensar como os moldes morais da 

época impactaram a realidade da mulher que assumia lugares de liderança, sendo a mulher 

sozinha vista como insuficiente para administrar tamanha responsabilidade. Lorena, como 

única mulher dentre quatro homens dirigentes do manifesto, sendo três deles religiosos 

celibatários, foi interpretada pela lógica da mulher conservadora, em que ela só poderia 

assumir este papel de liderança política estando unida a um homem. 

Lorena adquiriu uma posição de destaque no meio dos trabalhadores católicos, 

assumindo cargos altos nas instituições católicas, e, ao mesmo tempo em que lutava pelas 

causas políticas referentes ao trabalhador, ao campo e à religião. Ademais, ainda como 

81Informações da Polícia de Segurança Social. 1969. Arquivo Nacional: BR DFANBSB VAZ.0.0.31643. 
80Documento de Informações do SNI. 1978. Arquivo Nacional: BR DFANBSB V8.MIC, GNC.AAA.78111962. 
79Reportagem ao chefe do SOPS. 1969. Arquivo Nacional: BR DFANBSB VAZ.0.0.31643. 

 



35 

secretária, começou a trabalhar neste mesmo cargo na Livraria Diálogo82, que pertencia à 

Ação Católica Operária de Recife. Ela exercia sua militância por meio de seu trabalho como 

secretária que lhe trazia uma visão sobre o que representava ser um trabalhador nos anos 

1960 e quais eram suas lutas diárias. 

​ Assim como Maria Vitória, Maria Lorena escolheu lutar para afirmar seu lugar como 

mulher trabalhadora e militante política. Durante a ditadura militar, uma época que 

incentivava e tentava recuperar o ideal conservador de família, que exigia a mulher 

exclusivamente como administradora de seu lar e negava a mulher como ser também político, 

as Marias, se mostraram pertencentes à essa sociedade masculinizada. Por meio de suas 

trajetórias individuais, assumiram os papeis definidos como sendo dos homens, unindo a fé 

católica e o trabalho como motores de suas militâncias. 

 Apesar de terem construído suas trajetórias com um oceano de distância –Brasil e 

Portugal–, no meio dos anos de chumbo da ditadura militar brasileira, entre 1968 e 1972, e da 

ditadura portuguesa salazarista (1933-1974), suas trajetórias se cruzaram e passaram a lutar 

pela mesma causa a favor dos movimentos de trabalhadores católicos que vinham sendo 

perseguidos pelos regimes autoritários. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

82Informação INPS. 1978. Arquivo Nacional: BR DFANBSB V8.MIC, GNC.AAA.78111962 

 



36 

Capítulo 3 
Secretárias na Resistência  
 
​ O período conhecido como os anos de chumbo no Brasil, leva esse nome por 

representar os anos mais repressivos da ditadura militar brasileira. Inaugurado com o Ato 

Institucional número 5, decretado em dezembro de 1968, a ditadura adotava medidas 

duramente repressivas a qualquer que fosse considerado como subversivo. O novo ato 

institucional, dessa forma, viria a reprimir todas as forças contrárias ao regime que 

ameaçavam a integridade da chamada “revolução” – como intitulada pelos militares e 

apoiadores – e dar ainda mais poder autoritário ao presidente da época: Costa e Silva. A 

introdução do AI-5 destaca a importância de eliminar toda política e ação que colocava em 

risco a ordem, a segurança e a harmonia promovidas pela ditadura. 

 

Considerando, no entanto, que atos nitidamente subversivos, 
oriundos dos mais distintos setores políticos e culturais, comprovam 
que os instrumentos jurídicos, que a Revolução vitoriosa outorgou à 
Nação para sua defesa, desenvolvimento e bem-estar de seu povo, 
estão servindo de meios para combatê-la e destruí-la; Considerando 
que, assim, se torna imperiosa a adoção de medidas que impeçam 
sejam frustrados os ideais superiores da Revolução, preservando a 
ordem, a segurança, a tranqüilidade, o desenvolvimento econômico e 
cultural e a harmonia política e social do País comprometidos por 
processos subversivos e de guerra revolucionária; Considerando que 
todos esses fatos perturbadores da ordem são contrários aos ideais e à 
consolidação do Movimento de março de 1964, obrigando os que por 
ele se responsabilizaram e juraram defendê-lo, a adotarem as 
providências necessárias, que evitem sua destruição.83 

 

​ Durante o período em que o AI-5 vigorou (1968-1978), muitos movimentos e seus 

integrantes foram investigados, perseguidos e, em muitos casos, punidos severamente. Em 

Recife, a Ação Católica Operária foi alvo de uma série de investigações por parte da polícia 

política, e resultou em consequências das mais diversas para os integrantes do movimento. 

Maria Lorena de Araújo, secretária da ACO de Recife, presenciou muitas dessas repressões e 

também foi alvo das investigações policiais. Suas atitudes e seu lugar importante no 

movimento chamaram a atenção dos militares que não a viram como uma simples secretária. 

Além disso, sua amizade com Maria Vitória Silveira Pinheiro, secretária adjunta do 

Movimento Mundial dos Trabalhadores Cristãos foi fundamental para a busca por apoio à 

Ação Católica.  

83Ato Institucional nº 5, de 13 de Dezembro de 1968. Disponível em 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/ait/ait-05-68.htm>  

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/ait/ait-05-68.htm


37 

​ Neste capítulo, será feita uma série de análises de documentos, incluindo cartas 

trocadas por Maria Lorena e Maria Vitória para entendermos o papel importante que as 

Marias exerceram durante os anos de AI-5 na Ação Católica Operária e no Movimento 

Mundial dos Trabalhadores Cristãos, e os desdobramentos de suas atuações. As cartas 

armazenadas pelo arquivo belga Documentation and Research Centre on Religion, Culture 

and Society são, originalmente, instrumentos da pesquisa de PIBIC intitulada Entre a batina e 

a linha de montagem: a atuação de padres operários estrangeiros durante a ditadura militar 

brasileira, a qual fui bolsista com a orientação da professora Larissa Rosa Corrêa84. Por meio 

destas, a análise será feita pensando no lugar que estas mulheres ocupavam dentro do 

movimento, de que maneira exerceram a política por meio do trabalho, além de pensar em 

como articulavam a fé a favor de suas manifestações políticas. 

 

3.1 Censura e Repressão 
 
​ No meio do período repressivo da ditadura militar, setores da Igreja Católica ligados à 

ação social no Brasil que tinham como foco a dignidade do trabalhador, passaram a fazer 

parte das investigações por parte do Departamento de Ordem Política e Social (DOPS). As 

movimentações sociais e políticas católicas foram consideradas uma ameaça à ordem social 

exigida pela ditadura85. Com isso, a Ação Católica Operária em Recife não passou 

despercebida pela polícia repressiva. Os eventos, reuniões e principalmente a comunidade e 

seus líderes eram constantemente foco das investigações policiais. A partir disso, os 

integrantes do movimento precisaram adotar estratégias para resistir e driblar a censura e a 

repressão promovida pela ditadura militar brasileira. 

A Ação Católica Operária no Brasil mantinha ligações com outros movimentos 

católicos fora do Brasil, a entidade organizava eventos em conjunto, reuniões e congressos 

em que reuniam os trabalhadores e as lideranças católicas. Além disso, mais recorrente do 

que estes mencionados, muitas comunicações eram feitas ao longo do tempo por meio de 

cartas e telegramas.  

Maria Lorena, como secretária da ACO de Recife, era a principal figura comunicativa 

do movimento, sendo a responsável pela circulação das informações referentes à instituição. 

Entretanto, com o regime ditatorial, ela se deparou com a dificuldade de enviar e trocar 

85SOUZA, Admar Mendes de. Estado e Igreja Católica: o movimento social do cristianismo de libertação sob 
vigilância do DOPS/SP (1954-1974). 2009. Tese (Doutorado em História Social) - Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. p. 161. 

84Professora adjunta do Departamento de História da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro 
(PUC-Rio). 

 



38 

correspondências de forma livre. Lorena, ao escrever uma carta ao padre Romain Zufferey86, 

explicita essa dificuldade, não somente de enviar, mas também de receber as cartas destinadas 

a ela ou à ACO de Recife. Além disso, propõe uma forma de tentar evitar que suas cartas 

fossem barradas pela censura.  

 
Amigo, não recebi mais nenhuma notícia da sua parte! Talvez as 
cartas ficam na censura. Dou-lhe hoje um novo endereço para a 
correspondência entre nós. Você podia também tirar o seu nome 
como remetente.87 

 

​ Pela tamanha influência do Padre Romano – como ele era chamado no Brasil –, as 

correspondências em circulação que tivessem seu nome de batismo como remetente ou 

destinatário, poderiam facilmente ser interceptadas. Como estratégia para dificultar ainda 

mais o processo de censura, a secretária pede para que o padre envie futuras cartas por meio 

de um novo endereço, o qual dissociava-se da instituição católica que estava em vista dos 

militares. Também era recorrente as trocas de mensagens por meio de viajantes, como 

informou Maria Vitória, secretária do MMTC que normalmente enviava cartas para Maria 

Lorena, sua amiga da Ação Católica Operária de Recife, em que estava “sempre à espera de 

portador seguro”.88 

​ Com a intensificação da repressão no período em que o AI-5 estava em vigor, "o 

regime militar utilizou como estratégia a ameaça de expulsão, sendo que, em alguns casos, o 

banimento foi de fato efetivado”.89 Esse novo plano tinha o objetivo de enfraquecer 

movimentos católicos como a Ação Católica Operária e, principalmente, seus líderes 

religiosos. Essas novas ações, fizeram com que as Marias se mobilizassem para tentar 

impedir a efetivação das expulsões ou demais formas de reprimir o movimento ao qual 

integravam e exerciam suas atuações políticas. No dia 22 de junho de 1973, Maria Lorena 

enviou um pedido de S.O.S à Maria Vitória relatando a invasão ocorrida na sede da ACO em 

Recife, em que foram apreendidos muitos documentos pessoais, revistas, livros e 

correspondências. Entretanto, atenta a todas as atitudes e conversas dos policiais, Lorena 

ouviu de um dos policiais que dois padres estariam em processo de expulsão do país. 

Preocupada com as possíveis consequências das investigações, ela pede, com urgência, ao 

89CORRÊA, Larissa Rosa. O evangelho como fermento da ação coletiva: trabalho comunitário e militância dos 
padres operários na Ditadura Militar (1964-1976). Topoi, v. 25, 2024. p.12. 

88Carta de Maria Vitória à Maria Lorena. 16 de maio de 1973, Bruxelas, Bélgica. Documentation and Research 
Centre on Religion, Culture and Society. Pasta MMTC 6.5.3-1 -a.  

87Carta de Maria Lorena ao padre Romain Zufferey. 8 de junho de 1975, Recife, Pernambuco. Documentation 
and Research Centre on Religion, Culture and Society. Pasta MMTC 6.5.3-1 -a.  

86Líder suíço da Ação Católica Operária de Recife, o qual sofreu um processo de expulsão do Brasil em 1977, 
mas não chegou a ser efetivado. 

 



39 

Movimento Mundial dos Trabalhadores Cristãos, que apoie e lute pela causa do movimento 

social católico. 

 
Fiquem, pois, atentos: se receberem um telefonema confirmando a 
ameaça, não percam tempo: usem de todos os meios, tomem todas as 
providências capazes de impedirem a possível expulsão. Não 
queremos que o Vaticano, que o Papa apenas lastimem. Queremos 
sim que assumam com força e coragem o problema dos padres que 
aqui vieram trabalhar, lutar, morrer e ressuscitar conosco.90 

 

​ A secretária também faz uma crítica ao discurso feito pelo Papa Paulo VI, em 1970, o 

qual condenou as práticas de tortura exercida pelos regimes ditatoriais.91 Para Lorena, a fala 

do Papa seria insuficiente para acabar com a perseguição sofrida. Assim, ela expõe seu 

posicionamento em defesa de ações práticas em prol da continuidade da missão operária, e 

reafirma seu esforço de exercer sua influência política ao enviar um comunicado aos bispos 

de todo o Brasil incentivando-os a “conseguirem que o Vaticano, o próprio Papa, não apenas 

lastimem mas enviem todos os esforços necessários para impedir a saída daqueles padres que, 

livremente, querem ficar com o povo em igualdade de vida e de riscos.”92  

​ Apesar de, em todo o tempo, as secretárias da ACO de Recife e do MMTC evitarem 

enviar cartas pelos meios públicos pensando nas possíveis consequências repressivas que 

poderiam gerar ao movimento, o evento da invasão na sede da Ação Católica fez com que 

elas demonstrassem formal e publicamente seus posicionamentos políticos. A integridade dos 

militantes do movimento e dos líderes eclesiásticos era um dos pilares de seus exercícios 

como lideranças políticas, sendo elas militantes comprometidas com a política e com o 

propósito da luta social católica. Pensando nisso, Maria Vitória Pinheiro enviou um 

documento à Embaixada do Brasil em Bruxelas denunciando as práticas violentas cometidas 

pelo governo brasileiro aos seus filiados e, automaticamente, se colocando em risco de ser 

perseguida pela polícia política. 

 
Senhor embaixador, em nome de mais de dois milhões de filiados o 
MMTC exige-vos que junto do governo brasileiro façais sentir sua 
indignação perante as contínuas atitudes de violência feitas a um 

92Documento da Secretária adjunta do MMTC aos bispos do Brasil. 23 de junho de 1973. Bruxelas, Bélgica. 
Documentation and Research Centre on Religion, Culture and Society. Pasta MMTC 6.5.3-1 -a. 

91Discurso feito pelo Papa Paulo VI durante a Audiência Geral da Santa Sé. 21 de outubro de 1970. Santa Sé, 
Vaticano. Disponível em 
<https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/audiences/1970/documents/hf_p-vi_aud_19701021.html> , acessado 
em 20 de outubro de 2025. 

90Carta de Maria Lorena à Maria Vitória relatando a invasão sofrida à sede da ACO de Recife. 22 de junho de 
1973, Recife. Documentation and Research Centre on Religion, Culture and Society. Pasta MMTC 6.5.3-1 -a.  

 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/audiences/1970/documents/hf_p-vi_aud_19701021.html


40 

povo sofredor. Pelo MMTC, Maria Vitória Pinheiro, secretária geral 
do MMTC.93 

 

​ O Movimento Mundial de Trabalhadores Cristãos foi um dos principais apoiadores da 

Ação Católica Operária de Recife durante a ditadura militar. Também é importante mencionar 

que muitos outros movimentos do exterior declararam seu apoio aos militantes brasileiros, 

como a ACO suíça, JOC alemã e ACO francesa.94 Muitas destas declarações de solidariedade 

foram motivadas pelas ações de Maria Lorena e Maria Vitória, que circularam informações 

sobre o período turbulento que os trabalhadores enfrentavam no Brasil. Um documento 

elaborado pela Agência Central do Serviço Nacional de Informações, em 1972, deixa claro o 

papel do MMTC na busca de apoio internacional aos militantes católicos do Brasil. O qual 

afirma que “O MMTC por intermédio de suas publicações – nas quais o sistema político e o 

governo brasileiro são veemente criticados – tem contribuído para prejudicar a imagem do 

Brasil no exterior.”95 Além disso, a pressão exercida pelo exterior, muito motivada pelas 

informações divulgadas pelas secretárias, fizeram com que o Estado brasileiro arquivasse 

processos de expulsão de religiosos no Brasil, como no caso do padre Romain Zufferey.96 

É preciso destacar, portanto, as agências de Maria Vitória e Maria Lorena nestes 

auxílios internacionais, uma vez que as secretárias eram a responsáveis por todas as trocas de 

comunicação com demais instituições exteriores, e, por meio delas, denunciavam e relatavam 

os crimes aos quais os integrantes do movimento operário eram acometidos no Brasil 

ditatorial. Além disso, a atuação das secretárias consideradas “subversivas”97 ia de encontro 

ao imaginário social otimista que a ditadura buscava construir por meio da agência de 

propagandas, prezando pelo “respeito à ordem moral e espiritual, (...), visando ao 

fortalecimento do caráter nacional.98 Com isso, o ato político das secretárias evidenciou e 

chamou a atenção do exterior para a dura realidade enfrentada pelos brasileiros e brasileiras 

98FICO, Carlos. Reinventando o otimismo: Ditadura, propaganda e imaginário social no Brasil. Rio de Janeiro: 
Fundação Getúlio Vargas, 1997. 

97Termo referido às secretárias em muitas documentações produzidas pela polícia política, arquivadas no 
Arquivo Nacional. 

96CORRÊA, Larissa Rosa. O evangelho como fermento da ação coletiva: trabalho comunitário e militância dos 
padres operários na Ditadura Militar (1964-1976). Topoi, v. 25, 2024. p.18. 

95Documento do SNI. 20 de novembro de 1972. Arquivo Nacional: BR DFANBSB V8.MIC, 
GNC.AAA.72052196 

94Ao todo, foram levantados 19 documentos no Arquivo Nacional e no Documentation and Research Centre on 
Religion, Culture and Society. Estes foram produzidos por instituições internacionais revelando o apoio aos 
militantes católicos brasileiros, seja denunciando os crimes de violência, seja exigindo informações sobre 
integrantes que foram presos pela ditadura militar. 

93Declaração destinada à Embaixada do Brasil em Bruxelas, Bélgica, produzida por Maria Vitória Pinheiro, 
secretária do MMTC. 31 de outubro de 1973. Documentation and Research Centre on Religion, Culture and 
Society. Pasta MMTC 6.5.3-1 -b. 

 



41 

durante o período da ditadura militar, contrário à noção de um período otimista e de ordem 

que o regime militar propagava. 

Como secretárias, uma das principais características de seu ofício é ser um 

“facilitador da comunicação e, o mais importante, ser o protagonista no que tange ao fluxo de 

informações da organização, sendo o responsável pela manutenção dos sistemas de 

comunicação."99 Nesse sentido, as Marias, no exercício de suas atividades como secretárias, 

tiveram papel essencial na garantia de apoio externo à Ação Católica Operária durante a 

ditadura militar no Brasil. Seus papéis como secretárias gerais das instituições às quais 

pertenciam, permitiam que elas tivessem uma certa posição privilegiada que as garantiam ter 

influência política tanto para os movimentos locais quanto para outras partes do mundo. 

 

3.2 Marias, líderes femininas 
 
​ As experiências femininas das Marias marcaram suas trajetórias. Mesmo em uma 

época em que muitas vezes a presença e a força das mulheres eram desvalorizadas, elas, a 

partir de suas vivências, encontraram maneiras de exercerem suas liberdades, seja por meio 

do trabalho, da vida em comunidade ou da militância política.  

​ A comunidade trabalhadora cristã também teve papel fundamental no apoio ao 

trabalho e na permanência das religiosas. Foi a partir do sentido de solidariedade adquirida 

pela comunidade, por justiça e dignidade à classe trabalhadora que elas encontraram um lugar 

em que pudessem ser, e se sentir pertencentes. As mulheres religiosas leigas, como Maria 

Lorena e Maria Vitória, tiveram papel fundamental, principalmente, no funcionamento das 

comunidades religiosas de bairros de trabalhadores, onde puderam exercer sua solidariedade 

em prol da classe trabalhadora. Assim, segundo o sociólogo Michael Löwy, “as religiosas 

foram não somente as mais numerosas (...), mas também, (...), as mais eficazes no 

estabelecimento de comunidades nos bairros pobres das cidades.”100 

​ Além de atuarem na base trabalhadora, como mulheres, elas entendiam a importância 

de ocuparem espaços de liderança que, até as décadas de 1960 e 1970 no Brasil, ainda eram 

marcados fortemente pela figura masculina. ​Em uma carta escrita por Vitória, em 1974, 

endereçada à sua amiga, Lorena, a secretária do MMTC revela que estaria prestes a se 

aposentar das atividades do Movimento Internacional e regressar à sua cidade natal. Sua 

preocupação, no entanto, se dava na presença ainda escassa de mulheres nas lideranças dos 

100LÖWY, Michael . Marxismo e teologia da libertação. São Paulo: Cortez, 1991. p.18. 

99DE OLIVEIRA, Rebeca Bueno; GIANINI, Esp Viviana Cristina. O profissional secretário como agente 
facilitador na comunicação organizacional. Revista Ensaios & Diálogos–Nº7–janeiro/dezembro de 2014. p.33. 

 



42 

movimentos católicos de trabalhadores, e como isso deveria ser uma preocupação de todos os 

militantes.  

 
A escassez de mulheres em muitos movimentos continua a fazer-se 
sentir, e preocupa-me a constituição da nova equipe – como assegurar 
uma presença efetiva de mulheres? E, para mim, uma interrogação, 
ainda, mas penso que deve ser uma preocupação séria de todos nós. 
Não te parece que tenho razão?101 
 

Além disso, quero dar destaque à fala de Vitória, no final da carta, que evidencia seu 

desejo em ter seu cargo de secretária geral do Movimento Mundial dos Trabalhadores 

Cristãos sucedido por uma outra mulher. 

 
Agradeço a Deus ter sido também capaz de dar minha contribuição 
ao trabalho internacional, que hoje como no passado entendi sempre 
importante e decisivo para chegarmos à libertação e evangelização da 
classe operária do mundo; mas espero com muita fé, que o Senhor 
suscitará a coragem suficiente a outra mulher que venha tomar o seu 
lugar e prosseguir.102 
 

​ O desejo de Maria Vitória nos instiga a pensar na importância em ter representações 

femininas em lugar de destaque, tanto para a luta pelo direito às mulheres, que devem estar 

presentes nos mais distintos espaços, quanto para o incentivo à outras integrantes do próprio 

movimento social católico, de terem uma maior e ativa participação no âmbito religioso, mas, 

principalmente, nas questões políticas e sociais. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

102Idem. 

101Carta escrita por Maria Vitória à Lorena em Bruxelas, janeiro de 1974. Documentation and Research Centre 
on Religion, Culture and Society. Pasta MMTC 6.5.3-1 -b. 

 



43 

Considerações finais 
 
​ Este trabalho se propôs a mostrar as agências femininas nos movimentos sociais da 

Igreja Católica liderada por leigos, sobretudo as trajetórias de Maria Lorena de Araújo e 

Maria Vitória Silveira Pinheiro, a partir dos incentivos aos leigos promovidos pelo Concílio 

Vaticano II e pela teologia da libertação no Brasil. 

​ Foi evidenciado como a Igreja Católica passou a ter um olhar mais atento às classes 

populares a partir das transformações da sociedade moderna, promovendo a atuação de 

movimentos católicos voltados para as questões sociais da classe trabalhadora. Os 

movimentos sociais da Igreja abriram espaço para a agência dos indivíduos em projetos que 

integravam a missão evangelística com o dia a dia do trabalhador. Entre eles, tentei elucidar a 

participação ativa das mulheres nos movimentos sociais católicos distribuídas em diferentes 

áreas. Nesse sentido, foram abordadas as trajetórias de duas católicas que desde jovens 

ocuparam o mercado de trabalho e usufruíram de seus espaços para exercer a militância 

política em prol dos trabalhadores. As trajetórias das Marias mostram como a experiência 

política era intrínseca às suas vivências e, com isso, permearam todos os espaços ocupados 

por elas. 

Desde jovens, Maria Lorena e Maria Vitória exerceram funções políticas por meio de 

seus ofícios como secretárias e utilizaram da fé como canal de atuação da militância. O 

sentimento de solidariedade e justiça movia suas atuações e foram evidenciadas ao longo de 

suas trajetórias. Após 1964, isso ficou ainda mais evidente, principalmente durante o período 

de repressão à Ação Católica Operária de Recife na ditadura militar brasileira. Apesar de 

viverem em uma época de disputa dos princípios morais de feminilidade, elas legitimaram 

suas atribuições políticas como inerentes às suas experiências na fé e no trabalho. 

 Maria Lorena, como secretária da Ação Católica Operária de Recife, e Maria Vitória, 

secretária do Movimento Mundial de Trabalhadores Cristãos, exerceram influência política e 

não mediram esforços na busca por auxílio e apoio internacional aos trabalhadores. A partir 

de cartas trocadas entre elas e para instituições internacionais, como as sedes da ACO na 

Suíça e na França, e à embaixada do Brasil na Bélgica, elas espalharam informações 

denunciando os crimes de violência aos quais integrantes das ACO no Brasil foram 

acometidos pela ditadura.  

A presença de Maria Lorena e Maria Vitória nos movimentos, entretanto, não 

representa um caso isolado. Assim como elas, demais mulheres leigas encontraram um lugar 

de legitimação às suas militâncias dentro dos movimentos católicos progressistas. Após o 

 



44 

golpe militar, suas agências revelam que o sentimento de solidariedade já compartilhado 

pré-1964, foi intensificado e transformado em combustível para a resistência à ditadura. Por 

meio de seus ofícios como secretárias, utilizaram as trocas de cartas como instrumento 

político na busca por auxílio à Ação Católica Operária. A partir disto, foi possível observar os 

desdobramentos de suas manifestações, os quais contrariam o imaginário promovido pelo 

Estado ditatorial de ordem e bem-estar social. 

 As trajetórias de Maria Lorena e Maria Vitória trazem à tona a participação ativa de 

mulheres dentro dos mais diversos contextos sociais, e chamam a atenção para a necessidade 

de analisar as experiências de mulheres para compreender processos da macro-história.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



45 

Arquivos consultados 
 

-​ Arquivo Nacional 

-​ Biblioteca Nacional 

-​ Documentation and Research Centre on Religion, Culture and Society (KADOC) 

 

Periódicos 
 

-​ Correio da Manhã (RJ) 

-​ Diário da Manhã (RJ) 

-​ Diário de Notícias (RJ) 

-​ Jornal do Brasil (RJ) 

-​ O Jornal (RJ) 

-​ Semana Religiosa (MG) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



46 

Referências bibliográficas 
 
AZAMBUJA, Cristina Spengler. "O papel social da mulher brasileira nas décadas de 30 a 60, 

retratada através das propagandas veiculadas na revista O Cruzeiro." Gestão e 

Desenvolvimento, Vol.., núm.1, 2006. p.89-90. 

 

AZEVEDO, Dermi. A Igreja Católica e seu papel político no Brasil. Estudos avançados, v. 

18, 2004. 

 

BEZERRA, Viviane Prado. "A igreja está ao lado da libertação": experiências de uma 

pastoral popular no contexto da Ditadura Militar no Ceará. Revista Historiar, v. 2, n. 2, 

2010. 

 

BOURDIEU, Pierre. A ilusão biográfica. In: FERREIRA, Marieta de Moraes; AMADO, 

Janaina; PORTELLI, Alessandro. Usos & abusos da história oral. 8. ed. Rio de Janeiro: Ed. 

da FGV, 2006. p. 183-191. 

 

BRUNEAU, Thomas. O catolicismo brasileiro em época de transição. São Paulo: Loyola, 

1974.  

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. 

 

CORDEIRO, Janaína Martins. Direitas em movimento: a Campanha da Mulher pela 

Democracia e a ditadura no Brasil. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2009. 

 

CORRÊA, Larissa Rosa. O evangelho como fermento da ação coletiva: trabalho comunitário 

e militância dos padres operários na Ditadura Militar (1964-1976). Topoi, v. 25, 2024. 

 

COVA, Anne; PINTO, António Costa. O salazarismo e as mulheres: uma abordagem 

comparativa. Penélope: revista de história e ciências sociais, n. 17,1997. 

 

CUBAS, Caroline Jaques. Do hábito à resistência: freiras em tempos de ditadura militar no 

 



47 

Brasil. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 2018. 

 

DA SILVA, Rosildo Henrique. O movimento ação, justiça e paz: Dom Hélder e as violências 

da Ditadura Civil-Militar brasileira. Anais dos Simpósios da ABHR, 2021. 

 

DAVIS, Natalie Zemon. Nas Margens: três mulheres do século XVII São Paulo. Companhia 

das Letras , 1997. 

 

                      . “Descentralizando la historia. Relatos locales y cruces culturales em un mundo 

globalizado”, Historia Social, n.75, 2013. 

 

DE OLIVEIRA, Rebeca Bueno; GIANINI, Esp Viviana Cristina. O profissional secretário 

como agente facilitador na comunicação organizacional. Revista Ensaios & 

Diálogos–Nº7–janeiro/dezembro de 2014. 

 

DE OLIVEIRA, Romair Alves. “Resistir/Existir na Construção da Escrita Feminina”. Verbo 

De Minas, v. 17, n. 30, 2016. 

 

DOMEZI, Maria Cecilia. Mulheres do Concílio Vaticano II. São Paulo: Paulus, 2016. 

 

ESTEVEZ, Alejandra Luisa Magalhães. A Igreja e os Trabalhadores Católicos: Um Estudo 

Sobre a Juventude Operária Católica e a Ação Católica Operária (1940-1980). Dissertação 

(Mestrado)- Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2008. 

 

              . “Relações Igreja-Estado em uma cidade operária durante a ditadura militar”. 

Revista Brasileira de História. São Paulo, v. 35, n° 69, p.207-231, 2015. 

 

FICO, Carlos. Reinventando o otimismo: Ditadura, propaganda e imaginário social no 

Brasil. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 1997. 

 

GOLDEMBERG, Miriam. “Mulheres e militantes”. Revista Estudos Feministas, n. 2, 1997. 

 

 



48 

GONÇALVES, Leandro Pereira; MACHADO, Vitória Almeida. Mulheres que Trabalham: as 

representações profissionais das mulheres nos Estados Novos de Getúlio Vargas e António 

Salazar. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, v. 72, 

p. 335-358, 2021. 

 

GUTIERREZ, Gustavo. Teologia da Libertação. Petrópolis: Vozes, 1983. 

 

JOFFILY, Olivia Rangel. Esperança Equilibrista: resistência feminina à ditadura militar no 

Brasil (1964 -1985). Tese (Doutorado)- Pontifícia Universidade Católica De São Paulo, 2005. 

 

LARA, Silvia Hunold. Os documentos textuais e as fontes do conhecimento histórico. Anos 

90, Porto Alegre, v. 15, n.28, p.-17-19, 2008. 

 

LOBO, Elizabeth Souza. “Experiências de mulheres, destinos de gênero”. Tempo Social, vol. 

1, n. 1, pp. 169 – 182, 1989. 

 

                 . “Mulheres, feminismo e novas práticas sociais”. Revista de Ciências Sociais, 

vol. 1 , n. 2 , p. 221-9, 1987. 

 

LÖWY, Michael. Marxismo e teologia da libertação. São Paulo: Cortez, 1991. 

 

LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). 

Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar: 2020. 

 

MAINWARING, Scott. A Igreja Católica e a política no Brasil: (1916-1985). São Paulo: 

Brasiliense, 1989. 

 

                 . A JOC e o surgimento da Igreja na Base (1958-1970). Revista eclesiástica 

brasileira, v. 43, n. 169, p. 29-92, 1983. 

 

                      . Igreja e Política: anotações teóricas. Síntese: Revista de Filosofia, [S. l.], v. 

10, n. 27, 1983. 

 



49 

 

MARCÍLIO, Maria Luiza. Família, mulher, sexualidade e igreja na história do Brasil. São 

Paulo, Loyola, 1993. 

 

MARTINS, Flávia Pereira. Nem terroristas, nem ingênuas: As contestações de feminilidade 

na ditadura militar. Monografia (Graduação em História) - Departamento de História, 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2021. 

 

MARTINS, Heloisa H. T. S. Igreja e Movimento Operário no ABC: 1954-1975. 1ª. ed. São 

Paulo: Hucitec: Prefeitura de São Caetano do Sul, 1994. 

 

MORAES, Maria Blassioli. A ação social católica e a luta operária: a experiência dos 

jovens operários católicos em Santo André (1954-1964). 2003. Dissertação (Mestrado) – 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2003. 

 

MOTTA, Rodrigo Patto Sá. Passados presentes: o golpe de 1964 e a Ditadura Militar. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2021. 

 

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. São Paulo: Contexto, 2019. 

 

PINTO, Céli Regina Jardim. Uma história do feminismo no Brasil. São Paulo: Editora 

Fundação Perseu Abramo, 2003. p.46. 
 

PINTO, Luís Eurico Calado Nogueira. Elementos para a História dum Sindicato: como 

nasceu o SNTCT. Lisboa: SNTCT, 1996. 

 

PRIORE, Mary Del. História das Mulheres no Brasil. São Paulo: Contexto, 1997. 

 

RIBEIRO, Ivete. Sociedade brasileira contemporânea, família e valores. São Paulo, 

Loyola, 1987. 

 

RIDENTI, Marcelo Siqueira. As mulheres na política brasileira: os anos de chumbo. Tempo 

social, v. 2, n. 2, p. 113-128, 1990. 

 



50 

 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. Biografia como gênero e problema. História Social: Revista dos 

Pós-graduandos em história da UNICAMP, n. 24. 2013. 

 

SIMPSON, Duncan. A igreja católica e o Estado Novo de Salazar. Locus: Revista de 

história, v. 18, n. 1, 2012. 

 

SOUZA, Admar Mendes de. Estado e Igreja Católica: o movimento social do cristianismo 

de libertação sob vigilância do DOPS/SP (1954-1974). 2009. Tese (Doutorado em História 

Social) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2009. 

 

THOMPSON, E. P. A formação da classe operária inglesa II: a maldição de Adão. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 2002. 

  

                 . A miséria da teoria ou um planetário de erros: uma crítica ao pensamento de 

Althusser. Rio de Janeiro: Zahar Editora, 1981. 

 


