
0 
 

 

 

BACHARELADO EM TEOLOGIA 

 

 

 

 

DANILO SOARES ROCHA 

 

 

 

 

 

A EVOLUÇÃO DO CONCEITO DE SANTIDADE NA HISTÓRIA DA 

IGREJA 

 

 

 

 

 

 

 

 

RIO DE JANEIRO 

2025 
  



1 
 

 

 

 

 

DANILO SOARES ROCHA 

 

 

 

 

A EVOLUÇÃO DO CONCEITO DE SANTIDADE NA HISTÓRIA DA 

IGREJA 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

RIO DE JANEIRO 

2025 
  

Trabalho apresentado à Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro – 
PUC-Rio, Campus Gávea, como requisito para 
obtenção do título de Bacharel em Teologia. 
 
Orientador: Prof. Dr. Luís Corrêa Lima 
 

 

 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof.______________________ 



2 
 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho primeiramente a Deus, meu 
grande pai, amigo e autor da minha vocação; 

aquele que me deu forças e me ajudou a chegar 
até o fim. E à congregação Vocacionista, 

instituto do qual faço parte e que me possibilitou 
todo apoio, suporte e me oportunizou o acesso a 

essa educação de alta qualidade. 

 



3 
 

AGRADECIMENTOS  

À minha família consanguínea, meus pais, Joaquim e Alice, minha irmã Monique e 

meu irmão Natan, pelo apoio e incentivo. À minha família religiosa, a Congregação 

Vocacionista, em especial os meus irmãos de caminhada que enfrentou comigo os 

problemas surgidos durante o caminho. Aos meus amigos que comemoravam comigo 

a cada conquista, mas que ouviam minhas reclamações quando eu não tirava 10. Ao 

meu grande orientador Professor Pe. Luís Corrêa Lima, pela perfeita orientação e 

apoio nessa monografia. E aos professores Tânia Pereira, Pe. Waldecir Gonzaga, 

Maria Clara Bingemer, Pe. Leonardo Agostini e Pe. Fábio Siqueira que são os meus 

maiores exemplos do mundo acadêmico. 

 



4 
 

RESUMO 

 

O conceito de santidade na história da Igreja passou por uma evolução significativa, 

refletindo mudanças nas práticas litúrgicas, na teologia e nas dinâmicas sociais e 

culturais. Desde os primeiros tempos da Igreja, onde a santidade estava fortemente 

vinculada à martirização e ao sofrimento, até o período medieval, a santidade era vista 

como um modelo de perfeição espiritual acessível principalmente aos clérigos e 

monásticos. A canonização, nesse período, era uma forma de legitimar os santos, 

sendo realizada principalmente por decreto papal, com base em testemunhos de vidas 

exemplares. No entanto, a visão de santidade se expandiu com o tempo, sendo 

idealizada por São Justino Russolillo, que propunha uma santidade universal e, 

posteriormente confirmada com o Concílio Vaticano II, que propôs uma compreensão 

mais inclusiva da santidade, abrangendo todos os fiéis e não apenas os membros do 

clero ou os monásticos. A reforma litúrgica e o estímulo ao protagonismo dos leigos 

tornaram a santidade algo mais acessível no cotidiano das pessoas, enfatizando a 

santidade no trabalho, na vida familiar e no serviço ao próximo. O processo de 

canonização também passou por alterações importantes no pós-Vaticano II, com a 

introdução de critérios mais transparentes e a necessidade de provas mais rigorosas 

para a aceitação de milagres. Esse processo de modernização e democratização da 

santidade reflete um movimento dentro da Igreja para tornar o conceito mais próximo 

da realidade de todos os cristãos. Em síntese, a evolução do conceito de santidade 

na Igreja demonstra a adaptação do cristianismo às novas realidades do mundo 

contemporâneo, sem perder sua essência espiritual. 

 

Palavras-chave: santidade, Igreja, martírio, canonização, Justino Russolillo, Concílio 

Vaticano II, teologia, leigos, reforma litúrgica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

ABSTRACT 

 

The concept of holiness in the history of the Church has undergone significant 

evolution, reflecting changes in liturgical practices, theology, and social and cultural 

dynamics. From the early days of the Church, where holiness was strongly linked to 

martyrdom and suffering, to the medieval period, holiness was seen as a model of 

spiritual perfection accessible mainly to clergy and monks. Canonization, during this 

period, was a way to legitimize saints, primarily carried out by papal decree, based on 

testimonies of exemplary lives. However, the vision of holiness expanded over time, 

being conceived by Saint Justin Russolillo, who proposed a universal holiness and was 

later confirmed with the Second Vatican Council, which proposed a more inclusive 

understanding of holiness, encompassing all the faithful and not just members of the 

clergy or monastic communities. The liturgical reform and the encouragement of lay 

involvement made holiness more accessible in people's daily lives, emphasizing 

holiness in work, family life, and service to others. The canonization process also 

underwent significant changes post-Vatican II, with the introduction of more 

transparent criteria and the need for more rigorous evidence for the acceptance of 

miracles. This process of modernization and democratization of holiness reflects a 

movement within the Church to bring the concept closer to the reality of all Christians. 

In summary, the evolution of the concept of holiness in the Church demonstrates the 

adaptation of Christianity to the new realities of the contemporary world, while 

maintaining its spiritual essence. 

 

Keywords: holiness, Church, martyrdom, canonization, Justin Russolillo, Second 

Vatican Council, theology, laity, liturgical reform. 

 
 

 

 

 

 

  



6 
 

SUMÁRIO 

 
1. INTRODUÇÃO ........................................................................................................ 8 

2. METODOLOGIA ................................................................................................... 12 

3. A SANTIDADE NA ERA APOSTÓLICA ................................................................ 14 

3.1 A santidade nas escrituras: fundamentos no antigo e no novo testamento . 16 

3.1.1 A Santidade em Levítico: Separação, Pureza e Pertencimento a Deus

 .................................................................................................................... 17 

3.1.2 A Santidade nas Cartas Paulinas: Os "Santos" como Povo de Deus em 

Cristo ........................................................................................................... 17 

3.1.2 A Santidade em 1 Pedro: A Vocação de um Povo Sacerdotal ........... 18 

4. A CONSOLIDAÇÃO DA SANTIDADE NOS PRIMEIROS SÉCULOS ................... 20 

4.1 A idade média: a santidade e o culto aos santos .......................................... 22 

5. A REFORMA PROTESTANTE E A REDEFINIÇÃO DA SANTIDADE .................. 26 

5. 1 A igreja pós-reforma: o concílio de Trento e a reafirmação da santidade .... 28 

6. SÃO JUSTINO RUSSOLILLO: O PRECURSOR DO CONCÍLIO VATICANO II ... 32 

6.1 A missão da Igreja e a edificação do Corpo de Cristo .................................. 33 

6.2 A vontade de Deus e a ação da graça .......................................................... 34 

6.3 A Eucaristia como centro da espiritualidade ................................................. 35 

6.4 A presença transformadora de Cristo no coração dos fiéis ........................... 36 

6.5 A Palavra de Deus como alimento espiritual diário ....................................... 37 

6.6 O pecado como caminho paradoxal de redenção ......................................... 38 

6.7 A santificação como vocação da criação ...................................................... 40 

6.8 A santidade como responsabilidade e imperativo ......................................... 41 

7. O CONCÍLIO VATICANO II: A SANTIDADE COMO VOCAÇÃO UNIVERSAL ..... 43 

7.1 A constituição dogmática Lumen Gentium: a santidade redefinida ............... 45 

7.2 Santidade e missão no mundo contemporâneo ............................................ 48 



7 
 

7.3 O processo de canonização Pós-Vaticano II ................................................ 50 

8. DISCUSSÃO E RESULTADOS ............................................................................ 53 

9. CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................. 57 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .......................................................................... 60 

 

  



8 
 

1. INTRODUÇÃO 

A evolução do conceito de santidade ao longo da história da Igreja reflete não 

apenas transformações teológicas, mas também mudanças sociais, culturais e 

políticas que marcaram as diferentes épocas da cristandade. A santidade, entendida 

inicialmente como um estado de vida excepcional de comunhão com Deus, sofreu 

diversas revisões conforme as questões internas da Igreja se entrelaçaram com os 

contextos históricos. O que é considerado santo em um período pode não ser 

reconhecido como tal em outro, dado que as definições de virtude, pureza e dedicação 

à vida cristã se ajustam conforme as necessidades da Igreja e da sociedade em 

determinadas circunstâncias. O conceito de santidade, portanto, não é estático; ele 

acompanha a dinâmica de uma Igreja que se adapta ao mundo ao seu redor, muitas 

vezes de maneira contraditória e, em outras, de forma profundamente reformista. A 

santidade, que no início se restringia a um círculo pequeno de mártires e bispos, 

expandiu-se ao longo dos séculos para incluir uma vasta gama de figuras, desde 

padres até leigos e mulheres que, por suas ações e testemunhos, foram consideradas 

modelos de virtude cristã (ARAGÃO, 2021). 

Durante os primeiros séculos do cristianismo, a santidade foi definida 

essencialmente pela capacidade de uma pessoa seguir com rigor os ensinamentos 

de Cristo, muitas vezes até o ponto de sacrificar a própria vida, como foi o caso dos 

mártires. O martírio, então, passou a ser visto como o maior testemunho da fé cristã 

e um modelo a ser seguido. A Igreja primitiva, com seu grande foco na perseguição e 

nas condições de vida adversas para os cristãos, viu o martírio como uma forma 

suprema de santidade. Não havia, naquele momento, um processo formal para 

declarar alguém santo, pois todos os cristãos que morriam pela fé eram, de fato, 

considerados mártires. O culto aos mártires e a veneração cresceram 

significativamente com a expansão da Igreja e, por meio disso, surgiram as primeiras 

manifestações de um conceito organizado de santidade (DE OLIVEIRA; JUNIOR, 

2022). 

Contudo, com a institucionalização da Igreja Católica após o Concílio de Nicéia, 

no século IV, a definição de santidade passou a ser mais regulada e controlada pela 

hierarquia eclesiástica. Neste período, começou a se configurar um processo formal 

de canonização, onde a Igreja se viu na necessidade de distinguir entre aqueles que 

realmente viveram uma vida de santidade e aqueles que poderiam ser considerados 



9 
 

apenas exemplos de virtude. A definição de santidade, que antes era mais intuitiva e 

ligada à experiência popular, passou a ser normatizada pela autoridade papal e pelos 

concílios ecumênicos, com critérios específicos, como a realização de milagres, a 

ascese rigorosa e o testemunho de vida em conformidade com os dogmas da Igreja 

(ALCANTARA et al., 2020). 

A Idade Média foi um período de grande importância para a evolução do 

conceito de santidade, especialmente com o fortalecimento do culto aos santos e o 

surgimento das ordens monásticas. Durante este período, a santidade passou a ser 

associada a práticas como a oração incessante, o retiro do mundo e a busca pela 

perfeição espiritual em mosteiros e conventos. As grandes figuras da Igreja medieval, 

como São Francisco de Assis e Santa Teresa de Ávila, representavam modelos de 

santidade que estavam ligados à renúncia do mundo material e ao compromisso com 

a pobreza, a caridade e a humildade. Esses ideais se fundiram com a busca por uma 

maior ascese e pureza, enquanto a Igreja, cada vez mais influente, promovia a 

santidade como um meio de legitimar seu poder religioso e temporal (DE SÁ 

BRANDÃO, 2024). 

No entanto, a ideia de santidade na Igreja medieval não se limitava apenas à 

vida monástica. As devoções populares também desempenhavam um papel crucial, 

com grande parte da população reconhecendo como santos figuras do clero e, muitas 

vezes, até pessoas comuns que demonstravam virtude extraordinária. O culto aos 

santos, nesse período, tornou-se um dos pilares da fé cristã, com uma ênfase nas 

relíquias e nas celebrações litúrgicas. A fé popular passava, muitas vezes, ao largo 

dos processos formais de canonização, mas não deixava de ser essencial para a 

vivência da santidade em uma escala mais ampla. Aqui, a santidade era vista como 

uma graça acessível a todos, e a Igreja assumia seu papel de mediadora entre os fiéis 

e os santos (ALCANTARA et al., 2020). 

O Renascimento e a Reforma Protestante, nos séculos XV e XVI, 

representaram uma mudança significativa nas concepções de santidade. A Reforma, 

liderada por figuras como Martinho Lutero, desafiou os métodos tradicionais da Igreja 

Católica e, em muitos aspectos, questionou a própria estrutura de autoridade e os 

processos de canonização. Lutero e outros reformadores propuseram que a santidade 

não estava necessariamente vinculada ao cumprimento de normas externas ou à 

intercessão dos santos, mas à fé direta em Cristo. A ideia de santidade se 

democratizou, e todos os cristãos eram considerados iguais diante de Deus, sem a 



10 
 

necessidade de uma hierarquia eclesiástica para mediar essa relação. Essa nova 

visão reduziu a centralidade dos santos na vida dos fiéis e enfatizou a importância de 

uma vida cristã autêntica e pessoal, fundada na graça e na leitura direta das Escrituras 

(CAIXETA, 2020). 

No período moderno, a santidade continuou a ser um tema relevante, 

especialmente dentro da Igreja Católica, que buscava reconfigurar seu entendimento 

de santidade após os desafios trazidos pelas reformas protestantes. As figuras santas 

passaram a ser mais associadas a virtudes de humildade, caridade e serviço ao 

próximo, e a canonização de santos passou a ser um meio de reafirmar a identidade 

católica frente aos desafios teológicos e culturais. No século XIX, com o Papa Pio IX 

e o início de uma grande série de canonizações, a Igreja reforçou a necessidade de 

uma santidade que fosse ao mesmo tempo modelo para os fiéis e instrumento de 

fortalecimento da fé católica em um contexto de crescente secularização (ARAGÃO, 

2021). 

Nas últimas décadas, a definição de santidade passou a se expandir ainda 

mais, incluindo novas figuras que representavam uma santidade mais próxima das 

questões sociais, como o martírio em nome da justiça social e os testemunhos de vida 

de santos que viveram em ambientes mais complexos. O exemplo de figuras como 

Oscar Romero, que foi beatificado e canonizado no século XXI, demonstrou uma nova 

forma de entender a santidade, mais conectada com as lutas políticas, econômicas e 

sociais da contemporaneidade. Além disso, os papas modernos, como João Paulo II 

e Francisco, têm promovido uma reflexão mais inclusiva sobre a santidade, 

enfatizando o papel dos leigos, dos pobres e dos marginalizados como exemplos de 

virtude cristã (DE SÁ BRANDÃO, 2024). 

Assim, a evolução do conceito de santidade ao longo da história da Igreja é um 

reflexo da própria evolução da Igreja e das mudanças na sociedade. De um ideal 

restrito aos mártires e líderes religiosos, a santidade se expandiu para englobar 

diferentes formas de vida cristã, incluindo aqueles que, em sua simples devoção e 

serviço ao próximo, demonstraram o amor e a graça de Deus. A santidade deixou de 

ser uma qualidade distante e quase inacessível, tornando-se uma vocação universal 

que toca a todos os cristãos, independentemente de sua posição social, cultural ou 

histórica (DE OLIVEIRA; JUNIOR, 2022). 

O conceito de santidade, inicialmente associado aos mártires da fé cristã, 

passou por uma série de modificações à medida que a Igreja se estruturava de 



11 
 

maneira mais formal, estabelecendo processos de canonização e, por conseguinte, 

novos critérios para reconhecer figuras santas. Ao investigar como esses critérios e 

percepções se alteraram com o tempo, podemos obter uma visão mais clara de como 

a Igreja se posicionou frente aos desafios de diferentes períodos históricos e como a 

santidade foi utilizada como uma ferramenta de afirmação da fé. Este estudo, portanto, 

é relevante não apenas para a história da Igreja, mas também para entender as 

relações entre fé, poder e identidade, que sempre foram centrais na história do 

cristianismo. 

A problemática que se coloca diante deste estudo diz respeito à maneira como 

o conceito de santidade foi moldado e redefinido conforme o contexto histórico, político 

e cultural da Igreja. A principal questão a ser abordada é como a Igreja, ao longo dos 

séculos, adaptou a definição de santidade para lidar com os desafios internos e 

externos, como heresias, reformas e o processo de secularização que se intensificou 

a partir da Idade Moderna. Embora a santidade tenha começado como um ideal 

universal de imitação de Cristo, passou a ser, com o tempo, um atributo formalizado 

e regulamentado pela Igreja, o que nos leva a questionar: como a definição de 

santidade serviu para legitimar e reforçar a autoridade e os valores da Igreja em 

momentos de crise? Como as mudanças sociais e teológicas influenciaram a figura 

dos santos e sua relação com o povo? A evolução do conceito de santidade envolve 

uma análise profunda sobre as escolhas de quem seria ou não digno de ser 

canonizado e como isso refletiu as dinâmicas de poder dentro da Igreja, além de seu 

papel na sociedade. 

Com isso, os objetivos deste trabalho são, primeiramente, investigar as 

principais transformações do conceito de santidade ao longo da história da Igreja, 

buscando compreender as diferentes influências teológicas, culturais e políticas que 

moldaram essa evolução. O segundo objetivo é examinar como a canonização, 

processo formal de reconhecimento da santidade, foi moldado por diferentes papas, 

concílios e movimentos reformistas, levando em consideração os critérios e as 

mudanças nas práticas litúrgicas e devocionais.  

 

  



12 
 

2. METODOLOGIA 

 

A metodologia adotada para o desenvolvimento deste trabalho é de revisão 

bibliográfica, tendo como objetivo a análise crítica das transformações no conceito de 

santidade ao longo da história da Igreja, desde a era apostólica até o Concílio Vaticano 

II. A revisão bibliográfica é uma abordagem metodológica que permite reunir e 

sistematizar o conhecimento já produzido sobre um determinado tema, sendo uma 

ferramenta essencial para compreender a evolução do conceito de santidade, que se 

transformou significativamente ao longo dos séculos. A partir de fontes acadêmicas, 

teológicas e históricas, a metodologia busca traçar as linhas do tempo que marcam 

as principais modificações no entendimento de santidade na Igreja, identificando os 

fatores e os contextos que influenciaram essas mudanças. 

Inicialmente, a revisão bibliográfica se baseará em fontes primárias, como os 

escritos dos primeiros cristãos, incluindo as Epístolas Apostólicas, os Atos dos 

Apóstolos e outros documentos do Novo Testamento que fornecem uma visão sobre 

os primeiros entendimentos da santidade no cristianismo primitivo. A leitura desses 

textos será fundamental para entender como, na era apostólica, a santidade estava 

ligada a um conceito de martírio e de testemunho da fé, principalmente entre os 

primeiros cristãos que foram perseguidos pelo Império Romano. Nesse período, o 

conceito de santidade estava fortemente atrelado à ideia de sofrimento por Cristo, 

sendo os mártires reconhecidos como aqueles que seguiam o exemplo de Cristo até 

o sacrifício final de suas vidas. Esta fase inicial do cristianismo será abordada com 

base na análise das obras de autores como Tertuliano e Orígenes, cujos escritos 

revelam a centralidade do martírio como um critério de santidade. Além disso, a 

pesquisa buscará entender como a Igreja primitiva tratava a santidade de forma 

popular, em um contexto no qual os mártires eram considerados modelos, ainda sem 

um processo formal de canonização. 

A evolução do conceito de santidade no período subsequente, especialmente 

durante os primeiros séculos do cristianismo, será analisada com foco na formalização 

da Igreja e no estabelecimento de estruturas hierárquicas, que começaram a 

influenciar a definição de santidade. Após o final das perseguições romanas e com a 

consolidação do cristianismo como religião oficial do Império Romano, a Igreja passou 

a articular um novo modelo de santidade, que não se limitava mais ao martírio, mas 

envolvia outros aspectos da vida cristã. Nesse contexto, autores como Santo 



13 
 

Agostinho, com suas obras teológicas e filosóficas, desempenham um papel central 

ao refletir sobre a natureza da santidade em uma Igreja que, agora, tinha de lidar com 

uma base de fiéis mais ampla e diversificada. A análise das discussões teológicas 

sobre graça, virtude e ascetismo será fundamental para entender como a Igreja 

começou a associar a santidade a uma vida de renúncia ao mundo e de busca pela 

perfeição cristã, com destaque para as práticas monásticas que surgiram em várias 

regiões do Império Romano. 

A revisão bibliográfica também abordará as mudanças no conceito de 

santidade durante a Idade Média, um período marcado pelo auge da Igreja Católica 

como instituição e pela expansão do culto aos santos. Nesse período, a santidade 

passou a ser identificada com um estilo de vida de extrema renúncia, como 

exemplificado nas figuras dos santos padroeiros de várias ordens religiosas, como 

São Francisco de Assis e Santa Clara. O estudo se concentrará na análise das 

hagiografias e dos escritos teológicos de figuras como São Bernardo de Claraval e 

Tomás de Aquino, que, ao refletir sobre a santidade, ajudaram a consolidar o modelo 

de vida monástica como ideal de santidade. Durante a Idade Média, o processo de 

canonização também começou a ser formalizado, com a Igreja adotando critérios mais 

rigorosos para reconhecer oficialmente a santidade, o que incluiu a realização de 

milagres atribuídos aos candidatos à santidade. Essa formalização será analisada em 

fontes históricas e documentos papais da época, que descrevem a crescente 

burocratização da Igreja e sua tentativa de regularizar o processo de santificação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



14 
 

3. A SANTIDADE NA ERA APOSTÓLICA 

 

A santidade na Era Apostólica, período que corresponde aos primeiros anos do 

cristianismo, foi marcada por um entendimento profundamente ligado ao martírio e à 

fidelidade absoluta a Cristo. Nesse período, os cristãos estavam frequentemente em 

situações de perseguição, especialmente sob o Império Romano, o que fez com que 

a figura do mártir se tornasse o principal modelo de santidade. Os cristãos eram 

desafiados a seguir os ensinamentos de Cristo não apenas em suas vidas cotidianas, 

mas, muitas vezes, até com o sacrifício de suas próprias vidas. Para os primeiros 

cristãos, a santidade estava intimamente ligada à disposição para morrer por causa 

da fé, imitando, assim, o próprio Cristo, que morreu na cruz para a salvação da 

humanidade. Essa concepção de santidade se refletia em uma espiritualidade que 

valorizava o sofrimento e a entrega completa à causa divina, como destaca o 

pensamento teológico de autores da época (GOMES, 2023). 

O martírio, na visão dos primeiros cristãos, não era apenas uma morte física, 

mas uma forma de testemunho máximo da fé, um ato de imitação direta de Cristo. 

Essa concepção de santidade era completamente integrada ao contexto da 

perseguição religiosa em que os cristãos estavam inseridos. Os apóstolos e discípulos 

de Jesus, como Pedro e Paulo, cujos martírios foram amplamente documentados, 

tornaram-se os primeiros modelos de santidade, não apenas pela sua proximidade 

com Cristo, mas pela coragem de testemunhar sua fé até a morte (DA SILVEIRA 

SIQUEIRA, 2023). O exemplo desses apóstolos, como líderes da Igreja primitiva, foi 

fundamental para a construção do entendimento de que a santidade estava 

diretamente ligada ao sacrifício pessoal e à resistência diante da perseguição. 

Durante esse período, a santidade também era marcada por uma compreensão 

de que os cristãos eram chamados a viver de forma radicalmente diferente da 

sociedade em que estavam inseridos, especialmente em relação aos valores pagãos 

predominantes. A santidade, portanto, também era vista como uma forma de 

resistência contra os costumes da sociedade romana e seus valores hedonistas. A 

vida de santidade era entendida como um chamado a viver de forma austera, voltada 

para a pureza, a oração constante e a caridade. Esses princípios formavam a base da 

espiritualidade cristã primitiva, e muitos dos primeiros cristãos buscavam em suas 



15 
 

vidas refletir as virtudes ensinadas por Cristo e pelos apóstolos, como a humildade, a 

paciência e a disposição para o sacrifício (MARTÍN, 2022). 

A santidade na Era Apostólica, portanto, estava mais associada a um estado 

de vida do que a uma manifestação exterior de virtudes. O exemplo de Cristo como 

modelo supremo e a ideia de que todos os cristãos eram chamados à perfeição 

espiritual, ainda que em diferentes formas, sustentavam a espiritualidade cristã da 

época. A santidade estava longe de ser vista como uma posição de destaque ou de 

elevação social, ao contrário, ela se associava ao sofrimento, à humildade e ao 

martírio, e somente aqueles que estavam dispostos a seguir esse caminho eram vistos 

como verdadeiramente santos. Essa compreensão de santidade era também uma 

forma de legitimar e fortalecer a identidade dos cristãos em uma sociedade onde o 

cristianismo ainda era uma minoria, frequentemente sujeita a duras perseguições 

(ALVES; SARAIVA PAIVA; DE SOUSA, 2022). 

A prática de venerar os mártires e sua associação com a santidade também foi 

uma característica importante dessa fase. Os primeiros cristãos, especialmente nos 

primeiros séculos, começaram a reconhecer como santos aqueles que haviam 

morrido pela fé, e essa prática se tornou um ponto de união para a comunidade cristã, 

que via no martírio uma confirmação da verdade da fé cristã. As relíquias desses 

mártires passaram a ser um importante objeto de veneração, como símbolo de sua 

santidade, e as igrejas começaram a ser construídas sobre os túmulos desses 

mártires, reforçando ainda mais a ligação entre santidade e sacrifício. Isso marcou 

uma transição do entendimento inicial de santidade, mais centrado em uma virtude 

pessoal, para uma compreensão coletiva de santidade, ligada à memória e veneração 

dos mártires (DURÃES, 2021). 

Contudo, essa veneração dos mártires não se restringia a um simples ato de 

venerar, mas estava ligada a uma profunda prática de imitação dos seus exemplos. 

Os primeiros cristãos buscavam seguir a vida dos mártires, imitando suas virtudes e 

sua disposição para o sofrimento em nome de Cristo. Dessa maneira, a santidade era 

entendida como um ideal a ser alcançado por todos os cristãos, independentemente 

de sua posição social ou status na comunidade. Essa ideia de imitação dos santos é 

uma das características que define a santidade na Era Apostólica, e servia de base 

para a formação espiritual dos cristãos primitivos, que viam os mártires como 

exemplos concretos de como viver segundo os ensinamentos de Cristo (ARAGÃO, 

2021). 



16 
 

É importante também destacar que a ideia de santidade na Era Apostólica 

estava fortemente ligada ao testemunho público da fé. O cristianismo primitivo não 

possuía ainda uma estrutura formal de canonização, como viria a ser estabelecido em 

séculos posteriores, mas os cristãos reconheciam a santidade nas ações de seus 

irmãos e irmãs na fé, especialmente aqueles que se destacavam pela pureza de vida, 

pela dedicação ao serviço cristão e, acima de tudo, pela disposição de enfrentar a 

morte em nome de Cristo. A santidade era, assim, vista como algo a ser testemunhado 

publicamente, e não algo privado ou oculto. O testemunho era a forma de evidenciar 

a presença de Deus na vida de uma pessoa, e os mártires se tornaram, assim, os 

principais modelos de santidade por sua capacidade de afirmar sua fé diante das 

adversidades (GOMES, 2023). 

O conceito de santidade na Era Apostólica não era, portanto, apenas um ideal 

teológico ou espiritual, mas estava profundamente imerso na realidade concreta de 

uma comunidade em constante perseguição. A santidade era, nesse sentido, uma 

prática de resistência espiritual e moral, que ajudava a fortalecer a identidade cristã 

em um contexto hostil. Para os cristãos primitivos, ser santo significava ser fiel até o 

fim, mesmo diante da morte, e esse entendimento da santidade ajudou a moldar a 

Igreja primitiva, que, apesar das dificuldades, se espalhou por diversas regiões do 

Império Romano, influenciando a história religiosa subsequente (DA SILVEIRA 

SIQUEIRA, 2023). 

3.1 A santidade nas escrituras: fundamentos no antigo e no novo testamento 

A compreensão da santidade na Era Apostólica, embora marcada pela 

proeminência do martírio como testemunho radical da fé, não surge de um vácuo 

teológico. Pelo contrário, ela se enraíza em uma profunda e antiga tradição bíblica que 

define a própria identidade da relação entre Deus e seu povo. A exortação à santidade 

e a veneração daqueles que a encarnaram de forma exemplar são desdobramentos 

de uma semente plantada nas páginas do Antigo Testamento, que germina e floresce 

de maneira nova e definitiva em Cristo, conforme atestam os escritos do Novo 

Testamento. Para compreender a evolução histórica do conceito, é imperativo retornar 

a essas fontes primárias, analisando como o termo "santo" é empregado no livro do 

Levítico, nas cartas Paulinas e na primeira epístola de Pedro, que oferecem os pilares 

para toda a teologia da santidade cristã. 

 



17 
 

3.1.1 A Santidade em Levítico: Separação, Pureza e Pertencimento a Deus 

No coração da Torá, o livro do Levítico estabelece o paradigma fundamental 

da santidade no Antigo Testamento. A santidade, em hebraico qadosh, é, antes de 

tudo, um atributo de Deus. Ele é o "Santo de Israel", uma expressão que denota Sua 

transcendência, Sua alteridade radical em relação a tudo o que é criado, finito e 

profano. A santidade divina não é primeiramente uma qualidade moral, mas 

ontológica: Deus é separado, único e totalmente diferente. 

É dessa santidade fontal de Deus que deriva o chamado dirigido a Israel. A 

frase-chave que ecoa por todo o livro e, posteriormente, por toda a Escritura, é: "Sereis 

santos, porque eu, o Senhor, vosso Deus, sou santo" (Lv 19,2; cf. 11,44-45; 20,26). A 

santidade de Israel, portanto, não é uma conquista humana, mas uma vocação que 

brota da Aliança. O povo é "santo" porque Deus o "separou" (consagrou) dos outros 

povos para pertencer exclusivamente a Ele.  

Essa separação deveria se manifestar concretamente em todas as esferas da 

vida, por meio da obediência a um código de pureza ritual, moral e social. As leis sobre 

alimentos puros e impuros (Lv 11), a pureza sexual (Lv 18), a justiça nas relações 

sociais (Lv 19) e o calendário litúrgico (Lv 23) não eram meras regras externas, mas 

mediações pedagógicas para que o povo encarnasse, em sua existência histórica, a 

santidade do Deus a quem servia. Ser santo, em Levítico, significava viver uma vida 

marcada pela distinção e pela conformidade com a vontade do Deus transcendente 

que habitava no meio deles. 

 

3.1.2 A Santidade nas Cartas Paulinas: Os "Santos" como Povo de Deus em 

Cristo 

Quando nos voltamos para os escritos do apóstolo Paulo, encontramos uma 

transformação e uma universalização desse conceito. Paulo se dirige 

consistentemente às comunidades cristãs como "os santos" (em grego, hagioi). No 

início de suas epístolas, é comum a saudação: "a todos os amados de Deus, 

chamados a ser santos (hagioi), que estais em Roma" (Rm 1,7) ou "à Igreja de Deus 

que está em Corinto, aos santificados em Cristo Jesus, chamados a ser santos 

(hagioi)" (1Co 1,2). 

Essa terminologia revela uma mudança teológica crucial. Para Paulo, "santos" 

não é um título reservado a uma elite espiritual ou a heróis da fé já falecidos. "Santos" 



18 
 

é a identidade de todos os batizados. A santidade não é mais primariamente 

alcançada pela observância da Lei mosaica ou pela pureza ritual ligada ao Templo, 

mas pela incorporação em Cristo. É a graça de Deus que, por meio da fé e do batismo, 

"santifica" os crentes, separando-os do mundo do pecado e consagrando-os a Deus 

no corpo de Seu Filho (cf. Ef 1,4). 

Contudo, essa santidade "posicional" — o estado de já ter sido feito santo em 

Cristo — exige uma resposta existencial. Surge aqui a tensão paulina entre o indicativo 

(o que o cristão é) e o imperativo (o que ele deve fazer). Porque já são santos, os 

cristãos devem viver de maneira santa. Paulo exorta: "Esta é a vontade de Deus: a 

vossa santificação" (1Ts 4,3). A vida moral, a pureza, o amor fraterno e o serviço 

mútuo são as consequências lógicas da nova identidade recebida. A santidade, para 

Paulo, é ao mesmo tempo dom e tarefa, uma realidade já recebida em Cristo e um 

caminho a ser percorrido na força do Espírito Santo. 

3.1.2 A Santidade em 1 Pedro: A Vocação de um Povo Sacerdotal 

A primeira epístola de Pedro oferece uma síntese magistral, conectando 

explicitamente o chamado à santidade do Antigo Testamento com a nova realidade 

da Igreja. Dirigindo-se a comunidades cristãs dispersas e em meio a hostilidades, o 

autor fundamenta a identidade delas na vocação à santidade, citando diretamente o 

livro do Levítico: "A exemplo da santidade daquele que vos chamou, sede também 

vós santos, em todo o vosso proceder. Porquanto diz a Escritura: Sede santos, porque 

eu sou santo" (1Pd 1,15-16). 

Aqui, a santidade é apresentada como a vocação que define o modo de ser do 

cristão no mundo. Mais do que isso, essa santidade tem um caráter marcadamente 

eclesial e missionário. Pedro utiliza para a Igreja os grandes títulos de Israel: "Vós, 

porém, sois a raça eleita, o sacerdócio real, a nação santa, o povo de sua particular 

propriedade, a fim de que anuncieis as grandezas daquele que vos chamou das trevas 

para a sua maravilhosa luz" (1Pd 2,9). 

A santidade da Igreja não é um fim em si mesma; ela qualifica o povo de Deus 

para sua missão sacerdotal no mundo: anunciar a obra salvadora de Deus. Ser uma 

"nação santa" significa ser um povo separado e consagrado, cujo modo de vida 

distinto — marcado pela fé, esperança e amor (cf. 1Pd 1,21-22) — torna-se um 

testemunho vivo para as nações. A santidade, em 1 Pedro, é a base da identidade do 

Povo de Deus e o motor de sua missão evangelizadora. 



19 
 

Esses fundamentos bíblicos demonstram que a santidade cristã é, desde sua 

origem, uma participação na vida do Deus Santo, um chamado à conformação com 

Cristo e uma vocação que define a identidade e a missão de toda a Igreja. É sobre 

esta rocha teológica que os conceitos posteriores de martírio, ascese e virtude heroica 

foram edificados. 

 

 

 

 

 

 

  



20 
 

4. A CONSOLIDAÇÃO DA SANTIDADE NOS PRIMEIROS SÉCULOS 

 

A partir do momento em que o cristianismo deixou de ser uma religião 

clandestina, perseguida pelo Império Romano, e se tornou a religião oficial do império, 

especialmente após o Édito de Milão em 313 d.C., o conceito de santidade passou a 

ser tratado de forma mais estruturada e institucionalizada. Inicialmente, a santidade 

estava ligada fortemente à figura do mártir, aquele que dava sua vida pela fé em 

Cristo. Os primeiros cristãos viam o martírio como o maior sinal de santidade, 

refletindo a imitação de Cristo, que, por sua vez, foi crucificado em nome de sua 

missão. Nos primeiros séculos, os cristãos não tinham um sistema formalizado de 

canonização, mas o martírio era o critério fundamental para a santidade. Aqueles que 

morriam pela fé eram imediatamente venerados como santos, e sua memória era 

celebrada nas comunidades. Esta prática, em grande parte, se formou a partir da 

necessidade de dar visibilidade e reconhecer publicamente os feitos heroicos dos 

mártires, transformando-os em modelos para toda a Igreja (Paranhos, 2022). 

No entanto, com o fim das perseguições romanas e a ascensão do cristianismo 

como religião oficial do império, novas dinâmicas sociais e culturais começaram a 

impactar o conceito de santidade. A mudança do martírio para uma busca mais 

interiorizada de santidade, não necessariamente atrelada ao sofrimento físico, 

começou a ser mais discutida. O início da Idade Média viu o surgimento de uma ênfase 

nas práticas ascéticas e monásticas, com figuras como Santo Antão do Egito e os 

primeiros eremitas e monges que buscavam a santidade em uma vida de retiro e 

penitência. A santidade começou a ser associada à fuga do mundo, à negação do 

corpo e à busca pela pureza espiritual. Em muitas regiões do Império Romano, 

especialmente no Oriente, o monaquismo se espalhou como um modelo ideal de vida 

cristã. Os monges viam a vida como uma luta contínua contra as tentações do mundo 

e do corpo, e, para eles, essa luta era o caminho para atingir a santidade. Nesse 

cenário, o conceito de santidade passou a ser mais universal, englobando não apenas 

os mártires, mas também aqueles que, em vida, se consagravam à busca de uma 

união mais profunda com Deus, por meio da oração, jejum e outras práticas ascéticas 

(Boff, 2022). 

Além disso, no período da consolidação da santidade nos primeiros séculos, a 

Igreja começou a se organizar de forma mais estruturada, estabelecendo hierarquias 



21 
 

eclesiásticas que ajudavam a determinar os critérios para reconhecer a santidade. No 

século IV, a Igreja, sob a liderança do Papa São Damaso I, começou a implementar 

um processo de reconhecimento oficial dos santos. Este processo foi gradualmente 

formalizado, e as primeiras canonizações começaram a ocorrer, embora de forma 

muito menos burocrática do que se veria mais tarde. A identificação de santos era, na 

maior parte das vezes, um reconhecimento popular, baseado em tradições locais e na 

devoção do povo. Contudo, o papel da Igreja como mediadora dessa santidade foi se 

tornando mais claro, com a promoção de santos que representavam os ideais da fé 

cristã. Os critérios para a canonização começaram a se tornar mais rigorosos, e o 

culto aos santos passou a ser cada vez mais regulamentado, com a criação de festas 

litúrgicas para honrar os santos e mártires (Leal, 2021). 

Outro ponto importante na consolidação da santidade nos primeiros séculos foi 

a inserção do conceito de santidade nas liturgias e práticas sacramentais da Igreja. A 

Eucaristia, que já era considerada uma participação no corpo e sangue de Cristo, 

passou a ser vista também como um meio pelo qual os fiéis poderiam se unir ao Cristo 

santificado, e, assim, aproximar-se de uma vida de santidade. O próprio ato de 

celebrar a Eucaristia tornava os fiéis mais próximos da santidade, uma vez que a 

participação ativa nesse sacramento os unia ao mistério de Cristo e sua obra de 

salvação. A relação entre santidade e os sacramentos foi se aprofundando à medida 

que a Igreja se organizava para oferecer um caminho mais concreto para a 

santificação dos fiéis, o que foi essencial para que a Igreja católica se consolidasse 

como a autoridade suprema em questões espirituais. Essa relação entre a santidade 

e a celebração dos sacramentos não apenas fortaleceu a crença na santidade de 

alguns membros da Igreja, mas também ajudou a solidificar a centralidade dos rituais 

como instrumentos necessários para alcançar a santidade (Paranhos, 2022). 

A ascensão de figuras e movimentos religiosos, como os monges e as ordens 

monásticas, também desempenhou um papel significativo na consolidação do 

conceito de santidade. As práticas monásticas foram vistas como um modelo de vida 

cristã, com suas rígidas regras de oração, trabalho e meditação. Muitos monges, como 

São Basílio e São João Cassiano, estabeleceram regras que ainda hoje servem como 

referência para as comunidades monásticas. Essas ordens tiveram um impacto 

profundo na Igreja, pois introduziram uma nova visão sobre o que significava ser 

santo, ampliando a ideia de que a santidade não se limitava aos mártires ou a figuras 

como os apóstolos, mas estava ao alcance de qualquer cristão disposto a viver uma 



22 
 

vida dedicada à oração e à penitência. Essa concepção de santidade foi se 

espalhando por todo o Império Romano, criando uma rede de comunidades 

monásticas que, por sua vez, contribuíam para a propagação da fé cristã em novos 

territórios (Gomes, 2023). 

Com a popularização do culto aos santos, a Igreja também passou a incentivar 

a devoção pública a essas figuras santas, muitas vezes associando-os a lugares 

específicos e a feitos extraordinários. Os santos passaram a ser considerados 

intercessores poderosos entre os fiéis e Deus, com a crença de que, ao pedir a 

intercessão de um santo, os fiéis poderiam alcançar graças e milagres. Assim, o culto 

aos santos se espalhou, com muitas cidades, igrejas e até países adotando seus 

próprios santos padroeiros. Esta prática também se consolidou com a criação de 

festas litúrgicas em honra aos santos, o que ajudou a aumentar a visibilidade de suas 

vidas e a fortalecer a prática da veneração. A Igreja viu nesses santos não apenas 

exemplos de virtude, mas também fontes de poder espiritual que podiam influenciar 

positivamente a vida dos fiéis (Santos, 2020). 

De um conceito inicial ligado essencialmente ao martírio e à imitação de Cristo, 

a santidade passou a ser reconhecida em outras formas de vida cristã, como a ascese 

monástica e a veneração dos santos. A Igreja desempenhou um papel central nesse 

processo de consolidação, estabelecendo a canonização e a liturgia como formas de 

legitimar e difundir a santidade. A evolução do conceito de santidade, portanto, foi 

essencial para a afirmação da Igreja como a autoridade religiosa no Império Romano 

e para o desenvolvimento de uma teologia mais aprofundada sobre o papel dos santos 

e sua importância na vida cristã (Boff, 2022). 

4.1 A idade média: a santidade e o culto aos santos 

A Idade Média foi um período fundamental na definição do conceito de 

santidade dentro da Igreja Católica, marcada pela formalização do culto aos santos e 

pela ampliação do papel da santidade na vida da Igreja e de seus fiéis. Nesse período, 

a santidade deixou de ser apenas uma característica de mártires e passou a se 

associar a uma vida de virtude extrema, muitas vezes ligada ao ascetismo e à renúncia 

do mundo material. Esse processo de transformação não apenas moldou a 

compreensão teológica sobre o que constituía uma vida santa, mas também refletiu 

as complexas dinâmicas sociais, políticas e religiosas da época, em um contexto de 

crescimento da Igreja e fortalecimento de sua autoridade. A figura dos santos 



23 
 

começou a ser central para a vivência religiosa, sendo amplamente venerada como 

modelos de virtude e mediadores entre os fiéis e Deus. 

O culto aos santos na Idade Média foi intensificado pela crescente necessidade 

da Igreja de fortalecer sua autoridade e de estabelecer modelos de virtude que 

pudessem servir de guia para os cristãos. Neste período, a santidade deixou de ser 

algo exclusivamente reservado aos mártires e começou a abranger uma gama mais 

ampla de figuras, como monásticos, eremitas, bispos e até leigos. Esses santos eram 

vistos como pessoas que haviam alcançado um grau de perfeição espiritual através 

de suas ações de caridade, oração e renúncia ao mundo. O surgimento das ordens 

monásticas, como os beneditinos, cistercienses e franciscanos, foi uma das principais 

formas de vivência dessa santidade, onde a vida ascética era considerada um 

caminho seguro para a santidade. De acordo com Nuno de Pinho Falcão, os modelos 

de santidade dessa época refletiam uma transformação nas concepções de perfeição 

espiritual, associando-a a uma vida voltada para a oração, o retiro do mundo e a busca 

pelo contato direto com Deus (Falcão, 2021). 

O papel das hagiografias, ou relatos sobre a vida dos santos, foi essencial para 

a disseminação e consolidação do culto aos santos. Esses relatos, que se tornaram 

populares durante a Idade Média, não só ajudaram a aumentar a veneração dos 

santos, mas também desempenharam uma função didática, ao ensinarem os fiéis 

sobre os exemplos de virtude e santidade. O culto aos santos, em muitos casos, 

estava vinculado à veneração de relíquias e à construção de igrejas dedicadas a eles, 

práticas que se tornaram cada vez mais comuns à medida que a Igreja consolidava 

sua influência sobre as populações cristãs. A canonização formal dos santos, embora 

não tenha sido sistematizada na mesma forma que é hoje, começou a ser um 

processo mais evidente, com a Igreja reconhecendo e validando as vidas de 

determinados indivíduos como modelos de santidade. A ênfase nas relíquias e na 

proteção divina que os santos proporcionavam aos fiéis contribuiu para a 

popularização do culto, especialmente em um contexto medieval em que as crenças 

sobre o sobrenatural e o poder de intercessão eram profundamente arraigadas na vida 

cotidiana dos cristãos. Segundo Souza, o culto dos santos e a veneração das relíquias 

eram vistos como meios de alcançar proteção espiritual e material, além de garantir a 

salvação para os que demonstrassem devoção (Souza et al., 2023). 

Além disso, durante a Idade Média, a santidade também estava intimamente 

ligada à construção do poder e à afirmação da autoridade da Igreja. Os santos 



24 
 

passaram a ser utilizados como símbolos do poder da Igreja, cuja capacidade de 

canonizar e promover figuras santas reforçava sua posição como a autoridade 

suprema sobre as questões espirituais. O processo de canonização se tornou um 

instrumento de legitimação não apenas da santidade, mas também do controle 

religioso. O Papa, em particular, assumiu um papel central nesse processo, sendo o 

responsável por validar as santidades e reconhecer publicamente os santos. A 

canonização de figuras importantes, como São Francisco de Assis, reforçou a visão 

da Igreja de que a santidade podia ser encontrada tanto em figuras da alta hierarquia 

eclesiástica como em indivíduos de origens humildes. São Francisco, por exemplo, 

exemplificava a santidade associada à pobreza e à humildade, virtudes que ele 

defendia como essenciais para a vida cristã. O movimento franciscano, fundado por 

ele no século XIII, tornou-se um marco da santidade medieval, já que Francisco se 

afastou do mundo material para se dedicar à pregação e à pobreza, desafiando, em 

muitos aspectos, os padrões estabelecidos pela Igreja em relação à riqueza e ao 

poder (Dias, 2022). 

A vida e as obras de figuras como São Bernardo de Claraval e Santo Antônio 

de Pádua também foram essenciais para moldar o conceito de santidade nesse 

período. Bernardo de Claraval, um monge cisterciense, foi uma figura de grande 

influência, tanto teológica quanto política, e suas pregações ajudaram a disseminar o 

ideal monástico de santidade. Sua dedicação à oração, ao retiro e à ascese fez com 

que ele fosse considerado um exemplo vivo de perfeição cristã. Além disso, sua 

relação com o poder eclesiástico, sua participação ativa nos concílios e sua habilidade 

em resolver disputas entre as diferentes facções da Igreja tornaram-no um modelo de 

santidade que também refletia a estreita relação entre a Igreja e o poder político na 

Idade Média. Santos como São Antônio de Pádua, por sua vez, foram igualmente 

venerados por suas virtudes de caridade, pregação e poder de intercessão, 

características que reforçavam o papel dos santos como mediadores espirituais entre 

os fiéis e Deus (Paranhos, 2022). 

Um outro aspecto importante do culto à santidade na Idade Média foi a 

crescente devoção popular, que se espalhou pelas diferentes camadas da sociedade. 

Embora a santidade fosse inicialmente um conceito reservado à elite eclesiástica ou 

a figuras da alta nobreza, com o tempo, o culto aos santos passou a abranger uma 

diversidade de pessoas, incluindo leigos e figuras populares. Os santos começaram a 

ser vistos como intercessores por excelência, mediadores do favor divino, capazes de 



25 
 

ajudar os fiéis a resolver questões materiais e espirituais. O culto de santos como São 

Cosme e Damião, por exemplo, demonstrou como a devoção popular também se 

adaptava às necessidades dos fiéis, buscando, muitas vezes, a cura de doenças ou a 

proteção contra males espirituais (Dias, 2022). 

A santidade na Idade Média também estava associada a um forte elemento de 

testemunho da fé em um mundo permeado por dificuldades, doenças e guerras. A 

Igreja, ao promover o culto aos santos, procurava estabelecer modelos de resistência 

e perseverança diante das adversidades. A santidade estava ligada ao sofrimento e à 

luta espiritual, conceitos profundamente enraizados na teologia medieval. A 

veneração dos santos, portanto, cumpria uma função tanto de edificação espiritual 

quanto de apoio moral para os cristãos, que buscavam em seus exemplos forças para 

enfrentar os desafios de uma vida marcada pela incerteza e pelo temor do 

sobrenatural (Boff, 2022). 

Ao longo desse período, a santidade deixou de ser uma ideia abstrata e passou 

a se concretizar em modelos de vida específicos, com a Igreja desenvolvendo não só 

uma teologia sobre a santidade, mas também um processo prático para reconhecer e 

legitimar aqueles que eram considerados dignos de serem elevados aos altares. O 

culto aos santos se expandiu, abrangendo uma variedade de figuras e proporcionando 

aos cristãos modelos acessíveis de vida virtuosa, enquanto a Igreja, por sua vez, 

consolidava seu papel de mediadora entre o humano e o divino. Esse movimento de 

valorização e culto dos santos marcou profundamente a história da Igreja medieval, 

influenciando o modo como a santidade foi compreendida e vivida até os dias atuais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 
 

5. A REFORMA PROTESTANTE E A REDEFINIÇÃO DA SANTIDADE 

Durante o período medieval, a santidade na Igreja Católica estava 

estreitamente ligada a uma vida monástica ou ao martírio, sendo uma virtude 

associada a indivíduos especiais que se destacavam por suas ações extraordinárias. 

No entanto, com a chegada da Reforma, liderada por figuras como Martinho Lutero e 

João Calvino, o conceito de santidade sofreu uma reconfiguração, passando a ser 

visto de uma maneira mais interiorizada e acessível a todos os fiéis, sem a 

necessidade de uma intermediação sacerdotal ou de uma canonização formal pela 

Igreja. Este novo entendimento refletia um desejo de devolver ao cristão comum o 

acesso à santidade, que antes parecia reservado apenas a uma elite religiosa. 

Lutero, um dos principais líderes da Reforma, contestou a ideia de que a 

santidade estava condicionada à observância rigorosa das obras eclesiásticas e ao 

cumprimento das normas da Igreja. Para ele, a salvação e a santidade eram 

consequências da fé e da graça divina, e não de práticas religiosas externas. Lutero 

questionou a ênfase que a Igreja Católica dava ao culto aos santos, à veneração de 

relíquias e ao processo de canonização, aspectos que ele via como uma distorção da 

verdadeira essência da fé cristã. Ele acreditava que qualquer cristão, por mais simples 

que fosse, poderia alcançar a santidade através da fé em Cristo, sem a necessidade 

de intermediários humanos ou de uma igreja estruturada. Em sua famosa "95 Teses", 

publicadas em 1517, Lutero atacou a venda de indulgências, que representava uma 

das formas mais explícitas de mercantilização da santidade e da salvação, 

enfatizando a centralidade da Bíblia e da graça de Deus como os verdadeiros meios 

de alcançar a santidade (Malheiros; Boechat, 2023). 

Essa mudança no conceito de santidade teve um impacto profundo não apenas 

no âmbito teológico, mas também nas práticas religiosas do povo protestante. A ideia 

de que a santidade não dependia de um clero ou de uma estrutura eclesiástica 

hierárquica levou a uma maior valorização da vida cotidiana e das ações pessoais dos 

indivíduos. A santidade, agora, era vista como uma manifestação da vida cristã 

genuína, que poderia ser vivida por qualquer fiel, seja ele um padre, um monge, ou 

um simples lavrador. A centralidade da Bíblia e a ênfase no sacerdócio universal dos 

crentes permitiram que qualquer pessoa fosse considerada capaz de alcançar a 

santidade, sem depender de uma instituição religiosa para mediá-la. A santidade, 



27 
 

portanto, passou a ser entendida como um estado de fé e de relação direta com Deus, 

em vez de uma característica atribuída a poucos eleitos (Zugno, 2022). 

João Calvino, outro importante líder da Reforma, seguiu uma linha semelhante 

de pensamento, mas com algumas nuances próprias. Em sua teologia, a santidade 

era ligada à vocação cristã, e todos os crentes eram chamados a viver uma vida de 

obediência a Deus, independentemente de sua posição social ou religiosa. Para 

Calvino, a vida cristã deveria ser um reflexo da vontade divina e expressar-se através 

de boas obras, que eram a evidência de uma fé genuína. A santidade não era algo 

reservado aos clérigos ou aos monges, mas sim algo acessível a todos que seguissem 

os ensinamentos bíblicos de forma sincera e devota. Em sua obra "Instituição da 

Religião Cristã", Calvino defende que a verdadeira santidade é aquela que se 

manifesta nas ações cotidianas, no trabalho, na família e nas interações sociais, 

refletindo a obediência à Palavra de Deus. Essa concepção de santidade refletia a 

busca por um cristianismo mais "prático" e menos dependente de rituais e dogmas 

instituídos pela Igreja (Azevedo, 2024). 

O impacto da Reforma na redefinição da santidade também pode ser visto nas 

mudanças na estrutura eclesiástica. A eliminação dos mosteiros e a redução da 

influência do clero sobre a vida dos fiéis representaram uma transformação 

significativa. A Igreja, antes um mediador essencial entre Deus e os homens, perdeu 

parte de seu papel de "detentora" da santidade. Com a Reforma, a ideia de que os 

crentes poderiam ter uma relação direta com Deus, sem a necessidade de um 

intermediário humano, levou a uma maior valorização da vida cotidiana como uma 

expressão da santidade. O conceito de vocação, que antes estava restrito aos 

religiosos e clérigos, foi expandido para incluir todas as esferas da vida cristã, desde 

o trabalho até a vida familiar. Assim, a santidade deixou de ser vista como uma 

qualidade exclusiva dos religiosos e passou a ser entendida como uma possibilidade 

para todos os cristãos, independentemente de sua ocupação ou status social (Neto, 

2022). 

Além disso, a Reforma Protestante trouxe consigo uma nova visão sobre os 

santos e a veneração das imagens, que até então eram elementos centrais na Igreja 

Católica. Lutero e os reformadores rejeitaram a prática de veneração dos santos, 

considerando-a uma forma de idolatria. Para eles, a única intermediação necessária 

era a de Cristo, e não a de santos ou relicários. Isso refletia uma mudança profunda 

no entendimento da santidade, pois os santos, que antes eram modelos a serem 



28 
 

seguidos ou intercessores junto a Deus, passaram a ser vistos com mais ceticismo, 

com a ênfase voltada para a Bíblia como a fonte primária de autoridade e para Cristo 

como o único mediador entre os homens e Deus. Essa nova perspectiva sobre a 

santidade também se manifestou nas práticas religiosas, com uma valorização das 

pregações e da leitura bíblica, em detrimento das imagens e dos rituais externos, que 

eram considerados desvios da verdadeira devoção cristã (Silva et al., 2022). 

Essa nova compreensão da santidade também encontrou expressão em outras 

tradições protestantes que emergiram após a Reforma, como o movimento pietista e 

o metodismo. Esses movimentos, apesar de suas diferenças, compartilharam a 

ênfase na santidade como uma experiência pessoal e transformadora, centrada na 

relação direta do crente com Deus. A santidade deixou de ser um ideal apenas 

teológico e passou a ser entendida como uma realidade vivida diariamente, no 

cotidiano das pessoas. O movimento metodista, por exemplo, ao enfatizar a 

santificação como uma obra do Espírito Santo na vida do cristão, reforçou a ideia de 

que a santidade era um processo contínuo e acessível a todos. Nesse contexto, a 

santidade passou a ser vista como uma experiência vivida por todos os crentes que 

buscavam seguir os preceitos de Cristo de forma fiel e diligente (De Pinho Falcão, 

2021). 

Portanto, a Reforma Protestante não apenas questionou as práticas e doutrinas 

da Igreja Católica, mas também alterou de maneira profunda a maneira como a 

santidade era entendida e vivida. A santidade deixou de ser algo reservado aos 

religiosos e passou a ser vista como uma característica acessível a todos os cristãos, 

sendo relacionada diretamente à fé pessoal, à leitura da Bíblia e à obediência à 

vontade divina. A Reforma, ao retirar do monacato e da vida celibatária o monopólio, 

quase exclusivo, da santidade, permitiu que os cristãos de todas as esferas da vida 

se vissem como chamados a viver em santidade, em qualquer lugar e circunstância. 

Esse entendimento de santidade, como uma vocação universal, reformulou a relação 

do cristão com Deus, com a Igreja e com o mundo, e influenciou profundamente a 

história do cristianismo e as práticas religiosas até os dias de hoje. 

5. 1 A igreja pós-reforma: o concílio de Trento e a reafirmação da santidade 

Dentre as principais iniciativas, destaca-se o Concílio de Trento (1545-1563), 

que teve como objetivo reafirmar a doutrina católica e implementar reformas que 

consolidassem a identidade e a autoridade da Igreja frente às críticas reformistas. 



29 
 

Nesse contexto, o conceito de santidade foi amplamente debatido e redefinido, sendo 

utilizado como uma ferramenta para fortalecer a posição da Igreja e reafirmar os 

valores que sustentavam sua doutrina e prática. A santidade passou a ser promovida 

como um ideal acessível àqueles que se submetessem ao rigor da fé e da disciplina 

eclesial, representando a incorporação das virtudes cristãs em oposição às heresias 

e aos desvios doutrinários apontados pelos reformadores. 

No Concílio de Trento, a santidade foi compreendida de maneira mais 

sistemática e vinculada diretamente à obediência à Igreja. O Concílio estabeleceu 

critérios claros para a canonização, definindo que a santidade deveria ser confirmada 

por milagres verificáveis, os quais serviriam como sinais da aprovação divina. Essa 

formalização do processo de reconhecimento dos santos reforçou a autoridade da 

Igreja como mediadora entre os fiéis e Deus, em oposição à crítica protestante que 

rejeitava a veneração dos santos e a intercessão destes como práticas legítimas da 

fé cristã. Além disso, o Concílio reafirmou a importância das práticas sacramentais, 

como a Eucaristia e a Confissão, como meios para se alcançar a santidade, 

enfatizando que a santidade estava intrinsecamente ligada à vida em comunhão com 

a Igreja e sua doutrina (Grossegesse, 2021). 

A reforma promovida pelo Concílio não se limitou à definição de critérios para 

a canonização; ela também buscou moldar uma espiritualidade que pudesse ser vivida 

tanto pelos religiosos quanto pelos leigos. Durante esse período, destacou-se a 

santidade de figuras que viveram de acordo com os valores e as exigências do 

Concílio, como Teresa de Ávila e João da Cruz. Ambos foram reconhecidos não 

apenas por suas vidas de oração e ascetismo, mas também por suas contribuições 

teológicas, que refletiam os ideais de santidade propostos pela Igreja Católica. Seus 

escritos, impregnados de misticismo e profunda experiência espiritual, tornaram-se 

referência para uma espiritualidade que buscava reconduzir os fiéis à intimidade com 

Deus, dentro das estruturas e práticas legitimadas pela Igreja (Carli, 2021). 

Outro aspecto relevante do período pós-Trento foi o fortalecimento do culto aos 

santos como uma forma de catequese e inspiração para os fiéis. Por meio das 

hagiografias e das celebrações litúrgicas, a vida dos santos era apresentada como 

modelo a ser seguido, reforçando a ideia de que a santidade era um objetivo possível 

de ser alcançado. A veneração dos santos foi amplamente utilizada para contrapor a 

rejeição protestante a essa prática, destacando o papel dos santos como 

intercessores e exemplos de virtude. A hagiografia dominicana, por exemplo, 



30 
 

desempenhou um papel central nesse período, promovendo narrativas que 

enfatizavam a conexão entre a vida santa e os valores defendidos pela Igreja Católica. 

Essas narrativas ajudaram a consolidar uma visão de santidade que estava alinhada 

com a teologia e a moralidade tridentinas, fortalecendo o papel pedagógico dos santos 

na formação da fé dos fiéis (Porsumato, 2020). 

Além disso, o Concílio de Trento promoveu uma reconfiguração da relação 

entre a Igreja e os fiéis, destacando a santidade como um ideal que poderia ser 

alcançado não apenas por monges e clérigos, mas também pelos leigos que 

seguissem os ensinamentos da Igreja. Essa perspectiva contribuiu para uma 

espiritualidade mais inclusiva, na qual todos os cristãos eram chamados à perfeição 

moral e à comunhão com Deus por meio das práticas sacramentais e da observância 

das virtudes. Esse movimento lançou as bases para o desenvolvimento de uma 

espiritualidade laical que se tornaria ainda mais evidente nos séculos posteriores, 

especialmente durante o Concílio Vaticano II, quando o chamado universal à 

santidade foi formalmente reconhecido (De Carli, 2022). 

A reafirmação da santidade durante o período pós-Trento também se 

manifestou em uma renovada valorização do papel das mulheres na vivência e no 

testemunho da fé. Embora o contexto social limitasse a atuação pública das mulheres, 

muitas foram reconhecidas por suas vidas de santidade e por suas contribuições 

espirituais. A canonização de figuras femininas, como Teresa de Ávila, demonstrou a 

abertura da Igreja para valorizar experiências de santidade que, embora marcadas 

pela clausura, transcendiam as barreiras impostas às mulheres na sociedade da 

época. Essa ênfase na santidade feminina foi parte de um esforço mais amplo para 

reafirmar a universalidade da mensagem cristã e a capacidade de todos os indivíduos 

de alcançar a santidade, independentemente de sua condição social ou gênero (Silva, 

2023). 

Em resposta às críticas protestantes sobre a corrupção e os desvios na Igreja, 

o Concílio de Trento também enfatizou a necessidade de uma reforma moral no clero, 

considerando a santidade como um atributo indispensável para os sacerdotes e 

religiosos. Essa abordagem buscava não apenas reforçar a credibilidade da Igreja, 

mas também estabelecer um padrão de conduta que pudesse servir de modelo para 

os fiéis. A partir dessa perspectiva, a santidade clerical era vista como um testemunho 

vivo da presença de Deus na Igreja, sendo fundamental para a propagação e a 

manutenção da fé em meio às tensões religiosas do período (Moreira, 2020). 



31 
 

A reafirmação da santidade no contexto do Concílio de Trento, portanto, não 

apenas respondeu às críticas levantadas pela Reforma Protestante, mas também 

estabeleceu um marco importante na história da Igreja Católica. Por meio de reformas 

institucionais e teológicas, a santidade foi redefinida como um ideal acessível e ao 

mesmo tempo regulado, que refletia o compromisso da Igreja em reafirmar sua 

autoridade e orientar os fiéis em um período de intensas transformações. Essa 

redefinição teve um impacto duradouro na espiritualidade católica, moldando a 

maneira como a santidade foi compreendida e vivida nos séculos posteriores 

(Malheiros e Boechat, 2023). 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



32 
 

6. SÃO JUSTINO RUSSOLILLO: O PRECURSOR DO CONCÍLIO VATICANO 

II 

A santidade, ao longo da história da Igreja, foi compreendida e vivida de 

diferentes formas, acompanhando as transformações culturais, teológicas e eclesiais 

de cada época. Em contextos antigos, ela foi muitas vezes associada a estados de 

vida específicos — como o martírio nos primeiros séculos, a vida monástica na Idade 

Média ou os votos religiosos solenes em tempos posteriores — conferindo à santidade 

um caráter quase exclusivo, reservado a uma elite espiritual. No entanto, ao examinar 

essa trajetória, emerge uma convicção que se fortalece progressivamente: a 

santidade é, antes de tudo, vocação universal. Trata-se de uma chamada dirigida por 

Deus a todo ser humano, convidando-o a participar de Sua vida divina e a conformar-

se ao Cristo, independentemente do estado de vida, classe social ou função na Igreja. 

Essa concepção, que encontrou sua expressão mais clara no Concílio Vaticano 

II — especialmente na Constituição Dogmática Lumen Gentium (a qual trataremos 

posteriormente) —, já estava presente, de maneira vigorosa e profética, na obra e na 

espiritualidade de São Justino Russolillo. Muito antes das formulações conciliares, ele 

já falava de uma santidade aberta a todos os batizados, fundamentada na graça e 

sustentada por uma vida de resposta fiel ao amor de Deus. Sua teologia vocacional 

não se limitava a propor caminhos de consagração específicos, mas visava instaurar 

uma cultura eclesial na qual cada pessoa reconhecesse, na sua existência concreta, 

um chamado à união com Deus. 

 O que torna Russolillo particularmente relevante é sua capacidade de romper 

com o paradigma elitista da santidade, antecipando uma compreensão mais integrada 

e acessível. Ele enxergava cada fiel — seja leigo, sacerdote, religioso ou pessoa em 

situação de fragilidade — como destinatário da ação santificadora de Deus. Assim, 

seu pensamento contribui para a transição de uma espiritualidade centrada no “estado 

de perfeição” para uma espiritualidade centrada na fidelidade cotidiana, marcada pelo 

seguimento de Cristo no concreto da vida. Tal proposta se harmoniza com a noção de 

que “todos na Igreja... são chamados à santidade, segundo a palavra do apóstolo: 

‘Esta é a vontade de Deus, a vossa santificação’ (1Ts 4,3)” (Lumen Gentium, n. 39). 

 Portanto, ao apresentar a santidade como horizonte comum e essencial da 

existência cristã, Russolillo não apenas renova a espiritualidade vocacional, mas 

antecipa uma verdadeira conversão eclesiológica. Sua proposta ecoa os clamores de 



33 
 

uma Igreja que, diante dos desafios do mundo moderno, precisaria reencontrar na 

santidade de seus membros a fonte de sua credibilidade e vitalidade missionária. 

6.1 A missão da Igreja e a edificação do Corpo de Cristo 

O início do século XX foi um período de grandes tensões para a Igreja. A 

secularização crescente, o avanço do racionalismo e do positivismo, a perda de 

influência nas estruturas políticas e sociais e o surgimento de novas ideologias 

colocaram em xeque a autoridade moral e espiritual da instituição e exigiram 

respostas criativas e proféticas. Nesse contexto, São Justino Russolillo soube 

discernir que a resposta mais profunda e duradoura da Igreja não deveria ser uma 

postura defensiva ou puramente institucional, mas o retorno à sua missão essencial: 

promover a santificação dos seus membros. Para ele, a crise da modernidade só 

poderia ser enfrentada com uma Igreja renovada pela santidade de seus fiéis. 

 Em suas meditações e escritos pastorais, Russolillo interpreta a missão da 

Igreja à luz da teologia paulina, especialmente da imagem do Corpo de Cristo (cf. Ef 

4,11-16). A atividade eclesial, segundo ele, deve ser compreendida como um esforço 

contínuo para edificar esse Corpo, o que só é possível quando cada membro — cada 

batizado — é conduzido ao amadurecimento espiritual e à comunhão plena com 

Cristo. Por isso, ele afirma que toda ação pastoral deve visar a “prevalência do 

processo de santificação entre os fiéis”, que não é algo abstrato, mas real, cotidiano, 

progressivo e comunitário (Opere, vol. 26, p. 83-84). 

 Para Russolillo, o batismo não é um mero rito de iniciação cristã, mas a porta 

de entrada para a vida em Deus. Trata-se de um ponto de partida para uma vocação 

que se desdobra ao longo de toda a existência. Cada pessoa, ao ser batizada, torna-

se habitada pela Trindade e chamada a corresponder a essa presença por meio de 

uma vida de santidade. Essa vocação batismal é o fundamento de toda a vida cristã 

e o fio condutor que une todas as vocações específicas: matrimonial, presbiteral, 

consagrada ou laical. Não se trata de “mais uma” vocação entre outras, mas da raiz 

de todas elas. 

Essa compreensão aproxima Russolillo de correntes teológicas que só 

ganhariam mais visibilidade com o Concílio Vaticano II, especialmente nas reflexões 

de teólogos como Yves Congar, que defendia uma Igreja “de todos os batizados”, e 

não apenas centrada no clero. Ao colocar o batismo no centro da espiritualidade cristã 

e entender a santidade como dinamismo trinitário que se inicia nesse sacramento, 



34 
 

Russolillo oferece uma base sólida para repensar a missão da Igreja num mundo em 

constante transformação 

6.2 A vontade de Deus e a ação da graça 

A espiritualidade de São Justino Russolillo é profundamente enraizada numa 

visão trinitária da vida cristã. No centro dessa visão está a convicção de que a vontade 

de Deus, em sua essência mais íntima, é a santidade: Deus quer que todos sejam 

santos porque Ele é santo (cf. Lv 11,44; 1Pd 1,16). A santidade, nesse horizonte, não 

é um privilégio reservado a poucos, mas a vontade amorosa do Pai dirigida a todos 

os seus filhos. Russolillo compreende que a fidelidade à vontade divina não consiste 

em mera submissão externa, mas em acolher e permitir que essa vontade transforme 

inteiramente a existência humana. 

 Quando a vontade de Deus reina na vida de uma pessoa, diz ele, essa pessoa 

é transformada: passa a irradiar pureza, zelo apostólico e uma luz interior que reflete 

o próprio amor divino. É como se a vida do fiel se tornasse uma extensão visível da 

graça invisível, um reflexo concreto da presença amorosa de Deus no mundo. Essa 

luz não é fruto de esforço moral ou de méritos humanos, mas brota da união íntima 

com Deus e da ação eficaz da graça santificadora (Opere, vol. 26, p. 193). 

 Ao destacar que a santidade é obra da graça e não apenas da vontade humana, 

Russolillo situa-se numa tradição teológica que remonta a Santo Agostinho e São 

Tomás de Aquino, para os quais a iniciativa da salvação e da santificação pertence 

inteiramente a Deus. No entanto, ele também insiste que a graça, para ser plenamente 

eficaz, requer a livre adesão do coração humano. Nesse sentido, a resposta do fiel à 

graça — marcada por generosidade, abandono e confiança — é condição para que a 

santidade se realize de forma concreta e pessoal. 

 Essa doutrina tem implicações pastorais muito profundas. Ela corrige dois 

extremos: de um lado, o voluntarismo espiritual, que atribui à vontade humana um 

poder que não possui; de outro, a passividade espiritual, que espera a santidade como 

algo mágico ou automático. Para Russolillo, a santidade é dom e tarefa. É dom, porque 

nasce da graça; é tarefa, porque exige acolhida, luta interior, perseverança e abertura 

constante à ação transformadora de Deus. 

 Ao afirmar que a santidade é acessível a todos, Russolillo antecipa uma das 

intuições mais importantes do Magistério recente: o caráter inclusivo e universal do 

chamado à perfeição cristã. O Papa Francisco, ecoando esse princípio, afirmou na 



35 
 

exortação apostólica Gaudete et Exsultate: “O Senhor pede tudo, e aquilo que oferece 

é a verdadeira vida, a felicidade para a qual fomos criados. [...] Cada santo é uma 

missão, é um projeto do Pai para refletir e encarnar, num momento determinado da 

história, um aspecto do Evangelho” (GE 1, 19). 

 Portanto, para Russolillo, santificar-se é deixar-se conduzir pela vontade 

amorosa de Deus, confiar na força da graça e colocar-se a caminho com liberdade 

interior. Esse dinamismo não exclui ninguém e não impõe perfeições impossíveis; 

antes, revela que a santidade está ao alcance de todos os que se abrem ao amor 

transformador do Pai, do Filho e do Espírito Santo. 

6.3 A Eucaristia como centro da espiritualidade 

Dentro da teologia de São Justino Russolillo, a Eucaristia ocupa um lugar de 

absoluta centralidade. É nela que o amor redentor de Deus se manifesta de modo 

supremo, não apenas como memorial da paixão de Cristo, mas como presença viva 

e operante do Mistério Pascal. Russolillo contempla o sacramento eucarístico não 

como um rito isolado, mas como o coração pulsante da vida cristã, o ponto culminante 

da comunhão com Deus e da transformação do mundo pela graça. Celebrar a 

Eucaristia, para ele, é participar do próprio dinamismo da Trindade, que se doa 

incessantemente à humanidade por meio do Filho (Opere, vol. 26, p. 133). 

 Para o Apóstolo das Vocações (título dado pelo papa Francisco a São Justino 

Russolillo no dia de sua canonização), o sacrifício eucarístico celebrado no Cenáculo 

e perpetuado nos altares da Igreja não é uma recordação simbólica, mas uma 

atualização sacramental do amor de Cristo que se entrega ao Pai pela salvação do 

mundo. A Eucaristia é, por isso, o ápice do plano redentor de Deus, o ponto no qual 

convergem criação, redenção e glorificação. Ele escreve que nela se manifesta “a 

magnitude do amor divino”, pois não apenas nos lembra da cruz, mas nos insere 

sacramentalmente no evento da cruz e da ressurreição, operando uma verdadeira 

transformação ontológica nos que comungam com fé. 

 Essa compreensão está em profunda harmonia com o ensinamento do Concílio 

Vaticano II, que define a Eucaristia como “fonte e ápice de toda a vida cristã” (Lumen 

Gentium, n. 11). Para Russolillo, a Eucaristia é o alimento que sustenta o caminho da 

santidade. Quem participa dignamente deste sacramento, é configurado ao Cristo e, 

por meio dele, integrado ao dinamismo da comunhão trinitária. A Eucaristia, portanto, 

não é um fim em si, mas um meio eficaz de santificação e missão. Ela é fonte de vida 



36 
 

interior e impulso para a transformação social, pois aquele que comunga o Corpo de 

Cristo é também chamado a ser corpo eucarístico para os outros — isto é, dom, 

serviço e presença amorosa no mundo. 

 Além disso, Russolillo vê na Eucaristia o instrumento por excelência para a 

“santificação universal”, tema central em sua espiritualidade. A celebração do Mistério 

Pascal é, para ele, uma liturgia cósmica: nela, Cristo redime o mundo inteiro e conduz 

a criação para sua finalidade última — a comunhão plena com Deus. É nesse sentido 

que ele pode afirmar que a Eucaristia orienta “toda a criação rumo à comunhão”, 

reconhecendo que o alcance do mistério eucarístico transcende o indivíduo e alcança 

o universo (Opere, vol. 26, p. 133). 

 Assim, para Russolillo, a participação eucarística é inseparável de um caminho 

de conversão e de resposta vocacional. Quem se alimenta do Corpo de Cristo é 

chamado a tornar-se corpo oferecido, vida doada, sinal da presença de Deus no meio 

dos homens. A santidade que brota da Eucaristia, portanto, é fecunda, missionária e 

transformadora. É nesse sentido que sua espiritualidade sacramental se insere numa 

teologia viva da Igreja como povo sacerdotal, enviado para santificar o mundo pela 

graça que dele recebe. 

6.4 A presença transformadora de Cristo no coração dos fiéis 

A espiritualidade de São Justino Russolillo é profundamente marcada por uma 

confiança viva na ação imediata e pessoal de Cristo nos corações. Para ele, a 

presença de Jesus não é apenas uma realidade sacramental ou litúrgica, restrita aos 

espaços da Igreja, mas uma verdade existencial que transforma toda a vida do cristão. 

Cristo age no íntimo da alma, fala à consciência, inspira decisões, consola nas 

tribulações e move o coração à conversão. Ele não é um modelo distante a ser 

imitado, mas um amigo e mestre presente, que toma a iniciativa de redimir, guiar e 

santificar cada pessoa (Opere, vol. 26, p. 247). 

 Essa presença de Cristo é, segundo Russolillo, ao mesmo tempo misteriosa e 

concreta. Misteriosa porque transcende os sentidos, mas concreta porque produz 

efeitos visíveis: paz interior, desejo de servir, caridade viva, zelo apostólico e 

crescimento na virtude. A santidade, então, não é resultado apenas de práticas 

espirituais ou de ascese pessoal, mas da acolhida dessa presença viva que opera 

silenciosamente no coração crente. É Cristo quem santifica, é Ele quem transforma, e 

o fiel é convidado a corresponder com docilidade e confiança. 



37 
 

Essa doutrina remete à tradição mística da Igreja, especialmente à teologia da 

inabitação trinitária, presente nos escritos de Santa Teresa d’Ávila e São João da 

Cruz, e mais recentemente retomada por autores como Jacques Maritain e Edith 

Stein. Russolillo traduz essa tradição para uma linguagem pastoral acessível e a 

coloca a serviço da vocação universal à santidade. Ele quer que cada fiel saiba que 

não está só, que o próprio Deus habita dentro de si e que, se abrir o coração, essa 

presença será transformadora. 

 Do ponto de vista pastoral, essa verdade tem implicações práticas muito 

relevantes. Ao afirmar que Cristo age diretamente nos corações, Russolillo libera o fiel 

da dependência exclusiva de estruturas externas para viver sua vocação à santidade. 

Isso não significa desprezo pelos sacramentos ou pela mediação eclesial, mas uma 

valorização da graça como realidade viva e operante, que se insere nas circunstâncias 

ordinárias da vida: no trabalho, nas relações familiares, nas lutas interiores, nos 

desafios cotidianos. A santidade, nesse contexto, deixa de ser um ideal distante e 

torna-se uma possibilidade concreta, presente nas pequenas fidelidades de cada dia. 

 Essa perspectiva também reforça a confiança no protagonismo espiritual de 

cada batizado. Cristo está próximo, fala ao coração, e deseja redimir pessoalmente 

cada alma. A Igreja, então, deve ser o espaço onde essa presença é anunciada, 

celebrada e cultivada — mas jamais monopolizada ou burocratizada. Russolillo 

antecipa, assim, uma espiritualidade “de comunhão”, na qual cada fiel é sujeito da 

própria santificação, porque é alvo direto da ação amorosa de Deus. 

6.5 A Palavra de Deus como alimento espiritual diário 

No caminho da santificação, São Justino Russolillo reconhece na Palavra de 

Deus um papel insubstituível. Para ele, a Escritura Sagrada não é apenas um conjunto 

de textos doutrinários, mas a voz viva de Deus que fala ao coração dos fiéis. É por 

meio dela que o Senhor continua a conduzir o seu povo, como fez com os patriarcas 

e profetas, com os apóstolos e com os santos de todas as épocas. Russolillo afirma 

que a Palavra é o alimento da alma, o sustento diário do cristão, e que sem esse 

alimento, a fé enfraquece, a caridade se esfria e a esperança perde sua força vital 

(Opere, vol. 26, p. 272). 

 A analogia com o alimento não é apenas uma metáfora poética. Assim como o 

corpo humano necessita de nutrição contínua para se manter vivo e saudável, a alma 

precisa ser constantemente iluminada, purificada e fortalecida pela escuta da Palavra. 



38 
 

Quando essa escuta é feita com fé e abertura interior, ela se transforma em oração, 

em discernimento vocacional, em ação concreta. Para Russolillo, a Palavra ouvida 

com o coração é aquela que se torna carne na vida cotidiana do fiel. É uma palavra 

que gera conversão e conduz à santidade. 

 Esse ensinamento está em plena consonância com o que o Concílio Vaticano 

II viria a afirmar na constituição Dei Verbum, onde se lê que “a Sagrada Escritura deve 

ser o alimento da alma e a fonte pura e perene da vida espiritual” (DV 21). Russolillo, 

antecipando esse movimento de retorno às fontes bíblicas, insiste que o contato diário 

com a Palavra de Deus é indispensável para todo aquele que deseja viver plenamente 

sua vocação batismal. Trata-se de uma escuta que exige silêncio interior, meditação 

constante e o desejo sincero de configurar-se a Cristo. 

 Ele também compreende que a Palavra não deve ser apenas lida ou estudada, 

mas acolhida em espírito de oração, tal como propõe a antiga prática da Lectio Divina. 

Essa tradição, herdada dos monges, é valorizada por Russolillo como método de 

intimidade com o Senhor. A escuta orante da Escritura favorece o crescimento interior 

e prepara o coração para a ação da graça. Nesse sentido, cada fiel é chamado a viver 

com a Bíblia nas mãos, no coração e na vida. 

 A centralidade da Palavra em sua espiritualidade também revela sua visão 

pastoral: para formar cristãos santos e conscientes de sua missão no mundo, é preciso 

dar-lhes acesso e amor às Escrituras. A catequese, a formação vocacional, a direção 

espiritual e a vida familiar — tudo deve ser impregnado por essa fonte viva. O 

Evangelho, mais do que uma norma, é a inspiração permanente de um estilo de vida 

cristocêntrico. 

Russolillo vê, portanto, na Palavra de Deus um dos pilares da santidade. É por 

meio dela que o fiel conhece a vontade do Pai, reconhece o chamado que lhe é 

dirigido, e recebe luz para discernir os caminhos a seguir. Alimentar-se da Palavra é, 

então, um ato de comunhão com Deus e um compromisso com a própria 

transformação interior. 

6.6 O pecado como caminho paradoxal de redenção 

Um dos aspectos mais originais e pastorais da espiritualidade de São Justino 

Russolillo é sua visão profundamente evangélica do pecado. Ele não o ignora nem o 

relativiza, mas o insere dentro do mistério maior da misericórdia divina. Em vez de 

tratar o pecado como mera transgressão jurídica ou obstáculo absoluto à vida 



39 
 

espiritual, Russolillo o compreende como ocasião de encontro com o amor de Deus 

— um amor que redime, transforma e eleva. É uma visão paradoxal e profundamente 

redentora: os erros humanos, quando acolhidos com humildade e apresentados à 

misericórdia do Senhor, tornam-se meios pelos quais Deus manifesta sua ternura e 

conduz o pecador à santidade (Opere, vol. 26, p. 278). 

 Esse modo de ver está enraizado na lógica evangélica do “onde abundou o 

pecado, superabundou a graça” (Rm 5,20). Para Russolillo, o pecado é real e tem 

consequências, mas nunca é a última palavra. A última palavra é sempre a graça. Ele 

insiste que Deus é capaz de tirar frutos espirituais até mesmo das quedas, quando 

estas são entregues com arrependimento e confiança. O coração contrito não é 

condenado, mas acolhido e curado. Assim, a própria história de pecado do fiel pode 

tornar-se caminho de humildade, compaixão e proximidade com os outros — uma 

verdadeira escola de misericórdia. 

 Essa perspectiva remete à experiência dos grandes místicos e doutores da 

Igreja, como Santa Teresa de Lisieux, que via suas limitações como degraus para 

alcançar os braços do Pai, ou São Francisco de Sales, que ensinava que “a miséria 

humana é o trono da misericórdia divina”. Russolillo incorpora esse espírito em sua 

espiritualidade vocacional, ajudando os fiéis a não se desesperarem diante das suas 

imperfeições, mas a vê-las como oportunidades para crescer em abandono e 

confiança. 

 Essa abordagem também tem efeitos concretos na vida pastoral. Muitas vezes, 

os cristãos se afastam da Igreja por causa de uma visão moralista ou punitiva do 

pecado. Russolillo propõe o contrário: é justamente no pecado arrependido que se 

revela a grandeza do amor divino. Ele convida os pastores a serem canais dessa 

misericórdia, criando espaços de escuta, reconciliação e recomeço. A confissão, para 

ele, é um sacramento de renascimento, não de julgamento; um novo batismo no amor. 

 Em sua visão, a santidade não exige perfeição impecável, mas coração 

disponível. O santo é aquele que, mesmo caindo, levanta-se confiando na mão de 

Deus. Dessa forma, o pecado não é glorificado, mas transfigurado — pois, na lógica 

da cruz, é justamente na fraqueza que se manifesta a força da graça. A vida do fiel 

torna-se então um testemunho da paciência de Deus e da capacidade divina de 

transformar escombros em templo vivo. 



40 
 

6.7 A santificação como vocação da criação 

A teologia espiritual de São Justino Russolillo atinge seu ápice quando ele 

contempla a história da criação e da salvação como uma grande narrativa de 

santificação. Para ele, Deus não cria ao acaso, nem redime de forma isolada: tudo o 

que existe, desde o princípio do cosmos até a consumação dos tempos, está orientado 

para um único fim — a união plena da humanidade com a Trindade. A criação é, em 

sua essência, vocação à comunhão; e a redenção, uma resposta de Deus às rupturas 

provocadas pelo pecado, para reconduzir a criação à sua origem e destino (Opere, 

vol. 25, p. 23). 

Neste horizonte, a santidade não é apenas uma meta individual, mas um 

projeto divino de alcance cósmico. Cada alma chamada à santificação faz parte de 

uma obra maior: a edificação de uma “comunidade de almas santificadas”, que é, em 

última análise, a própria Igreja em seu sentido mais profundo e escatológico. Russolillo 

entende que Deus não quer apenas salvar indivíduos isolados, mas formar um povo 

santo, um corpo vivo em que todos, em suas diversas vocações, cooperem para o 

desígnio eterno do Pai. 

Assim, toda vocação — seja à vida matrimonial, religiosa, laical, presbiteral ou 

consagrada — é compreendida por Russolillo como o ponto de partida de um caminho 

de santificação. A vocação é a forma concreta pela qual cada pessoa responde à 

iniciativa amorosa de Deus. Ela não se resume a uma função ou missão exterior, mas 

é um dinamismo interior que move a pessoa a conformar-se cada vez mais com Cristo, 

na vida ordinária, nos relacionamentos, na entrega generosa aos outros. Cada 

vocação é um itinerário que conduz à Trindade (Opere, vol. 25, p. 23-24). 

Essa visão se aproxima da teologia da história e da missão, como exposta por 

Hans Urs von Balthasar e Teilhard de Chardin, que viam a humanidade como 

conduzida, por meio da ação do Espírito, à plenitude escatológica da vida em Deus. 

Embora com linguagem diferente, Russolillo já intuía que a santidade não é algo 

individualista, mas comunitário, histórico e universal. Sua espiritualidade aponta para 

uma Igreja que existe para santificar o mundo, e um mundo que existe para ser 

plenamente reconciliado com o Criador. 

Na sua perspectiva, o papel da Igreja é exatamente este: ajudar os fiéis a 

responderem ao chamado à comunhão plena com Deus, sendo mediadora, formadora 

e animadora do processo de santificação. A missão evangelizadora, a pastoral 



41 
 

vocacional, a catequese, a liturgia — todas as ações da Igreja devem estar voltadas 

para esse fim último. Nada pode ser entendido fora desse horizonte. Por isso, 

Russolillo insiste que o amor de Deus não só deseja a salvação de todos, mas oferece, 

em cada tempo e lugar, os meios para que essa salvação se concretize numa vida de 

comunhão e santidade. 

O clímax da vida cristã, para ele, não é um sucesso humano nem a realização 

de um projeto pessoal, mas a plena união com Deus: Pai, Filho e Espírito Santo. É a 

isso que ele chama de “fim último e propósito da ação da Santa Igreja” (Opere, vol. 

25, p. 24). Tudo, absolutamente tudo — criação, vocação, missão, sacramentos, vida 

interior e vida comunitária — é parte do grande plano de Deus para conduzir a 

humanidade à participação na Sua vida divina. 

6.8 A santidade como responsabilidade e imperativo 

Concluindo sua reflexão teológica e espiritual, São Justino Russolillo não hesita 

em afirmar com clareza: a santidade não é apenas uma possibilidade gentilmente 

oferecida por Deus aos fiéis, mas um imperativo divino — um chamado concreto e 

inadiável que acompanha a própria dignidade batismal (Opere, vol. 25, p. 32). Para 

ele, o cristão não pode compreender sua vida como algo neutro ou simplesmente 

moral: ser batizado é estar radicalmente convocado a viver em comunhão com o Deus 

santo, e, portanto, chamado a tornar-se santo também. A santidade é vocação, missão 

e responsabilidade. 

Esse “imperativo da santidade” não deve ser compreendido como um fardo 

moralista, mas como a exigência natural de quem foi criado à imagem de Deus e 

redimido por Cristo. Assim como a semente carrega em si o destino da árvore, o 

batismo carrega em si a semente da santidade — e essa semente deve crescer e 

frutificar ao longo da vida. Russolillo insiste que a santidade não é apenas para os 

fortes, os instruídos ou os privilegiados. É para todos: jovens e idosos, leigos e 

consagrados, ricos e pobres, saudáveis e enfermos. Em cada realidade de vida, há 

um caminho único de comunhão com Deus a ser percorrido com fidelidade. 

Nesse ponto, sua teologia se mostra profundamente realista e esperançosa. 

Ele reconhece as limitações humanas, os pecados, os contextos adversos — mas 

nunca duvida do poder da graça. Ao contrário, sua confiança na ação transformadora 

de Deus o leva a crer que não há estado de vida ou condição humana que esteja fora 

do alcance do amor divino. Cada cristão carrega dentro de si, como dizia Santa 



42 
 

Catarina de Sena, “um céu em miniatura”, que é chamado a se expandir até se tornar 

plena morada da Trindade. 

Esse ensinamento encontra eco direto na Lumen Gentium, n. 40, onde se 

afirma: “É evidente, portanto, para todos os fiéis, que todos os cristãos, de qualquer 

estado ou condição, são chamados à plenitude da vida cristã e à perfeição da 

caridade.” Russolillo, décadas antes, já pregava com convicção essa mesma verdade. 

Sua teologia vocacional, fundamentada na graça, no amor e na resposta pessoal, 

representa uma das expressões mais maduras do ideal da santificação universal. 

Por isso, sua contribuição não é apenas doutrinal, mas profundamente pastoral: 

ele propõe uma Igreja onde todos são protagonistas do Reino, onde cada batizado é 

um campo fecundo de santidade e missão. A edificação do Reino de Deus, para ele, 

não se dá apenas por grandes obras, mas pelo testemunho silencioso de milhões de 

vidas que, dia após dia, se abrem à graça e se deixam transformar por ela. 

Em síntese, São Justino Russolillo oferece à Igreja contemporânea uma visão 

luminosa e acessível da santidade. Sua proposta é profundamente encarnada e 

teologicamente sólida: todos são chamados, todos podem responder, e todos, pela 

graça, podem transformar sua vida em reflexo do amor de Deus. Sua vida e obra 

tornam-se, assim, uma antecipação viva daquilo que o Concílio Vaticano II 

proclamaria solenemente ao mundo. 

 

 

  



43 
 

7. O CONCÍLIO VATICANO II: A SANTIDADE COMO VOCAÇÃO UNIVERSAL 

O Concílio Vaticano II, realizado entre 1962 e 1965, representou uma das mais 

significativas transformações na história da Igreja Católica, trazendo consigo uma 

ampla renovação teológica e pastoral. Entre os muitos aspectos abordados pelo 

Concílio, a questão da santidade emergiu como um tema central, refletindo um esforço 

da Igreja em adaptar-se aos desafios contemporâneos e em reafirmar a relevância de 

seus ensinamentos na vida dos fiéis. O conceito de santidade, que historicamente 

havia sido associado a figuras excepcionais como mártires, religiosos e místicos, foi 

reinterpretado à luz de uma perspectiva mais inclusiva, promovendo a ideia de 

santidade como uma vocação universal, acessível a todos os cristãos, 

independentemente de seu estado de vida ou posição na Igreja. 

A base dessa reinterpretação está presente na Constituição Dogmática Lumen 

Gentium, um dos documentos mais emblemáticos do Concílio. O texto afirma que 

todos os membros da Igreja são chamados à santidade, pois “o Senhor Jesus, divino 

Mestre e Modelo de toda perfeição, pregou a todos e a cada um dos seus discípulos, 

de qualquer condição, a santidade de vida, da qual Ele é o autor e consumador” 

(Lumen Gentium, n. 40). Essa abordagem universalista rompeu com a percepção 

tradicional de santidade como algo reservado a um grupo seleto de indivíduos, 

redefinindo-a como uma meta comum para todos os fiéis. Assim, o Concílio procurou 

reforçar o papel dos leigos, cuja vocação à santidade se realiza em meio às realidades 

do cotidiano, como a família, o trabalho e o serviço à comunidade (Martín, 2022). 

Essa mudança de perspectiva reflete não apenas uma renovação teológica, 

mas também uma resposta às transformações sociais e culturais do século XX, que 

demandavam uma Igreja mais próxima do povo. A universalização da santidade busca 

romper com as hierarquias rígidas que tradicionalmente colocavam clérigos e 

religiosos em um patamar superior de virtude, abrindo espaço para a valorização das 

diversas formas de vivência cristã. A Igreja, ao reafirmar que todos os cristãos, 

independentemente de seu estado de vida, são chamados a viver em plenitude os 

valores do Evangelho, reconhece a dignidade e o protagonismo dos leigos, 

especialmente no contexto de um mundo secularizado e cada vez mais distante da 

religião institucionalizada (Aragão, 2021). 

Outro aspecto fundamental dessa renovação é a ligação entre santidade e 

missão. O Concílio Vaticano II enfatizou que a vocação universal à santidade está 



44 
 

intrinsecamente conectada ao chamado missionário da Igreja. Os fiéis, ao buscarem 

viver uma vida santa, tornam-se testemunhas do Evangelho no mundo, contribuindo 

para a evangelização em seus ambientes sociais e profissionais. Essa conexão é 

especialmente evidente no documento Apostolicam Actuositatem, que trata do 

apostolado dos leigos, ressaltando que a santidade não é apenas um objetivo 

espiritual pessoal, mas também um compromisso com a transformação do mundo à 

luz dos valores cristãos (Durães, 2021). 

Além disso, o Concílio destacou a importância da santidade no contexto da 

espiritualidade litúrgica. A liturgia, vista como a fonte e o ápice da vida cristã, é 

apresentada como um caminho privilegiado para a santificação de todos os fiéis. Por 

meio da participação ativa e consciente nos sacramentos, especialmente na 

Eucaristia, os cristãos são chamados a experimentar a união com Deus e a vivenciar 

a comunhão eclesial, elementos essenciais para a busca da santidade (Martín, 2022). 

Essa ênfase litúrgica também reforça o papel da Igreja como uma comunidade de 

santos, na qual cada membro contribui para a edificação do Corpo de Cristo. 

O impacto dessa nova abordagem à santidade se estendeu para além das 

fronteiras internas da Igreja, influenciando também sua relação com o mundo. Ao 

apresentar a santidade como algo acessível e relevante para todas as pessoas, o 

Concílio Vaticano II procurou dialogar com as realidades contemporâneas e mostrar 

que a vivência cristã não está em oposição às demandas da vida moderna. Essa visão 

inclusiva é especialmente significativa no contexto das tensões entre fé e 

secularização, que marcaram o século XX e continuam a desafiar a Igreja no século 

XXI (De Oliveira e Junior, 2022). 

A universalização do conceito de santidade também abriu espaço para uma 

maior valorização da diversidade de expressões espirituais e culturais dentro da 

Igreja. Ao reconhecer que a santidade pode se manifestar de maneiras distintas, 

conforme o contexto de vida e as particularidades de cada indivíduo, o Concílio 

promoveu uma visão mais ampla e plural da santidade. Isso é evidente no crescente 

reconhecimento de santos de diferentes origens e culturas, que representam a 

universalidade da Igreja e sua capacidade de acolher e integrar a riqueza da 

experiência humana. (Lumen Gentium, cap. V). 

O Concílio Vaticano II, portanto, não apenas reformulou o conceito de 

santidade, mas também reafirmou seu papel central na identidade e missão da Igreja. 

Ao promover uma visão mais inclusiva e acessível da santidade, o Concílio procurou 



45 
 

responder aos desafios de um mundo em transformação, oferecendo aos fiéis um 

ideal de vida cristã que é, ao mesmo tempo, exigente e plenamente realizável. A 

vocação universal à santidade, como proclamada pelo Concílio, continua a inspirar a 

Igreja e seus membros, mostrando que a busca pela santidade é, antes de tudo, uma 

resposta ao chamado de Deus para viver em comunhão com Ele e com os outros 

(Alcantara et al., 2020). 

Essa nova abordagem, ao enfatizar a igualdade fundamental entre todos os 

fiéis, também contribuiu para fortalecer o sentido de comunidade eclesial. A ideia de 

que todos compartilham a mesma vocação à santidade reforça a unidade da Igreja 

como o Povo de Deus, no qual cada indivíduo é chamado a contribuir com seus dons 

e talentos para o bem comum. Essa visão de comunhão, que está no coração da 

teologia do Vaticano II, é essencial para entender a relação entre santidade, serviço e 

missão no mundo contemporâneo (De Sá Brandão, 2024). 

7.1 A constituição dogmática Lumen Gentium: a santidade redefinida 

Este documento trouxe uma abordagem inovadora ao tratar da santidade como 

uma vocação universal, estendendo-a a todos os membros da Igreja, 

independentemente de sua posição hierárquica ou estado de vida. Essa perspectiva 

rompeu com as concepções mais restritas que, historicamente, associavam a 

santidade predominantemente ao clero, aos religiosos ou às figuras canonizadas pela 

Igreja. Ao afirmar que "todos na Igreja, quer pertençam à hierarquia ou sejam por ela 

conduzidos, são chamados à santidade" (Lumen Gentium, cap. V), o documento 

consagrou a ideia de que a santidade não é um privilégio de poucos, mas um chamado 

dirigido a todos os cristãos, em todas as circunstâncias da vida. 

Essa redefinição da santidade estava profundamente enraizada no contexto 

pastoral e teológico do Concílio Vaticano II, que buscava renovar a Igreja e aproximá-

la das realidades contemporâneas. A partir de Lumen Gentium, a santidade foi 

concebida como a vivência plena do amor a Deus e ao próximo, uma dinâmica 

espiritual que não depende de um estado de vida específico, mas sim do esforço 

sincero de cada indivíduo em conformar sua vida com o Evangelho. Nesse sentido, o 

texto estabelece que "os cristãos, em quaisquer condições, posições ou estados de 

vida, podem e devem buscar a santidade, que é a perfeição da caridade" (Lumen 

Gentium, cap. V). A santidade, portanto, foi desvinculada das estruturas hierárquicas 



46 
 

e de distinções de estado, apresentando-se como uma vocação que transcende os 

limites institucionais e sociais da Igreja (Leal, 2021). 

A valorização da santidade como vocação universal implicou também uma nova 

compreensão do papel do leigo na Igreja. Historicamente, a santidade estava 

associada, em grande parte, à vida religiosa e ao clero, com os leigos ocupando uma 

posição marginal nesse cenário. Contudo, Lumen Gentium reconheceu a importância 

da participação dos leigos na missão da Igreja e sublinhou que eles também são 

chamados a uma santidade plena, vivida no mundo por meio de suas atividades 

cotidianas. O documento enfatiza que "os leigos, dedicando-se ao serviço de Deus e 

do próximo, podem alcançar um alto grau de santidade" (Lumen Gentium, cap. V), o 

que demonstra uma mudança significativa na visão eclesiológica. Essa abordagem 

reforça a ideia de que a santidade pode ser vivida em qualquer circunstância da vida, 

seja na família, no trabalho ou na comunidade, refletindo uma espiritualidade 

profundamente enraizada na vida comum (Moreira Júnior et al., 2023). 

Além disso, a constituição Lumen Gentium introduziu uma visão mais inclusiva 

da santidade, abrangendo não apenas os cristãos canonizados, mas também aqueles 

cuja vida de fé, embora não oficialmente reconhecida, representa um exemplo de 

virtude cristã. Essa concepção ampliada da santidade reconheceu a diversidade das 

expressões de fé e virtude dentro da Igreja, incluindo aquelas que emergem de 

contextos culturais e históricos específicos. Em particular, o documento valorizou a 

santidade vivida nas comunidades locais e destacou o papel das testemunhas de fé 

que, em meio a perseguições e dificuldades, mantiveram sua fidelidade ao Evangelho. 

Essa visão mais abrangente da santidade está em consonância com os esforços do 

Concílio Vaticano II para promover uma Igreja mais próxima das realidades humanas 

e menos centrada em estruturas institucionais (Santos, 2020). 

Um aspecto central da redefinição da santidade em Lumen Gentium foi a 

ênfase na caridade como o núcleo da vida santa. O documento afirma que "a caridade 

é o vínculo da perfeição e o cumprimento da lei" (Lumen Gentium, cap. V), sublinhando 

que a santidade não se mede apenas por práticas ascéticas ou rituais, mas 

principalmente pela vivência concreta do amor. Essa abordagem ressaltou a 

importância do testemunho de vida no cotidiano, colocando a santidade ao alcance 

de todos os fiéis que buscam viver uma vida cristã autêntica. Nesse contexto, a 

caridade tornou-se o critério fundamental para a santidade, alinhando-se à visão 



47 
 

conciliar de uma Igreja voltada para o serviço e o cuidado com o próximo (Gomes, 

2023). 

A inclusão da ideia de "santidade cotidiana" em Lumen Gentium também foi 

significativa ao destacar que a vida cristã pode ser vivida de forma plena nas 

atividades ordinárias, sem a necessidade de grandes feitos heroicos ou públicos. Essa 

visão, que foi amplamente acolhida pelo laicato, ofereceu um modelo acessível e 

realista de santidade, que valoriza as pequenas ações do dia a dia como expressões 

de amor e devoção. Nesse sentido, o documento reafirmou a dignidade de cada fiel e 

sua capacidade de responder ao chamado à santidade de maneira única e pessoal, 

seja como pai, mãe, trabalhador ou membro da comunidade. Essa abordagem 

pastoral reforça a centralidade da vivência cristã no mundo e valoriza a contribuição 

dos leigos na construção do Reino de Deus (Silveira Siqueira, 2023). 

Outro elemento importante da redefinição da santidade em Lumen Gentium foi 

o reconhecimento das diferentes formas de expressão da fé cristã ao longo da história 

e nas diversas culturas. O documento abordou a importância de respeitar e valorizar 

a riqueza das tradições locais, promovendo uma visão de santidade que transcende 

barreiras geográficas e culturais. Nesse sentido, o Concílio Vaticano II destacou que 

a santidade não é uniforme, mas se manifesta de maneiras diversas, refletindo a 

universalidade da Igreja e a pluralidade de seus membros. Essa valorização da 

diversidade foi fundamental para que a santidade fosse compreendida como um 

chamado que se adapta às diferentes realidades humanas, promovendo uma Igreja 

verdadeiramente católica e inclusiva (Alves; Saraiva Paiva; De Sousa, 2022). 

Ademais, Lumen Gentium reforçou a centralidade da liturgia na vida cristã, 

destacando que a Eucaristia é o "ponto alto e a fonte de toda a santidade" (Lumen 

Gentium, cap. V). Essa ênfase na liturgia como espaço de encontro com Cristo e de 

fortalecimento espiritual reflete a visão de uma Igreja que busca integrar todos os fiéis 

na vivência do mistério pascal. A liturgia foi apresentada como um caminho 

privilegiado para alcançar a santidade, pois nela os cristãos são alimentados pela 

Palavra e pelo Corpo de Cristo, fortalecendo sua fé e sua missão no mundo. Essa 

abordagem litúrgica da santidade também promoveu uma espiritualidade mais 

comunitária e participativa, em sintonia com os princípios do Concílio Vaticano II 

(Martín, 2022). 



48 
 

7.2 Santidade e missão no mundo contemporâneo 

No mundo contemporâneo, a santidade se apresenta como um chamado não 

apenas para a transformação individual, mas também como uma missão voltada para 

a transformação do mundo em que vivemos. Essa compreensão ampliada do que 

significa ser santo está enraizada em uma visão de santidade que não se limita às 

práticas religiosas ou ascéticas tradicionais, mas que se expande para incluir ações 

concretas que promovam justiça, paz e solidariedade. Essa perspectiva ganhou força 

sobretudo após o Concílio Vaticano II, que enfatizou a santidade como um chamado 

universal para todos os cristãos, independente de seu estado de vida. A partir dessa 

visão, a santidade contemporânea se manifesta em múltiplas dimensões, desde a 

espiritualidade pessoal até o engajamento social, político e ecológico, reafirmando a 

importância de testemunhar a fé em todos os aspectos da vida (Martín, 2022). 

Essa nova abordagem da santidade está intrinsecamente ligada à missão da 

Igreja de atuar no mundo. O Concílio Vaticano II destacou que a Igreja não deve se 

isolar em uma esfera exclusivamente espiritual, mas precisa dialogar com as 

realidades temporais e os desafios do tempo presente. Nesse contexto, a santidade é 

compreendida como um compromisso com a transformação das estruturas injustas e 

com a promoção do bem comum. Exemplos disso podem ser encontrados em figuras 

contemporâneas que se dedicaram à defesa dos direitos humanos, à justiça social e 

ao cuidado com os mais vulneráveis. A santidade, portanto, deixa de ser um ideal 

distante e passa a ser vivida no cotidiano, em ações que refletem o amor de Deus 

pelo mundo e pelas pessoas (Durães, 2021). 

Uma das características marcantes da santidade no mundo contemporâneo é 

sua ligação com a missão evangelizadora da Igreja, que agora se dá em um contexto 

globalizado e plural. A partir do diálogo inter-religioso e intercultural, a santidade se 

expressa em formas que transcendem fronteiras e tradições, promovendo uma 

convivência pacífica entre os povos. O Papa Francisco, por exemplo, tem enfatizado 

a importância de uma "santidade de portas abertas", que acolhe e integra, ao invés 

de excluir ou julgar. Essa visão é fundamentada em um chamado à misericórdia e ao 

serviço, especialmente em relação aos marginalizados e excluídos da sociedade 

(Aragão, 2021). 

Além disso, a santidade no mundo contemporâneo está profundamente 

vinculada às questões ambientais e à preocupação com a criação. A encíclica Laudato 



49 
 

Si', de Francisco, é um marco nesse sentido, destacando a responsabilidade cristã de 

cuidar do planeta como parte de uma espiritualidade autêntica. A santidade, nesse 

contexto, é vivida através de um compromisso com práticas sustentáveis, com a 

defesa do meio ambiente e com a promoção de uma ecologia integral, que une as 

dimensões social, econômica e ecológica. Assim, a missão de ser santo hoje inclui 

não apenas o cuidado com o próximo, mas também com a casa comum, 

reconhecendo que todos os seres humanos estão interligados (De Oliveira; Junior, 

2022). 

Outro aspecto relevante da santidade contemporânea é sua inserção nas 

questões sociais e políticas. Em um mundo marcado por desigualdades extremas e 

por crises sociais, a santidade se expressa através de ações concretas em favor da 

justiça e da igualdade. Essa dimensão política da santidade é visível na vida de muitas 

figuras que dedicaram suas vidas à luta pelos direitos dos mais pobres e oprimidos, 

muitas vezes enfrentando perseguições e incompreensões. O reconhecimento dessas 

figuras como modelos de santidade reflete uma mudança significativa na forma como 

a Igreja compreende a santidade, que não está mais restrita a um âmbito 

preferencialmente religioso, mas abrange todos os aspectos da vida humana e social 

(Cf. Gaudete et Exsultate, n. 98-100). 

A missão no mundo contemporâneo também implica uma revisão dos próprios 

processos de canonização, que agora buscam reconhecer a santidade em contextos 

culturais diversos e em figuras que viveram sua fé de forma inovadora e criativa. Esse 

reconhecimento da pluralidade de formas de viver a santidade reflete uma abertura 

maior da Igreja às diferentes expressões culturais e sociais da fé, valorizando a 

santidade que emerge das realidades locais e das experiências concretas das 

comunidades cristãs. Assim, a santidade deixa de ser um padrão único e passa a ser 

vista como uma realidade dinâmica, que se adapta às necessidades e desafios de 

cada tempo e lugar (Alcantara et al., 2020). 

No mundo contemporâneo, a santidade também assume um caráter 

profundamente relacional, enfatizando o papel das comunidades na vivência da fé. A 

santidade não é mais vista como um caminho individualista, mas como uma 

experiência comunitária, em que a solidariedade e o amor ao próximo desempenham 

um papel central. As comunidades cristãs, nesse contexto, são chamadas a ser sinais 

vivos da santidade, testemunhando o Evangelho através de suas ações e de seu 

compromisso com a construção de um mundo mais justo e fraterno. Esse modelo de 



50 
 

santidade comunitária reflete uma eclesiologia mais participativa e inclusiva, que 

valoriza a contribuição de todos os fiéis na missão da Igreja (Caixeta, 2020). 

Por fim, a santidade no mundo contemporâneo está profundamente enraizada 

na espiritualidade do cotidiano, que busca integrar a fé às realidades concretas da 

vida. A santidade, nesse sentido, não é reservada a figuras extraordinárias ou a gestos 

heroicos, mas pode ser vivida nas pequenas ações diárias, nas relações interpessoais 

e no testemunho discreto de uma vida coerente com o Evangelho. Essa visão, que foi 

amplamente promovida pelo Concílio Vaticano II, destaca que todos os cristãos são 

chamados a viver a santidade em suas próprias circunstâncias, seja no trabalho, na 

família ou na comunidade. Assim, a santidade contemporânea se torna acessível a 

todos, oferecendo um modelo de vida que é ao mesmo tempo profundamente humano 

e profundamente divino (De Sá Brandão, 2024). 

7.3 O processo de canonização Pós-Vaticano II 

A ênfase dada pelo Concílio à santidade como vocação universal trouxe 

impactos diretos sobre os critérios e as práticas relacionados ao reconhecimento 

oficial dos santos. Antes do Vaticano II, o processo de canonização era mais restrito, 

centralizado e profundamente burocratizado, enfatizando elementos como a 

realização de milagres, a ortodoxia doutrinária e o martírio. Após o Concílio, porém, 

houve uma abertura para valorizar aspectos mais amplos da vida cristã, incluindo o 

engajamento social, a vivência do Evangelho no cotidiano e o testemunho em 

contextos culturais diversos (Leal, 2021). 

Essa transformação teve como ponto de partida a constituição dogmática 

Lumen Gentium, que introduziu o conceito de que a santidade é um chamado dirigido 

a todos os cristãos, independentemente de seu estado de vida. Essa ideia teve 

desdobramentos importantes no processo de canonização, que passou a considerar 

não apenas figuras excepcionais ou extraordinárias, mas também aquelas que 

demonstraram santidade no contexto da vida ordinária. Esse movimento refletiu uma 

tentativa da Igreja de aproximar os fiéis das figuras canonizadas, enfatizando que a 

santidade é alcançável por todos os que vivem uma vida de fé e amor em Cristo 

(Moreira Júnior et al., 2023). 

Uma das alterações mais significativas foi a simplificação do processo de 

canonização. Embora a canonização permaneça sendo um dos atos mais solenes da 

Igreja, os procedimentos foram revisados com o objetivo de torná-los mais ágeis e 



51 
 

acessíveis. A partir de 1983, com a promulgação da Constituição Apostólica Divinus 

Perfectionis Magister pelo Papa João Paulo II, o processo passou a adotar uma 

abordagem mais pastoral e menos jurídica. Essa mudança foi acompanhada por uma 

descentralização das etapas iniciais, que passaram a ser conduzidas nas dioceses de 

origem do candidato à santidade, antes de chegar ao Vaticano. O objetivo dessa 

reforma era garantir maior envolvimento das comunidades locais no reconhecimento 

da santidade, reforçando a ligação entre o santo e o povo (Silveira Siqueira, 2023). 

Além disso, a nova abordagem deu maior atenção ao testemunho de vida e à 

coerência com os valores evangélicos, ampliando os critérios para o reconhecimento 

da santidade. Embora a comprovação de milagres ainda seja necessária para a 

canonização formal, a Igreja passou a considerar outras formas de vivência 

extraordinária da fé, como o martírio social e o serviço aos pobres. Exemplos de 

santos canonizados após o Vaticano II, como São Oscar Romero, ilustram essa 

mudança. Romero foi assassinado enquanto defendia os direitos humanos em El 

Salvador, e sua canonização destacou a importância do compromisso com a justiça e 

com a dignidade humana como expressão da santidade (Santos, 2020). 

Outro aspecto importante foi a incorporação de uma perspectiva mais global no 

processo de canonização, refletindo a universalidade da Igreja. Após o Concílio, a 

Igreja passou a reconhecer santos provenientes de culturas e contextos 

historicamente marginalizados no cristianismo ocidental, como África, Ásia e América 

Latina. Essa mudança foi acompanhada pela valorização de formas de expressão da 

fé que refletissem as particularidades desses contextos culturais. A ampliação do 

reconhecimento de figuras femininas na lista de canonizados também é notável, 

refletindo uma maior atenção às contribuições das mulheres para a vida da Igreja. 

Estudos como os de Gomes (2023) e Alves et al. (2022) destacam como essa nova 

abordagem contribuiu para uma releitura do papel das mulheres na produção de 

santidade, reconhecendo suas histórias de sofrimento e resistência como expressões 

autênticas de uma vida santa. 

A liturgia também passou a desempenhar um papel fundamental nesse 

processo, especialmente após as reformas litúrgicas do Vaticano II. A celebração dos 

santos foi integrada de forma mais explícita na vida litúrgica da Igreja, reforçando o 

caráter pastoral da canonização. A partir dessas reformas, os santos passaram a ser 

apresentados como modelos próximos e acessíveis de vida cristã, conectando sua 

história à celebração da Eucaristia e à vivência comunitária. Segundo Martín (2022), 



52 
 

a liturgia se tornou um espaço privilegiado para celebrar a santidade, aproximando os 

fiéis dos santos e reforçando o ideal de que todos são chamados à santidade. 

Por fim, é importante ressaltar o impacto do processo de canonização 

reformado na espiritualidade contemporânea. A Igreja buscou responder às 

necessidades espirituais de uma sociedade em rápida transformação, oferecendo 

exemplos de santidade que dialogassem com os desafios do mundo moderno. A 

valorização do compromisso com a justiça social, a paz e o cuidado com a criação 

reflete um esforço da Igreja para conectar a santidade com questões relevantes para 

o contexto atual. A figura de santos modernos, como Madre Teresa de Calcutá e João 

Paulo II, evidencia essa nova abordagem, que enfatiza a proximidade dos santos com 

as realidades cotidianas dos fiéis (Leal, 2021). 

Portanto, o processo de canonização pós-Vaticano II representa uma 

importante renovação no modo como a Igreja reconhece e celebra a santidade. A 

ênfase no chamado universal à santidade, a valorização de contextos culturais 

diversos e o compromisso com questões sociais e espirituais contemporâneas 

demonstram como a Igreja buscou, por meio da reforma desse processo, aproximar 

os santos da vida do povo e reforçar o papel da santidade como expressão da 

presença de Deus na humanidade. Essa renovação continua sendo um reflexo do 

espírito do Concílio Vaticano II, que propôs uma Igreja mais pastoral, dialogante e 

inclusiva (Moreira Júnior et al., 2023). 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



53 
 

8. DISCUSSÃO E RESULTADOS 

 

A evolução do conceito de santidade na Igreja Católica, particularmente no pós-

Concílio Vaticano II, é um tema multifacetado que exige uma análise detalhada das 

transformações tanto teológicas quanto pastorais que ocorreram na Igreja ao longo 

do século XX. As mudanças que surgiram após o Concílio não apenas refletiram uma 

nova compreensão da santidade, mas também alteraram profundamente os critérios 

e o processo de canonização de santos, promovendo uma maior acessibilidade e 

inclusão. Esse movimento de renovação teológica e pastoral visou atender à 

crescente demanda por uma Igreja mais próxima dos fiéis e mais engajada com as 

questões do mundo contemporâneo. Assim, a santidade deixou de ser uma 

característica exclusiva de alguns poucos indivíduos extraordinários para se tornar 

uma meta universal, acessível a todos os batizados, refletindo a vocação cristã de 

todos os fiéis. 

O Concílio Vaticano II, realizado entre 1962 e 1965, foi um marco fundamental 

para a Igreja Católica, e suas reformas teológicas e pastorais reverberaram em 

diversos aspectos da vida eclesial. O Concílio promoveu uma visão renovada da 

Igreja, não mais centrada exclusivamente em sua estrutura hierárquica e no 

sacerdócio, mas numa comunidade de fiéis onde todos, de diferentes vocações e 

estados de vida, são chamados à santidade. Essa nova perspectiva ficou claramente 

expressa no documento Lumen Gentium, onde foi estabelecido que a santidade não 

é uma meta exclusiva para religiosos ou clérigos, mas sim um chamado universal para 

todos os cristãos. Assim, qualquer pessoa, seja ela leiga ou religiosa, pode alcançar 

a santidade em sua vida cotidiana, através da vivência da fé e do cumprimento dos 

mandamentos de Deus (Carli, 2021). 

Essa mudança paradigmática na concepção de santidade teve implicações 

diretas no processo de canonização, que se transformou para refletir essa nova visão 

da santidade. Antes do Concílio, o processo de canonização era um procedimento 

longo, complexo e rígido, baseado em critérios estreitos, como a realização de 

milagres ou o martírio. A santidade estava associada a figuras extraordinárias da 

história da Igreja, como mártires ou fundadores de ordens religiosas, cujas vidas eram 

tidas como modelos de virtude excepcional. A canonização de santos era, portanto, 

um reconhecimento formal de uma vida completamente devotada a Deus, muitas 



54 
 

vezes vivida em contextos extraordinários de sofrimento ou missão. No entanto, o 

Vaticano II buscou democratizar o conceito de santidade, tornando-o mais acessível 

e integrado à realidade vivida pelos fiéis no dia a dia. Com isso, o processo de 

canonização foi gradualmente reformado para incluir aqueles que viveram a santidade 

em contextos mais comuns, refletindo a busca por uma Igreja mais inclusiva, que fosse 

capaz de se conectar com as questões sociais e espirituais contemporâneas (Moreira, 

2020). 

Com a introdução de reformas importantes, como a constituição apostólica 

Divinus Perfectionis Magister de 1983, que simplificou o processo de canonização, as 

etapas do procedimento se tornaram mais acessíveis e passaram a ser realizadas nas 

dioceses locais, antes de seguir para o Vaticano. A proposta era tornar o processo de 

canonização mais transparente e menos burocrático, envolvendo diretamente as 

comunidades locais, permitindo uma maior participação do povo de Deus na 

identificação dos santos. Além disso, a nova regulamentação do processo de 

canonização abriu caminho para o reconhecimento de novos tipos de santidade, não 

apenas ligada a realizações extraordinárias, mas também a virtudes vividas no 

cotidiano, no serviço aos pobres, na luta pela justiça e no compromisso com o bem 

comum (Silveira Siqueira, 2023).  

Essa renovação também refletiu uma valorização das questões sociais e 

políticas, em uma tentativa de aproximar o conceito de santidade das realidades 

vividas pelo povo. A Igreja, especialmente no período pós-Vaticano II, passou a adotar 

um papel mais ativo no campo social e político, considerando o serviço aos pobres e 

marginalizados como uma forma autêntica de viver a santidade. A canonização de 

figuras como Oscar Romero e outros defensores dos direitos humanos, como os 

mártires da El Salvador, ilustra essa nova ênfase na santidade como um testemunho 

de fé em contextos de sofrimento e opressão social. A vida de Romero, por exemplo, 

reflete não só o martírio, mas também o compromisso com a justiça e a dignidade 

humana como uma expressão de santidade plenamente válida (Porsumato, 2020).  

Além disso, o conceito de santidade foi recontextualizado no campo cultural, 

com a valorização de figuras e práticas que antes eram marginalizadas na Igreja, 

como as culturas não ocidentais. Antes do Concílio, a maioria dos santos canonizados 

eram homens de origem europeia, cujas histórias estavam fortemente vinculadas aos 

modelos de santidade vigentes nas tradições monásticas e clérigos ocidentais. No 

entanto, a partir do pós-Vaticano II, a Igreja começou a expandir o reconhecimento de 



55 
 

santos de diferentes culturas e origens, buscando dar visibilidade a santos de outras 

regiões do mundo, como a Ásia, África e América Latina, refletindo a diversidade e a 

universalidade da Igreja. A canonização de santos provenientes de contextos culturais 

e históricos distintos ampliou a compreensão da santidade, tornando-a uma meta 

acessível para todos os cristãos, independentemente de sua origem ou cultura. Isso 

também se refletiu na presença de pessoas canonizadas, como Santa Teresa de 

Lisieux e Madre Teresa de Calcutá, figuras que representaram não apenas a 

santidade como um ideal religioso, mas também como um testemunho de fé em 

contextos específicos de sofrimento e solidariedade. Essas mudanças visam refletir 

uma Igreja mais inclusiva e universal, que reconhece a santidade em diversas formas 

e expressões, integrando diferentes culturas e experiências de vida (Zugno, 2022). 

Outra inovação importante foi a revalorização do corpo e da experiência 

humana no processo de santificação, um aspecto que esteve presente em muitas das 

práticas religiosas ao longo da história da Igreja, mas que foi profundamente revisitado 

no período pós-Vaticano II. Ao contrário de uma visão puramente ascética e 

desencarnada da santidade, que associava a virtude à renúncia ao corpo e aos 

prazeres terrenos, a Igreja começou a integrar uma visão mais holística da santidade, 

reconhecendo a importância do corpo e das realidades materiais na vivência da fé. 

Nesse contexto, surgiram novas interpretações sobre a santidade feminina, em 

especial, em relação ao sofrimento corporal das mulheres. Estudo sobre as 

hagiografias de mulheres, como as de Santa Teresa de Ávila, evidenciam como o 

corpo e o sofrimento foram reinterpretados na história da santidade, proporcionando 

uma leitura mais inclusiva e sensível ao sofrimento humano (Porsumato, 2020). 

A liturgia também desempenhou um papel crucial no pós-Vaticano II, na medida 

em que passou a se tornar um espaço mais acessível e participativo para os fiéis, 

enfatizando a importância da santidade cotidiana. A reforma litúrgica promovida pelo 

Concílio buscou tornar os rituais e a celebração da Eucaristia mais compreensíveis e 

conectados com as realidades diárias dos fiéis. A Igreja deixou de ser vista como uma 

instituição distante, marcada por uma linguagem eclesiástica complexa, e passou a 

se aproximar das pessoas, com uma liturgia mais acessível e comunitária. A 

santidade, portanto, passou a ser vivida de maneira mais concreta e cotidiana, e a 

participação ativa dos leigos nos ritos e celebrações foi incentivada (Carli, 2021). 

Dessa forma, a experiência de santidade se tornou mais próxima, mais imersiva e 

mais acessível a todos os fiéis, pois a santidade não é mais vista como algo distante, 



56 
 

mas como um caminho a ser trilhado por todos no interior da Igreja, em todos os 

aspectos da vida. 

Portanto, a evolução do conceito de santidade no período pós-Vaticano II revela 

uma profunda transformação na Igreja Católica, não apenas no processo de 

canonização, mas também na maneira como a santidade é entendida, vivida e 

celebrada. O conceito de santidade se tornou mais inclusivo, acessível e próximo da 

realidade cotidiana dos fiéis. A Igreja se tornou uma comunidade de fé que valoriza as 

diversas expressões de santidade, seja no campo social, político, cultural ou espiritual. 

Esse movimento de renovação reflete a tentativa da Igreja de se adaptar aos desafios 

do mundo contemporâneo, mantendo sua fidelidade aos princípios cristãos 

fundamentais, mas respondendo às necessidades espirituais e pastorais dos fiéis, em 

um mundo em constante mudança (Silveira Siqueira, 2023). 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



57 
 

9. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A evolução do conceito de santidade na história da Igreja reflete um movimento 

contínuo de adaptação às transformações culturais, sociais e espirituais que 

marcaram cada época, sem perder de vista os fundamentos essenciais da fé cristã. 

Desde os primórdios do cristianismo, com os mártires e confessores da era apostólica, 

passando pela consolidação de modelos monásticos e pela riqueza das hagiografias 

medievais, até alcançar o espírito de renovação pastoral concebido por São Justino 

Russolillo e promovido pelo Concílio Vaticano II, a santidade permaneceu como um 

ponto central na vida da Igreja e no testemunho cristão no mundo. Essa continuidade, 

contudo, não significa imobilidade; pelo contrário, evidencia uma capacidade de 

diálogo e ressignificação que permitiu à Igreja articular a santidade de forma a 

responder às demandas e desafios de cada contexto histórico. 

Com o Concílio Vaticano II, a santidade foi redimensionada como um chamado 

universal, abrindo-se para novos horizontes que valorizam não apenas os aspectos 

extraordinários, mas também a vivência cotidiana da fé. Essa mudança de perspectiva 

trouxe consigo um novo vigor para a vida cristã, promovendo um entendimento mais 

inclusivo e acessível da santidade. A partir disso, tornou-se evidente que a santidade 

não é privilégio de um seleto grupo de pessoas, mas uma vocação que se manifesta 

de diferentes formas, seja na vida familiar, no trabalho, no serviço à comunidade ou 

no testemunho profético em contextos de sofrimento e injustiça. Essa abordagem 

amplia a identificação dos fiéis com os santos, ao mesmo tempo que reforça a missão 

da Igreja de ser um sinal vivo do Reino de Deus no mundo. 

O processo de canonização, especialmente após as reformas promovidas por 

João Paulo II, reflete essa abertura pastoral e a busca por maior proximidade com a 

realidade dos fiéis. A descentralização das etapas iniciais e a simplificação dos 

procedimentos possibilitaram que o reconhecimento oficial da santidade fosse mais 

ágil e atento às realidades culturais e regionais. Além disso, a inclusão de santos 

provenientes de culturas não ocidentais e a valorização da santidade feminina 

demonstram o esforço da Igreja em expressar sua universalidade e em reconhecer a 

riqueza espiritual de suas diversas comunidades. Esses avanços, no entanto, não 

estão isentos de tensões, pois levantam questões sobre a preservação da 

autenticidade e dos critérios teológicos que sustentam o processo de canonização. 



58 
 

Ainda assim, são expressões de uma Igreja em diálogo consigo mesma e com o 

mundo. 

A santidade no contexto pós-Vaticano II também aponta para a importância de 

integrar o espiritual e o social, unindo a vivência de fé com o compromisso com a 

justiça, a paz e a dignidade humana. Esse é um chamado especialmente relevante 

em uma sociedade cada vez mais marcada pela desigualdade e pela indiferença. A 

figura de santos como São Oscar Romero e Santa Dulce dos Pobres exemplifica essa 

integração, ao mostrar que a santidade se manifesta tanto na oração quanto no 

serviço aos necessitados. Essa visão amplia a compreensão da santidade como um 

testemunho concreto do amor de Deus no mundo, encorajando os cristãos a 

assumirem sua vocação de maneira plena e comprometida. 

Portanto, as considerações finais sobre a evolução do conceito de santidade 

evidenciam não apenas a riqueza histórica desse tema, mas também sua relevância 

contemporânea. A santidade, em sua diversidade de expressões, permanece como 

um sinal de esperança e uma inspiração para a humanidade, apontando para a 

possibilidade de transformação pessoal e comunitária à luz do Evangelho. A Igreja, 

ao reconhecer e celebrar essa vocação universal, reafirma sua missão de ser um 

instrumento de santificação e de testemunhar a presença viva de Cristo em meio às 

complexidades do mundo atual. Dessa forma, o tema da santidade continua a ser um 

eixo central na reflexão teológica, pastoral e espiritual, convidando os cristãos a se 

comprometerem com uma vida de amor, serviço e fidelidade, que seja, ao mesmo 

tempo, um reflexo da glória de Deus e um caminho para a construção de uma 

sociedade mais justa e fraterna. 

As perspectivas futuras para o estudo e vivência do conceito de santidade na 

Igreja Católica apontam para caminhos desafiadores e promissores, em um contexto 

de profundas transformações sociais, culturais e espirituais. A compreensão da 

santidade como um chamado universal, consolidada pelo Concílio Vaticano II, 

continua a exigir uma reflexão teológica e pastoral que dialogue com os desafios do 

mundo contemporâneo, sem perder de vista a riqueza da tradição cristã. Essa tarefa 

requer um olhar atento às novas formas de espiritualidade, às demandas das 

comunidades locais e à necessidade de maior inclusão e representatividade nas 

expressões de santidade. 

Um aspecto fundamental para o futuro é o aprofundamento da relação entre 

santidade e justiça social. Em um mundo marcado por desigualdades crescentes, 



59 
 

crises humanitárias e degradação ambiental, a santidade precisa ser compreendida 

como um compromisso com a transformação dessas realidades. O testemunho de 

santos contemporâneos, como Santa Dulce dos Pobres e São Oscar Romero, oferece 

inspiração para uma espiritualidade que integra oração e ação, promovendo a 

dignidade humana e a solidariedade. Assim, é provável que a Igreja continue a 

reconhecer como santos aqueles que, em meio às complexidades do mundo 

moderno, viveram de forma exemplar os valores do Evangelho, especialmente em 

contextos de sofrimento e exclusão. 

Outra perspectiva futura é a valorização da diversidade cultural e regional na 

vivência da santidade. Com o avanço da globalização e o crescimento de 

comunidades católicas em regiões como a África, a Ásia e a América Latina, a Igreja 

tem a oportunidade de enriquecer sua compreensão da santidade com elementos 

próprios dessas culturas. Essa diversidade já é visível nos processos de canonização 

mais recentes, mas pode ser ampliada à medida que a Igreja fortaleça seu diálogo 

com as tradições locais e reconheça a santidade em contextos que, historicamente, 

receberam menos atenção. Isso também implica uma reflexão sobre os critérios de 

santidade, que precisam ser flexíveis o suficiente para acolher diferentes expressões 

de fé, sem comprometer a universalidade dos valores cristãos. 

Além disso, o avanço das ciências humanas e sociais pode contribuir para uma 

compreensão mais aprofundada do papel histórico e sociocultural da santidade. 

Pesquisas sobre hagiografia, espiritualidade laical e a relação entre corpo e santidade, 

por exemplo, têm o potencial de iluminar aspectos até então pouco explorados da 

experiência cristã. A interdisciplinaridade, nesse sentido, será um recurso valioso para 

articular tradições teológicas e realidades contemporâneas, ampliando o horizonte da 

reflexão sobre a santidade. 

No campo pastoral, uma das principais perspectivas é a educação para a 

santidade como parte da formação cristã. Em uma sociedade que valoriza a 

individualidade e o imediatismo, há um grande desafio em apresentar a santidade 

como um caminho de vida atraente e acessível, especialmente para as novas 

gerações. Isso requer métodos inovadores de catequese e evangelização, que 

integrem as tecnologias digitais e valorizem o protagonismo dos leigos. A Igreja pode 

investir em programas que demonstrem como a santidade pode ser vivida no 

cotidiano, seja no âmbito familiar, profissional ou comunitário, fortalecendo assim a 

ideia de que todos são chamados a participar dessa vocação universal.  



60 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALCANTARA, Thamires, D. et al. Hagiografia como legitimação da santidade do 
apóstolo Valdemiro Santiago de Oliveira (1996-1998). 2020. 

ALMEIDA, Tiago. História do Pentecostalismo Brasileiro: origem, crescimento e 
expansão. Rev. Estud. Pentecostais Assembleianos, v. 8, 2021. 

ALVES, Daniele R.; SARAIVA PAIVA, Antonio C.; DE SOUSA, Kelyane S. As "Santas 
do Povo" no Ceará: A relação entre corpo em sofrimento e produção de 
santidade, a partir de um olhar de gênero. Rev. Temporis [Ação], v. 22, n. 2, 2022. 

ARAGÃO, Gilbraz. O dom do diálogo. Fronteiras-Rev. Teol. da Unicap, v. 4, n. 2, p. 
508-532, 2021. 

AZEVEDO, David J. S. Do ideal ao real na vocação laical matrimonial à santidade: 
O casal Franz e Fransizka Jägerstätter. 2024. Dissertação de Mestrado. 
Universidade Católica Portuguesa (Portugal). 

BOFF, Leonardo. Igreja: carisma e poder: ensaios de eclesiologia militante. 
Editora Vozes, 2022. 

CAIXETA, Vinícius. Direito Canônico e Direito de Família. 2020. 

CARLI, Vitoria B. A. De. A espiritualidade laical e sua índole secular à luz do 
concílio ecumênico Vaticano II: a santidade no cotidiano. 2021. 

DA SILVEIRA SIQUEIRA, Fabio. Resumos das Dissertações defendidas em 2022. 
Pesquisas em Teologia, v. 6, n. 12, p. 398-417, 2023. 

DE CARLI, Vitoria B. A. Espiritualidade Laical: a Santidade no cotidiano. Editora 
da PUCRS, 2022. 

DE OLIVEIRA, Jordana C. G.; JUNIOR, João F. A presença dos evangélicos no 
cenário político brasileiro. Reflexão, 2022. 

DE PINHO FALCÃO, Nuno. Entre claustro e cátedra: São Lourenço Justiniano e 
as transformações de um modelo de santidade. Via Spiritus: Rev. História 
Espiritualidade e Sentimento Religioso, n. 28, 2021. 

DE SÁ BRANDÃO, Marcella. Relações de poder e gênero: reflexões a partir da 
escrita de Madre Teresa de Jesus. Nos impérios ibéricos. Séculos XVI-XIX, p. 14, 
2024. 

DIAS, Júlio C. T. Santos Cosme e Damião: caminhos de uma devoção. Editora 
Dialética, 2022. 

DURÃES, João. Entre a Bética e a Galécia: a construção da memória de S. 
Torcato de Guimarães nos séculos XVI-XVII. eHumanista: J. Iberian Stud., n. 48, p. 
191-208, 2021. 



61 
 

GOMES, Rute S. R. A santidade feminina no Portugal medieval: os usos do 
corpo. 2023. Tese de Doutorado. 

GROSSEGESSE, Orlando. A Santidade como problema discursivo – de A relíquia 
às lendas de Santos. Rev. Vária Escrita, n. 04, p. 139-154. 

LEAL, Luís. A Piedade não é piegas”. Padre Américo Monteiro de Aguiar: entre a 
autodiegese e uma “hagiografia incarnada”. Via Spiritus: Rev. História 
Espiritualidade e Sentimento Religioso, n. 27, p. 113-147, 2021. 

MALHEIROS, Isaac; BOECHAT, Davi. A comunhão das sociedades metodistas: 
uma resposta à atomização da fé cristã. Kerygma, v. 18, n. 1, p. e1604-e1604, 2023. 

MARTÍN, Julián L. A liturgia da Igreja: teologia, história, espiritualidade e 
pastoral. Editora Vozes, 2022. 

MOREIRA JÚNIOR, Rogério et al. Repensar a pregação: as implicações para o 
anúncio da palavra em uma igreja pós-pandemia. 2023. 

MOREIRA, Alexandre M. T. A Santidade: porta do Céu, calendário da vida: o 
Ministério Episcopal da Santidade em D. António Francisco dos Santos: 2006-
2017. 2020. Tese de Doutorado. 

NETO, Carlos C. Cristianismo e revolução: uma leitura do romance Directa, de 
Nuno Bragança, à luz do conceito de evolução de Teilhard de Chardin. 
Teoliterária, v. 12, n. 26, p. 31-52, 2022. 

PORSUMATO, Camila B. Corpo e santidade na hagiografia dominicana do século 
XIII: a Legenda aurea de Jacopo de Varazze (â 1298). 2020. Tese de Doutorado. 
Universidade de São Paulo. 

RUSSOLILLO, Giustino. Opera Omnia, Vol 25. 2012. Edizioni Vocazioniste. 

RUSSOLILLO, Giustino. Opera Omnia, Vol 26. 2012. Edizioni Vocazioniste. 

SANTOS, Fernanda. O martírio no contexto da Companhia de Jesus: a parénese 
do padre Antônio Vieira. 2020. , 

SILVA, Cláudio J. da et al. A doutrina da Assembleia de Deus acerca da relação 
sexual antes do casamento: as perspectivas de adolescentes da Igreja 
Assembleia de Deus no tocante à experiência sexual. 2022.  

SILVA, Tatiana O. da et al. “Mártir da pureza, heroína da castidade”: a construção 
da santidade de Benigna Cardoso em Santana do Cariri/CE-(1941-2022). 2023.  

SJ, Washington P. O contexto litúrgico sacramental da Igreja em sua evolução 
histórica. Paulus Editora, 2022. 

SOUZA, Jonas L. de et al. O evangelho social e a contextualização do Reino de 
Deus como fator de salvação da ordem social. 2023. 



62 
 

ZUGNO, Vanildo Luiz. As vagas do Espírito na História da Igreja. Fronteiras-Rev. 
Teol. da Unicap, v. 5, n. 2, p. 256-279, 2022. 


