ontificia Universidade Catolica
do Rio de Janeiro

BACHARELADO EM TEOLOGIA

DANILO SOARES ROCHA

A EVOLUGCAO DO CONCEITO DE SANTIDADE NA HISTORIA DA
IGREJA

RIO DE JANEIRO
2025



ontificia Universidade Catolica
do Rio de Janeiro

DANILO SOARES ROCHA

A EVOLUGCAO DO CONCEITO DE SANTIDADE NA HISTORIA DA
IGREJA

Trabalho apresentado a Pontificia
Universidade Catdlica do Rio de Janeiro —
PUC-Rio, Campus Gavea, como requisito para
obtencao do titulo de Bacharel em Teologia.

Orientador: Prof. Dr. Luis Corréa Lima

RIO DE JANEIRO
2025



DEDICATORIA

Dedico este trabalho primeiramente a Deus, meu
grande pai, amigo e autor da minha vocacg&o,
aquele que me deu forgas e me ajudou a chegar
até o fim. E a congregagéo Vocacionista,
instituto do qual fago parte e que me possibilitou
todo apoio, suporte e me oportunizou o acesso a
essa educacgéo de alta qualidade.



AGRADECIMENTOS

A minha familia consanguinea, meus pais, Joaquim e Alice, minha irma Monique e
meu irmao Natan, pelo apoio e incentivo. A minha familia religiosa, a Congregacao
Vocacionista, em especial os meus irmaos de caminhada que enfrentou comigo os
problemas surgidos durante o caminho. Aos meus amigos que comemoravam comigo
a cada conquista, mas que ouviam minhas reclamacgdes quando eu nao tirava 10. Ao
meu grande orientador Professor Pe. Luis Corréa Lima, pela perfeita orientagcéo e
apoio nessa monografia. E aos professores Téania Pereira, Pe. Waldecir Gonzaga,
Maria Clara Bingemer, Pe. Leonardo Agostini e Pe. Fabio Siqueira que sao os meus

maiores exemplos do mundo académico.



RESUMO

O conceito de santidade na histéria da Igreja passou por uma evolugao significativa,
refletindo mudancas nas praticas liturgicas, na teologia e nas dindmicas sociais e
culturais. Desde os primeiros tempos da Igreja, onde a santidade estava fortemente
vinculada a martirizagao e ao sofrimento, até o periodo medieval, a santidade era vista
como um modelo de perfeicdo espiritual acessivel principalmente aos clérigos e
monasticos. A canonizagdo, nesse periodo, era uma forma de legitimar os santos,
sendo realizada principalmente por decreto papal, com base em testemunhos de vidas
exemplares. No entanto, a visdo de santidade se expandiu com o tempo, sendo
idealizada por Sao Justino Russolillo, que propunha uma santidade universal e,
posteriormente confirmada com o Concilio Vaticano Il, que propés uma compreensao
mais inclusiva da santidade, abrangendo todos os fiéis e ndo apenas os membros do
clero ou os monasticos. A reforma liturgica e o estimulo ao protagonismo dos leigos
tornaram a santidade algo mais acessivel no cotidiano das pessoas, enfatizando a
santidade no trabalho, na vida familiar e no servigco ao préoximo. O processo de
canonizagao também passou por alteragdes importantes no pds-Vaticano Il, com a
introducgéo de critérios mais transparentes e a necessidade de provas mais rigorosas
para a aceitacdo de milagres. Esse processo de modernizagado e democratizagcédo da
santidade reflete um movimento dentro da Igreja para tornar o conceito mais préximo
da realidade de todos os cristdos. Em sintese, a evolugéo do conceito de santidade
na Igreja demonstra a adaptagdao do cristianismo as novas realidades do mundo
contemporaneo, sem perder sua esséncia espiritual.

Palavras-chave: santidade, Igreja, martirio, canonizacgao, Justino Russolillo, Concilio
Vaticano I, teologia, leigos, reforma liturgica.



ABSTRACT

The concept of holiness in the history of the Church has undergone significant
evolution, reflecting changes in liturgical practices, theology, and social and cultural
dynamics. From the early days of the Church, where holiness was strongly linked to
martyrdom and suffering, to the medieval period, holiness was seen as a model of
spiritual perfection accessible mainly to clergy and monks. Canonization, during this
period, was a way to legitimize saints, primarily carried out by papal decree, based on
testimonies of exemplary lives. However, the vision of holiness expanded over time,
being conceived by Saint Justin Russolillo, who proposed a universal holiness and was
later confirmed with the Second Vatican Council, which proposed a more inclusive
understanding of holiness, encompassing all the faithful and not just members of the
clergy or monastic communities. The liturgical reform and the encouragement of lay
involvement made holiness more accessible in people's daily lives, emphasizing
holiness in work, family life, and service to others. The canonization process also
underwent significant changes post-Vatican |l, with the introduction of more
transparent criteria and the need for more rigorous evidence for the acceptance of
miracles. This process of modernization and democratization of holiness reflects a
movement within the Church to bring the concept closer to the reality of all Christians.
In summary, the evolution of the concept of holiness in the Church demonstrates the
adaptation of Christianity to the new realities of the contemporary world, while
maintaining its spiritual essence.

Keywords: holiness, Church, martyrdom, canonization, Justin Russolillo, Second
Vatican Council, theology, laity, liturgical reform.



SUMARIO

1. INTRODUGAO ...ttt enese e, 8
2. METODOLOGIA ..o e e e e 12
3. A SANTIDADE NA ERA APOSTOLICA ... 14

3.1 A santidade nas escrituras: fundamentos no antigo e no novo testamento .16

3.1.1 A Santidade em Levitico: Separacao, Pureza e Pertencimento a Deus

3.1.2 A Santidade nas Cartas Paulinas: Os "Santos" como Povo de Deus em

O] 4 ] (o T PP PP TOTP 17

3.1.2 A Santidade em 1 Pedro: A Vocacao de um Povo Sacerdotal........... 18

4. A CONSOLIDACAO DA SANTIDADE NOS PRIMEIROS SECULOS................... 20
4.1 A idade média: a santidade e 0 culto aos santos.............cceevvvveviiiiiiiiiiiiennnnn. 22

5. A REFORMA PROTESTANTE E A REDEFINICAO DA SANTIDADE................... 26

5. 1 Aligreja pos-reforma: o concilio de Trento e a reafirmagéo da santidade....28

6. SAO JUSTINO RUSSOLILLO: O PRECURSOR DO CONCILIO VATICANO Il ...32

6.1 A missao da Igreja e a edificagdo do Corpo de Cristo .........ceevveeiviiieiiinnnnnnn. 33
6.2 A vontade de Deus € @ ag80 da graga.........cceeeeveivuiiieeiiiiie e 34
6.3 A Eucaristia como centro da espiritualidade ...............ccccoeeiiiiiiie e, 35
6.4 A presenca transformadora de Cristo no coragao dos fi€is.............ccceuvunenn. 36
6.5 A Palavra de Deus como alimento espiritual diario.............cceeiveeiiiiiiineennnnn. 37
6.6 O pecado como caminho paradoxal de redengao...........ccccccceeeeeeeeeieeiininnnnn. 38
6.7 A santificagdo como vocagao da CriaGa0 ........ceevvvvveeeeeeeieiieeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 40
6.8 A santidade como responsabilidade e imperativo............cccccceevieiiiiiiiiiinnnnnnn. 41

7. O CONCILIO VATICANO II: A SANTIDADE COMO VOCACAO UNIVERSAL...
7.1 A constituicdo dogmatica Lumen Gentium: a santidade redefinida............... 45

7.2 Santidade e missao No mMuNdo CONtEMPOraANEO........ccceeeeeviieiiiiiiiiieeeeeeeeeeanns 48



7.3 O processo de canonizagao Pés-Vaticano Il ...........cccoooooiiiiiiiiiiiiiieeeeee,

8. DISCUSSAO E RESULTADOS ..
9. CONSIDERACOES FINAIS ........

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS



1. INTRODUGAO

A evolugao do conceito de santidade ao longo da histéria da Igreja reflete ndo
apenas transformacgbes teoldgicas, mas também mudangas sociais, culturais e
politicas que marcaram as diferentes épocas da cristandade. A santidade, entendida
inicialmente como um estado de vida excepcional de comunhdo com Deus, sofreu
diversas revisdes conforme as questdes internas da Igreja se entrelagaram com os
contextos histéricos. O que é considerado santo em um periodo pode nao ser
reconhecido como tal em outro, dado que as defini¢des de virtude, pureza e dedicacao
a vida cristd se ajustam conforme as necessidades da Igreja e da sociedade em
determinadas circunstancias. O conceito de santidade, portanto, ndo é estatico; ele
acompanha a dindmica de uma Igreja que se adapta ao mundo ao seu redor, muitas
vezes de maneira contraditéria e, em outras, de forma profundamente reformista. A
santidade, que no inicio se restringia a um circulo pequeno de martires e bispos,
expandiu-se ao longo dos séculos para incluir uma vasta gama de figuras, desde
padres até leigos e mulheres que, por suas agdes e testemunhos, foram consideradas
modelos de virtude cristd (ARAGAO, 2021).

Durante os primeiros séculos do cristianismo, a santidade foi definida
essencialmente pela capacidade de uma pessoa seguir com rigor os ensinamentos
de Cristo, muitas vezes até o ponto de sacrificar a propria vida, como foi o caso dos
martires. O martirio, entdo, passou a ser visto como o maior testemunho da fé crista
e um modelo a ser seguido. A Igreja primitiva, com seu grande foco na perseguicao e
nas condigcdes de vida adversas para os cristdos, viu 0 martirio como uma forma
suprema de santidade. Nao havia, naquele momento, um processo formal para
declarar alguém santo, pois todos os cristdos que morriam pela fé eram, de fato,
considerados martires. O culto aos martires e a veneragdo cresceram
significativamente com a expansao da Igreja e, por meio disso, surgiram as primeiras
manifestagbes de um conceito organizado de santidade (DE OLIVEIRA; JUNIOR,
2022).

Contudo, com a institucionalizagéo da Igreja Catdlica apés o Concilio de Nicéia,
no século IV, a definicdo de santidade passou a ser mais regulada e controlada pela
hierarquia eclesiastica. Neste periodo, comegou a se configurar um processo formal
de canonizagao, onde a Igreja se viu na necessidade de distinguir entre aqueles que

realmente viveram uma vida de santidade e aqueles que poderiam ser considerados



apenas exemplos de virtude. A definicdo de santidade, que antes era mais intuitiva e
ligada a experiéncia popular, passou a ser normatizada pela autoridade papal e pelos
concilios ecuménicos, com critérios especificos, como a realizagdo de milagres, a
ascese rigorosa e o testemunho de vida em conformidade com os dogmas da Igreja
(ALCANTARA et al., 2020).

A ldade Média foi um periodo de grande importancia para a evolugédo do
conceito de santidade, especialmente com o fortalecimento do culto aos santos e o
surgimento das ordens monasticas. Durante este periodo, a santidade passou a ser
associada a praticas como a oragao incessante, o retiro do mundo e a busca pela
perfeicdo espiritual em mosteiros e conventos. As grandes figuras da Igreja medieval,
como S&o Francisco de Assis e Santa Teresa de Avila, representavam modelos de
santidade que estavam ligados a renuncia do mundo material e ao compromisso com
a pobreza, a caridade e a humildade. Esses ideais se fundiram com a busca por uma
maior ascese e pureza, enquanto a Igreja, cada vez mais influente, promovia a
santidade como um meio de legitimar seu poder religioso e temporal (DE SA
BRANDAO, 2024).

No entanto, a ideia de santidade na Igreja medieval ndo se limitava apenas a
vida monastica. As devogdes populares também desempenhavam um papel crucial,
com grande parte da populagédo reconhecendo como santos figuras do clero e, muitas
vezes, até pessoas comuns que demonstravam virtude extraordinaria. O culto aos
santos, nesse periodo, tornou-se um dos pilares da fé cristd, com uma énfase nas
reliquias e nas celebragdes liturgicas. A fé popular passava, muitas vezes, ao largo
dos processos formais de canonizagcdo, mas nao deixava de ser essencial para a
vivéncia da santidade em uma escala mais ampla. Aqui, a santidade era vista como
uma graga acessivel a todos, e a Igreja assumia seu papel de mediadora entre os fiéis
e os santos (ALCANTARA et al., 2020).

O Renascimento e a Reforma Protestante, nos séculos XV e XVI,
representaram uma mudanca significativa nas concepgdes de santidade. A Reforma,
liderada por figuras como Martinho Lutero, desafiou os métodos tradicionais da Igreja
Catodlica e, em muitos aspectos, questionou a propria estrutura de autoridade e os
processos de canonizacao. Lutero e outros reformadores propuseram que a santidade
nao estava necessariamente vinculada ao cumprimento de normas externas ou a
intercessdo dos santos, mas a fé direta em Cristo. A ideia de santidade se

democratizou, e todos os cristdos eram considerados iguais diante de Deus, sem a



10

necessidade de uma hierarquia eclesiastica para mediar essa relagdo. Essa nova
visdo reduziu a centralidade dos santos na vida dos fiéis e enfatizou a importancia de
uma vida crista auténtica e pessoal, fundada na graga e na leitura direta das Escrituras
(CAIXETA, 2020).

No periodo moderno, a santidade continuou a ser um tema relevante,
especialmente dentro da Igreja Catdlica, que buscava reconfigurar seu entendimento
de santidade apos os desafios trazidos pelas reformas protestantes. As figuras santas
passaram a ser mais associadas a virtudes de humildade, caridade e servigo ao
préximo, e a canonizagao de santos passou a ser um meio de reafirmar a identidade
catédlica frente aos desafios teoldgicos e culturais. No século XIX, com o Papa Pio IX
e o inicio de uma grande série de canonizagdes, a Igreja reforgou a necessidade de
uma santidade que fosse ao mesmo tempo modelo para os fiéis e instrumento de
fortalecimento da fé catdlica em um contexto de crescente secularizagdo (ARAGAO,
2021).

Nas ultimas décadas, a definicdo de santidade passou a se expandir ainda
mais, incluindo novas figuras que representavam uma santidade mais proxima das
questdes sociais, como o martirio em nome da justi¢ca social e os testemunhos de vida
de santos que viveram em ambientes mais complexos. O exemplo de figuras como
Oscar Romero, que foi beatificado e canonizado no século XXI, demonstrou uma nova
forma de entender a santidade, mais conectada com as lutas politicas, econédmicas e
sociais da contemporaneidade. Além disso, os papas modernos, como Jodo Paulo Il
e Francisco, tém promovido uma reflexdo mais inclusiva sobre a santidade,
enfatizando o papel dos leigos, dos pobres e dos marginalizados como exemplos de
virtude cristd (DE SA BRANDAO, 2024).

Assim, a evolugéo do conceito de santidade ao longo da histéria da Igreja € um
reflexo da prépria evolugdo da Igreja e das mudancgas na sociedade. De um ideal
restrito aos martires e lideres religiosos, a santidade se expandiu para englobar
diferentes formas de vida crista, incluindo aqueles que, em sua simples devogao e
servigo ao proximo, demonstraram o amor e a graga de Deus. A santidade deixou de
ser uma qualidade distante e quase inacessivel, tornando-se uma vocagao universal
que toca a todos os cristdos, independentemente de sua posi¢gao social, cultural ou
histérica (DE OLIVEIRA; JUNIOR, 2022).

O conceito de santidade, inicialmente associado aos martires da fé crista,

passou por uma série de modificacbes a medida que a Igreja se estruturava de



11

maneira mais formal, estabelecendo processos de canonizagao e, por conseguinte,
novos critérios para reconhecer figuras santas. Ao investigar como esses critérios e
percepgoes se alteraram com o tempo, podemos obter uma visdo mais clara de como
a lgreja se posicionou frente aos desafios de diferentes periodos histéricos e como a
santidade foi utilizada como uma ferramenta de afirmacgéao da fé. Este estudo, portanto,
€ relevante ndo apenas para a histéria da Igreja, mas também para entender as
relacbes entre fé, poder e identidade, que sempre foram centrais na historia do
cristianismo.

A problematica que se coloca diante deste estudo diz respeito a maneira como
o conceito de santidade foi moldado e redefinido conforme o contexto histérico, politico
e cultural da Igreja. A principal questdo a ser abordada € como a Igreja, ao longo dos
séculos, adaptou a definicdo de santidade para lidar com os desafios internos e
externos, como heresias, reformas e o processo de secularizagdo que se intensificou
a partir da Idade Moderna. Embora a santidade tenha comegado como um ideal
universal de imitacdo de Cristo, passou a ser, com o tempo, um atributo formalizado
e regulamentado pela Igreja, o que nos leva a questionar: como a definicdo de
santidade serviu para legitimar e reforcar a autoridade e os valores da Igreja em
momentos de crise? Como as mudangas sociais e teoldgicas influenciaram a figura
dos santos e sua relagdo com o povo? A evolugao do conceito de santidade envolve
uma analise profunda sobre as escolhas de quem seria ou ndo digno de ser
canonizado e como isso refletiu as dindmicas de poder dentro da Igreja, além de seu
papel na sociedade.

Com isso, os objetivos deste trabalho sao, primeiramente, investigar as
principais transformag¢des do conceito de santidade ao longo da histéria da Igreja,
buscando compreender as diferentes influéncias teoldgicas, culturais e politicas que
moldaram essa evolugcdo. O segundo objetivo € examinar como a canonizagao,
processo formal de reconhecimento da santidade, foi moldado por diferentes papas,
concilios e movimentos reformistas, levando em consideracido os critérios e as

mudancgas nas praticas liturgicas e devocionais.



12

2. METODOLOGIA

A metodologia adotada para o desenvolvimento deste trabalho € de revisao
bibliografica, tendo como objetivo a analise critica das transformagdes no conceito de
santidade ao longo da histéria da Igreja, desde a era apostélica até o Concilio Vaticano
II. A revisdo bibliografica € uma abordagem metodoldgica que permite reunir e
sistematizar o conhecimento ja produzido sobre um determinado tema, sendo uma
ferramenta essencial para compreender a evolugao do conceito de santidade, que se
transformou significativamente ao longo dos séculos. A partir de fontes académicas,
teoldgicas e historicas, a metodologia busca tracar as linhas do tempo que marcam
as principais modificagbes no entendimento de santidade na Igreja, identificando os
fatores e os contextos que influenciaram essas mudancgas.

Inicialmente, a reviséo bibliografica se baseara em fontes primarias, como os
escritos dos primeiros cristdos, incluindo as Epistolas Apostélicas, os Atos dos
Apostolos e outros documentos do Novo Testamento que fornecem uma visao sobre
os primeiros entendimentos da santidade no cristianismo primitivo. A leitura desses
textos sera fundamental para entender como, na era apostélica, a santidade estava
ligada a um conceito de martirio e de testemunho da fé, principalmente entre os
primeiros cristdos que foram perseguidos pelo Império Romano. Nesse periodo, o
conceito de santidade estava fortemente atrelado a ideia de sofrimento por Cristo,
sendo os martires reconhecidos como aqueles que seguiam o exemplo de Cristo até
o sacrificio final de suas vidas. Esta fase inicial do cristianismo sera abordada com
base na analise das obras de autores como Tertuliano e Origenes, cujos escritos
revelam a centralidade do martirio como um critério de santidade. Além disso, a
pesquisa buscara entender como a Igreja primitiva tratava a santidade de forma
popular, em um contexto no qual os martires eram considerados modelos, ainda sem
um processo formal de canonizagao.

A evolucao do conceito de santidade no periodo subsequente, especialmente
durante os primeiros séculos do cristianismo, sera analisada com foco na formalizacao
da Igreja e no estabelecimento de estruturas hierarquicas, que comecaram a
influenciar a definicido de santidade. Apds o final das perseguicbes romanas e com a
consolidagéo do cristianismo como religido oficial do Império Romano, a Igreja passou
a articular um novo modelo de santidade, que nao se limitava mais ao martirio, mas

envolvia outros aspectos da vida cristd. Nesse contexto, autores como Santo



13

Agostinho, com suas obras teoldgicas e filoséficas, desempenham um papel central
ao refletir sobre a natureza da santidade em uma Igreja que, agora, tinha de lidar com
uma base de fiéis mais ampla e diversificada. A analise das discussdes teologicas
sobre graca, virtude e ascetismo sera fundamental para entender como a Igreja
comegou a associar a santidade a uma vida de renuncia ao mundo e de busca pela
perfeicdo cristd, com destaque para as praticas monasticas que surgiram em varias
regides do Império Romano.

A revisdo bibliografica também abordara as mudangas no conceito de
santidade durante a Idade Média, um periodo marcado pelo auge da Igreja Catélica
como instituicdo e pela expansao do culto aos santos. Nesse periodo, a santidade
passou a ser identificada com um estilo de vida de extrema renuncia, como
exemplificado nas figuras dos santos padroeiros de varias ordens religiosas, como
Sao Francisco de Assis e Santa Clara. O estudo se concentrara na analise das
hagiografias e dos escritos teoldgicos de figuras como Sao Bernardo de Claraval e
Tomas de Aquino, que, ao refletir sobre a santidade, ajudaram a consolidar o modelo
de vida monastica como ideal de santidade. Durante a Idade Média, o processo de
canonizacgao também comecou a ser formalizado, com a Igreja adotando critérios mais
rigorosos para reconhecer oficialmente a santidade, o que incluiu a realizagao de
milagres atribuidos aos candidatos a santidade. Essa formalizacédo sera analisada em
fontes historicas e documentos papais da época, que descrevem a crescente

burocratizagdo da Igreja e sua tentativa de regularizar o processo de santificagéo.



14

3. A SANTIDADE NA ERA APOSTOLICA

A santidade na Era Apostdlica, periodo que corresponde aos primeiros anos do
cristianismo, foi marcada por um entendimento profundamente ligado ao martirio e a
fidelidade absoluta a Cristo. Nesse periodo, os cristdos estavam frequentemente em
situagdes de perseguicao, especialmente sob o Império Romano, o que fez com que
a figura do martir se tornasse o principal modelo de santidade. Os cristdos eram
desafiados a seguir os ensinamentos de Cristo ndo apenas em suas vidas cotidianas,
mas, muitas vezes, até com o sacrificio de suas préprias vidas. Para os primeiros
cristdos, a santidade estava intimamente ligada a disposicdo para morrer por causa
da fé, imitando, assim, o proprio Cristo, que morreu na cruz para a salvagao da
humanidade. Essa concepc¢ao de santidade se refletia em uma espiritualidade que
valorizava o sofrimento e a entrega completa a causa divina, como destaca o
pensamento teoldgico de autores da época (GOMES, 2023).

O martirio, na visao dos primeiros cristaos, ndo era apenas uma morte fisica,
mas uma forma de testemunho maximo da fé, um ato de imitacdo direta de Cristo.
Essa concepgdo de santidade era completamente integrada ao contexto da
perseguicao religiosa em que os cristdos estavam inseridos. Os apdstolos e discipulos
de Jesus, como Pedro e Paulo, cujos martirios foram amplamente documentados,
tornaram-se os primeiros modelos de santidade, nao apenas pela sua proximidade
com Cristo, mas pela coragem de testemunhar sua fé até a morte (DA SILVEIRA
SIQUEIRA, 2023). O exemplo desses apostolos, como lideres da Igreja primitiva, foi
fundamental para a construgdo do entendimento de que a santidade estava
diretamente ligada ao sacrificio pessoal e a resisténcia diante da perseguigao.

Durante esse periodo, a santidade também era marcada por uma compreensao
de que os cristdos eram chamados a viver de forma radicalmente diferente da
sociedade em que estavam inseridos, especialmente em relagao aos valores pagaos
predominantes. A santidade, portanto, também era vista como uma forma de
resisténcia contra os costumes da sociedade romana e seus valores hedonistas. A
vida de santidade era entendida como um chamado a viver de forma austera, voltada
para a pureza, a oragao constante e a caridade. Esses principios formavam a base da

espiritualidade crista primitiva, e muitos dos primeiros cristdos buscavam em suas



15

vidas refletir as virtudes ensinadas por Cristo e pelos apéstolos, como a humildade, a
paciéncia e a disposicéo para o sacrificio (MARTIN, 2022).

A santidade na Era Apostdlica, portanto, estava mais associada a um estado
de vida do que a uma manifestacido exterior de virtudes. O exemplo de Cristo como
modelo supremo e a ideia de que todos os cristdos eram chamados a perfeigao
espiritual, ainda que em diferentes formas, sustentavam a espiritualidade crista da
época. A santidade estava longe de ser vista como uma posigao de destaque ou de
elevagao social, ao contrario, ela se associava ao sofrimento, a humildade e ao
martirio, e somente aqueles que estavam dispostos a seguir esse caminho eram vistos
como verdadeiramente santos. Essa compreensao de santidade era também uma
forma de legitimar e fortalecer a identidade dos cristdos em uma sociedade onde o
cristianismo ainda era uma minoria, frequentemente sujeita a duras persegui¢des
(ALVES; SARAIVA PAIVA; DE SOUSA, 2022).

A pratica de venerar os martires e sua associacao com a santidade também foi
uma caracteristica importante dessa fase. Os primeiros cristaos, especialmente nos
primeiros séculos, comecaram a reconhecer como santos aqueles que haviam
morrido pela fé, e essa pratica se tornou um ponto de unido para a comunidade crista,
que via no martirio uma confirmagao da verdade da fé crista. As reliquias desses
martires passaram a ser um importante objeto de veneragao, como simbolo de sua
santidade, e as igrejas comegaram a ser construidas sobre os tumulos desses
martires, reforcando ainda mais a ligagao entre santidade e sacrificio. Isso marcou
uma transicdo do entendimento inicial de santidade, mais centrado em uma virtude
pessoal, para uma compreensao coletiva de santidade, ligada a memoria e veneragao
dos martires (DURAES, 2021).

Contudo, essa veneragdo dos martires ndo se restringia a um simples ato de
venerar, mas estava ligada a uma profunda pratica de imitagdo dos seus exemplos.
Os primeiros cristdos buscavam seguir a vida dos martires, imitando suas virtudes e
sua disposicao para o sofrimento em nome de Cristo. Dessa maneira, a santidade era
entendida como um ideal a ser alcancado por todos os cristaos, independentemente
de sua posig¢ao social ou status na comunidade. Essa ideia de imitagdo dos santos é
uma das caracteristicas que define a santidade na Era Apostélica, e servia de base
para a formacdo espiritual dos cristdos primitivos, que viam os martires como
exemplos concretos de como viver segundo os ensinamentos de Cristo (ARAGAO,
2021).



16

E importante também destacar que a ideia de santidade na Era Apostdlica
estava fortemente ligada ao testemunho publico da fé. O cristianismo primitivo ndo
possuia ainda uma estrutura formal de canonizagdo, como viria a ser estabelecido em
séculos posteriores, mas os cristdos reconheciam a santidade nas ag¢des de seus
irmaos e irmas na fé, especialmente aqueles que se destacavam pela pureza de vida,
pela dedicagcao ao servigo cristdo e, acima de tudo, pela disposicao de enfrentar a
morte em nome de Cristo. A santidade era, assim, vista como algo a ser testemunhado
publicamente, e n&o algo privado ou oculto. O testemunho era a forma de evidenciar
a presenga de Deus na vida de uma pessoa, e os martires se tornaram, assim, 0s
principais modelos de santidade por sua capacidade de afirmar sua fé diante das
adversidades (GOMES, 2023).

O conceito de santidade na Era Apostdlica nao era, portanto, apenas um ideal
teoldgico ou espiritual, mas estava profundamente imerso na realidade concreta de
uma comunidade em constante persegui¢cdo. A santidade era, nesse sentido, uma
pratica de resisténcia espiritual e moral, que ajudava a fortalecer a identidade crista
em um contexto hostil. Para os cristdos primitivos, ser santo significava ser fiel até o
fim, mesmo diante da morte, e esse entendimento da santidade ajudou a moldar a
Igreja primitiva, que, apesar das dificuldades, se espalhou por diversas regides do
Império Romano, influenciando a histéria religiosa subsequente (DA SILVEIRA
SIQUEIRA, 2023).

3.1 A santidade nas escrituras: fundamentos no antigo e no novo testamento

A compreensao da santidade na Era Apostodlica, embora marcada pela
proeminéncia do martirio como testemunho radical da fé, ndo surge de um vacuo
teoldgico. Pelo contrario, ela se enraiza em uma profunda e antiga tradi¢ao biblica que
define a propria identidade da relagao entre Deus e seu povo. A exortagao a santidade
€ a veneracao daqueles que a encarnaram de forma exemplar sdo desdobramentos
de uma semente plantada nas paginas do Antigo Testamento, que germina e floresce
de maneira nova e definitiva em Cristo, conforme atestam os escritos do Novo
Testamento. Para compreender a evolugao histérica do conceito, € imperativo retornar
a essas fontes primarias, analisando como o termo "santo" € empregado no livro do
Levitico, nas cartas Paulinas e na primeira epistola de Pedro, que oferecem os pilares

para toda a teologia da santidade crista.



17

3.1.1 A Santidade em Levitico: Separagao, Pureza e Pertencimento a Deus

No coracéo da Tora, o livro do Levitico estabelece o paradigma fundamental
da santidade no Antigo Testamento. A santidade, em hebraico gadosh, é, antes de
tudo, um atributo de Deus. Ele € o0 "Santo de Israel", uma expressao que denota Sua
transcendéncia, Sua alteridade radical em relagdo a tudo o que é criado, finito e
profano. A santidade divina ndo é primeiramente uma qualidade moral, mas
ontoldgica: Deus é separado, unico e totalmente diferente.

E dessa santidade fontal de Deus que deriva o chamado dirigido a Israel. A
frase-chave que ecoa por todo o livro e, posteriormente, por toda a Escritura, é: "Sereis
santos, porque eu, o Senhor, vosso Deus, sou santo" (Lv 19,2; cf. 11,44-45; 20,26). A
santidade de Israel, portanto, ndo € uma conquista humana, mas uma vocagao que
brota da Alianga. O povo é "santo" porque Deus o "separou” (consagrou) dos outros
povos para pertencer exclusivamente a Ele.

Essa separacao deveria se manifestar concretamente em todas as esferas da
vida, por meio da obediéncia a um cddigo de pureza ritual, moral e social. As leis sobre
alimentos puros e impuros (Lv 11), a pureza sexual (Lv 18), a justica nas relagbes
sociais (Lv 19) e o calendario liturgico (Lv 23) ndo eram meras regras externas, mas
mediagcdes pedagdgicas para que 0 povo encarnasse, em sua existéncia histérica, a
santidade do Deus a quem servia. Ser santo, em Levitico, significava viver uma vida
marcada pela distingéo e pela conformidade com a vontade do Deus transcendente

que habitava no meio deles.

3.1.2 A Santidade nas Cartas Paulinas: Os "Santos" como Povo de Deus em

Cristo

Quando nos voltamos para os escritos do apodstolo Paulo, encontramos uma
transformacdo e uma universalizacdo desse conceito. Paulo se dirige
consistentemente as comunidades cristds como "os santos" (em grego, hagioi). No
inicio de suas epistolas, € comum a saudacgao: "a todos os amados de Deus,
chamados a ser santos (hagioi), que estais em Roma" (Rm 1,7) ou "a Igreja de Deus
que estda em Corinto, aos santificados em Cristo Jesus, chamados a ser santos
(hagioi)" (1Co 1,2).

Essa terminologia revela uma mudanca teolégica crucial. Para Paulo, "santos"

nao é um titulo reservado a uma elite espiritual ou a herdis da fé ja falecidos. "Santos"



18

€ a identidade de todos os batizados. A santidade ndo € mais primariamente
alcancada pela observancia da Lei mosaica ou pela pureza ritual ligada ao Templo,
mas pela incorporacédo em Cristo. E a graca de Deus que, por meio da fé e do batismo,
"santifica" os crentes, separando-os do mundo do pecado e consagrando-os a Deus
no corpo de Seu Filho (cf. Ef 1,4).

Contudo, essa santidade "posicional" — o estado de ja ter sido feito santo em
Cristo — exige uma resposta existencial. Surge aqui a tensdo paulina entre o indicativo
(o0 que o cristdo €) e o imperativo (o que ele deve fazer). Porque ja sdo santos, os
cristdos devem viver de maneira santa. Paulo exorta: "Esta € a vontade de Deus: a
vossa santificacao" (1Ts 4,3). A vida moral, a pureza, o amor fraterno e o servigo
mutuo sdo as consequéncias légicas da nova identidade recebida. A santidade, para
Paulo, é ao mesmo tempo dom e tarefa, uma realidade ja recebida em Cristo e um

caminho a ser percorrido na for¢ca do Espirito Santo.
3.1.2 A Santidade em 1 Pedro: A Vocagao de um Povo Sacerdotal

A primeira epistola de Pedro oferece uma sintese magistral, conectando
explicitamente o chamado a santidade do Antigo Testamento com a nova realidade
da Igreja. Dirigindo-se a comunidades cristas dispersas e em meio a hostilidades, o
autor fundamenta a identidade delas na vocacao a santidade, citando diretamente o
livro do Levitico: "A exemplo da santidade daquele que vos chamou, sede também
vOs santos, em todo o vosso proceder. Porquanto diz a Escritura: Sede santos, porque
eu sou santo" (1Pd 1,15-16).

Aqui, a santidade é apresentada como a vocagao que define o modo de ser do
cristdo no mundo. Mais do que isso, essa santidade tem um carater marcadamente
eclesial e missionario. Pedro utiliza para a Igreja os grandes titulos de Israel: "Vés,
porém, sois a raca eleita, o sacerddcio real, a nacido santa, o povo de sua particular
propriedade, a fim de que anuncieis as grandezas daquele que vos chamou das trevas
para a sua maravilhosa luz" (1Pd 2,9).

A santidade da Igreja ndo € um fim em si mesma; ela qualifica o povo de Deus
para sua missado sacerdotal no mundo: anunciar a obra salvadora de Deus. Ser uma
"nacado santa" significa ser um povo separado e consagrado, cujo modo de vida
distinto — marcado pela fé, esperanca e amor (cf. 1Pd 1,21-22) — torna-se um
testemunho vivo para as nagdes. A santidade, em 1 Pedro, € a base da identidade do

Povo de Deus e o motor de sua miss&o evangelizadora.



19

Esses fundamentos biblicos demonstram que a santidade crista €, desde sua
origem, uma participagao na vida do Deus Santo, um chamado a conformagdo com
Cristo e uma vocacéo que define a identidade e a missdo de toda a Igreja. E sobre
esta rocha teoldgica que os conceitos posteriores de martirio, ascese e virtude heroica

foram edificados.



20

4. A CONSOLIDAGAO DA SANTIDADE NOS PRIMEIROS SECULOS

A partir do momento em que o cristianismo deixou de ser uma religiao
clandestina, perseguida pelo Império Romano, e se tornou a religido oficial do império,
especialmente apds o Edito de Mildo em 313 d.C., o conceito de santidade passou a
ser tratado de forma mais estruturada e institucionalizada. Inicialmente, a santidade
estava ligada fortemente a figura do martir, aquele que dava sua vida pela fé em
Cristo. Os primeiros cristdos viam o martirio como o maior sinal de santidade,
refletindo a imitacdo de Cristo, que, por sua vez, foi crucificado em nome de sua
missdo. Nos primeiros séculos, os cristdos ndo tinham um sistema formalizado de
canonizagao, mas o martirio era o critério fundamental para a santidade. Aqueles que
morriam pela fé eram imediatamente venerados como santos, e sua memoria era
celebrada nas comunidades. Esta pratica, em grande parte, se formou a partir da
necessidade de dar visibilidade e reconhecer publicamente os feitos heroicos dos
martires, transformando-os em modelos para toda a Igreja (Paranhos, 2022).

No entanto, com o fim das persegui¢cées romanas e a ascensio do cristianismo
como religido oficial do império, novas dinamicas sociais e culturais comegaram a
impactar o conceito de santidade. A mudanca do martirio para uma busca mais
interiorizada de santidade, ndo necessariamente atrelada ao sofrimento fisico,
comegou a ser mais discutida. O inicio da Idade Média viu o surgimento de uma énfase
nas praticas ascéticas e monasticas, com figuras como Santo Antdo do Egito e os
primeiros eremitas e monges que buscavam a santidade em uma vida de retiro e
peniténcia. A santidade comegou a ser associada a fuga do mundo, a negacao do
corpo e a busca pela pureza espiritual. Em muitas regides do Império Romano,
especialmente no Oriente, 0 monaquismo se espalhou como um modelo ideal de vida
cristd. Os monges viam a vida como uma luta continua contra as tentagcbées do mundo
e do corpo, e, para eles, essa luta era o caminho para atingir a santidade. Nesse
cenario, o conceito de santidade passou a ser mais universal, englobando ndo apenas
os martires, mas também aqueles que, em vida, se consagravam a busca de uma
unido mais profunda com Deus, por meio da oracgao, jejum e outras praticas ascéticas
(Boff, 2022).

Além disso, no periodo da consolidacdo da santidade nos primeiros séculos, a

Igreja comecou a se organizar de forma mais estruturada, estabelecendo hierarquias



21

eclesiasticas que ajudavam a determinar os critérios para reconhecer a santidade. No
século IV, a Igreja, sob a lideranca do Papa Sdo Damaso |, comegou a implementar
um processo de reconhecimento oficial dos santos. Este processo foi gradualmente
formalizado, e as primeiras canonizacbes comegaram a ocorrer, embora de forma
muito menos burocratica do que se veria mais tarde. A identificacdo de santos era, na
maior parte das vezes, um reconhecimento popular, baseado em tradigdes locais e na
devogéo do povo. Contudo, o papel da Igreja como mediadora dessa santidade foi se
tornando mais claro, com a promoc¢ao de santos que representavam os ideais da fé
cristd. Os critérios para a canonizagdo comegaram a se tornar mais rigorosos, € o
culto aos santos passou a ser cada vez mais regulamentado, com a criagao de festas
liturgicas para honrar os santos e martires (Leal, 2021).

Outro ponto importante na consolidacédo da santidade nos primeiros séculos foi
a insercao do conceito de santidade nas liturgias e praticas sacramentais da Igreja. A
Eucaristia, que ja era considerada uma participacdo no corpo e sangue de Cristo,
passou a ser vista também como um meio pelo qual os fiéis poderiam se unir ao Cristo
santificado, e, assim, aproximar-se de uma vida de santidade. O préprio ato de
celebrar a Eucaristia tornava os fiéis mais proximos da santidade, uma vez que a
participacdo ativa nesse sacramento os unia ao mistério de Cristo e sua obra de
salvacao. A relagao entre santidade e os sacramentos foi se aprofundando a medida
que a Igreja se organizava para oferecer um caminho mais concreto para a
santificagdo dos fiéis, o que foi essencial para que a Igreja catdlica se consolidasse
como a autoridade suprema em questdes espirituais. Essa relagao entre a santidade
e a celebracdao dos sacramentos nao apenas fortaleceu a crenga na santidade de
alguns membros da Igreja, mas também ajudou a solidificar a centralidade dos rituais
como instrumentos necessarios para alcancgar a santidade (Paranhos, 2022).

A ascensao de figuras e movimentos religiosos, como os monges e as ordens
monasticas, também desempenhou um papel significativo na consolidacdo do
conceito de santidade. As praticas monasticas foram vistas como um modelo de vida
cristd, com suas rigidas regras de oragao, trabalho e meditagdo. Muitos monges, como
Sao Basilio e Sdo Joao Cassiano, estabeleceram regras que ainda hoje servem como
referéncia para as comunidades monasticas. Essas ordens tiveram um impacto
profundo na Igreja, pois introduziram uma nova visao sobre o que significava ser
santo, ampliando a ideia de que a santidade nao se limitava aos martires ou a figuras

como os apostolos, mas estava ao alcance de qualquer cristdo disposto a viver uma



22

vida dedicada a oragdo e a peniténcia. Essa concepgcdo de santidade foi se
espalhando por todo o Império Romano, criando uma rede de comunidades
monasticas que, por sua vez, contribuiam para a propagacgéo da fé cristd em novos
territorios (Gomes, 2023).

Com a popularizagéo do culto aos santos, a Igreja também passou a incentivar
a devogao publica a essas figuras santas, muitas vezes associando-os a lugares
especificos e a feitos extraordinarios. Os santos passaram a ser considerados
intercessores poderosos entre os fiéis e Deus, com a crenca de que, ao pedir a
intercessdo de um santo, os fiéis poderiam alcangar gragas e milagres. Assim, o culto
aos santos se espalhou, com muitas cidades, igrejas e até paises adotando seus
proprios santos padroeiros. Esta pratica também se consolidou com a criagao de
festas liturgicas em honra aos santos, o que ajudou a aumentar a visibilidade de suas
vidas e a fortalecer a pratica da veneragao. A Igreja viu nesses santos ndao apenas
exemplos de virtude, mas também fontes de poder espiritual que podiam influenciar
positivamente a vida dos fiéis (Santos, 2020).

De um conceito inicial ligado essencialmente ao martirio e a imitagéo de Cristo,
a santidade passou a ser reconhecida em outras formas de vida crista, como a ascese
monastica e a veneracgao dos santos. A Igreja desempenhou um papel central nesse
processo de consolidacao, estabelecendo a canonizacao e a liturgia como formas de
legitimar e difundir a santidade. A evolugdo do conceito de santidade, portanto, foi
essencial para a afirmagao da Igreja como a autoridade religiosa no Império Romano
e para o desenvolvimento de uma teologia mais aprofundada sobre o papel dos santos

e sua importancia na vida crista (Boff, 2022).
4.1 A idade média: a santidade e o culto aos santos

A ldade Média foi um periodo fundamental na definicdo do conceito de
santidade dentro da Igreja Catdlica, marcada pela formalizagao do culto aos santos e
pela ampliagdo do papel da santidade na vida da Igreja e de seus fiéis. Nesse periodo,
a santidade deixou de ser apenas uma caracteristica de martires e passou a se
associar a uma vida de virtude extrema, muitas vezes ligada ao ascetismo e a renuncia
do mundo material. Esse processo de transformagdo nao apenas moldou a
compreensao teoldgica sobre o que constituia uma vida santa, mas também refletiu
as complexas dindmicas sociais, politicas e religiosas da época, em um contexto de

crescimento da Igreja e fortalecimento de sua autoridade. A figura dos santos



23

comegou a ser central para a vivéncia religiosa, sendo amplamente venerada como
modelos de virtude e mediadores entre os fiéis e Deus.

O culto aos santos na Idade Média foi intensificado pela crescente necessidade
da Igreja de fortalecer sua autoridade e de estabelecer modelos de virtude que
pudessem servir de guia para os cristaos. Neste periodo, a santidade deixou de ser
algo exclusivamente reservado aos martires e comegou a abranger uma gama mais
ampla de figuras, como monasticos, eremitas, bispos e até leigos. Esses santos eram
vistos como pessoas que haviam alcangado um grau de perfeigdo espiritual atraves
de suas agobes de caridade, oragdo e renuncia ao mundo. O surgimento das ordens
monasticas, como os beneditinos, cistercienses e franciscanos, foi uma das principais
formas de vivéncia dessa santidade, onde a vida ascética era considerada um
caminho seguro para a santidade. De acordo com Nuno de Pinho Falc&o, os modelos
de santidade dessa época refletiam uma transformagao nas concepgdes de perfeicao
espiritual, associando-a a uma vida voltada para a oragao, o retiro do mundo e a busca
pelo contato direto com Deus (Falcdo, 2021).

O papel das hagiografias, ou relatos sobre a vida dos santos, foi essencial para
a disseminagao e consolidagao do culto aos santos. Esses relatos, que se tornaram
populares durante a Idade Média, ndo s6 ajudaram a aumentar a veneragao dos
santos, mas também desempenharam uma funcao didatica, ao ensinarem os fiéis
sobre os exemplos de virtude e santidade. O culto aos santos, em muitos casos,
estava vinculado a veneragéao de reliquias e a construgao de igrejas dedicadas a eles,
praticas que se tornaram cada vez mais comuns a medida que a Igreja consolidava
sua influéncia sobre as populagdes cristas. A canonizagao formal dos santos, embora
nao tenha sido sistematizada na mesma forma que € hoje, comegou a ser um
processo mais evidente, com a lIgreja reconhecendo e validando as vidas de
determinados individuos como modelos de santidade. A énfase nas reliquias e na
protecdo divina que os santos proporcionavam aos fiéis contribuiu para a
popularizacao do culto, especialmente em um contexto medieval em que as crencgas
sobre o sobrenatural e o poder de intercessao eram profundamente arraigadas na vida
cotidiana dos cristaos. Segundo Souza, o culto dos santos e a veneracao das reliquias
eram vistos como meios de alcancgar protecao espiritual e material, além de garantir a
salvagao para os que demonstrassem devogao (Souza et al., 2023).

Além disso, durante a Idade Média, a santidade também estava intimamente

by

ligada a construcdo do poder e a afirmacdo da autoridade da Igreja. Os santos



24

passaram a ser utilizados como simbolos do poder da Igreja, cuja capacidade de
canonizar e promover figuras santas reforgava sua posigdo como a autoridade
suprema sobre as questdes espirituais. O processo de canonizagcdo se tornou um
instrumento de legitimacdo ndo apenas da santidade, mas também do controle
religioso. O Papa, em particular, assumiu um papel central nesse processo, sendo o
responsavel por validar as santidades e reconhecer publicamente os santos. A
canonizagao de figuras importantes, como S&o Francisco de Assis, reforgou a viséo
da Igreja de que a santidade podia ser encontrada tanto em figuras da alta hierarquia
eclesiastica como em individuos de origens humildes. Sdo Francisco, por exemplo,
exemplificava a santidade associada a pobreza e a humildade, virtudes que ele
defendia como essenciais para a vida crista. O movimento franciscano, fundado por
ele no século XIll, tornou-se um marco da santidade medieval, ja que Francisco se
afastou do mundo material para se dedicar a pregacéo e a pobreza, desafiando, em
muitos aspectos, os padrbes estabelecidos pela Igreja em relagdo a riqueza e ao
poder (Dias, 2022).

A vida e as obras de figuras como Sao Bernardo de Claraval e Santo Anténio
de Padua também foram essenciais para moldar o conceito de santidade nesse
periodo. Bernardo de Claraval, um monge cisterciense, foi uma figura de grande
influéncia, tanto teoldgica quanto politica, e suas pregacdes ajudaram a disseminar o
ideal monastico de santidade. Sua dedicacdo a oracao, ao retiro e a ascese fez com
que ele fosse considerado um exemplo vivo de perfei¢cao cristd. Além disso, sua
relagdo com o poder eclesiastico, sua participagao ativa nos concilios e sua habilidade
em resolver disputas entre as diferentes fac¢des da Igreja tornaram-no um modelo de
santidade que também refletia a estreita relagéo entre a Igreja e o poder politico na
Idade Média. Santos como S&o Antdnio de Padua, por sua vez, foram igualmente
venerados por suas virtudes de caridade, pregagdo e poder de intercessao,
caracteristicas que reforcavam o papel dos santos como mediadores espirituais entre
os fiéis e Deus (Paranhos, 2022).

Um outro aspecto importante do culto a santidade na Idade Média foi a
crescente devogao popular, que se espalhou pelas diferentes camadas da sociedade.
Embora a santidade fosse inicialmente um conceito reservado a elite eclesiastica ou
a figuras da alta nobreza, com o tempo, o culto aos santos passou a abranger uma
diversidade de pessoas, incluindo leigos e figuras populares. Os santos comegaram a

ser vistos como intercessores por exceléncia, mediadores do favor divino, capazes de



25

ajudar os fiéis a resolver questdes materiais e espirituais. O culto de santos como Sao
Cosme e Damido, por exemplo, demonstrou como a devogédo popular também se
adaptava as necessidades dos fiéis, buscando, muitas vezes, a cura de doengas ou a
protecdo contra males espirituais (Dias, 2022).

A santidade na Idade Média também estava associada a um forte elemento de
testemunho da fé em um mundo permeado por dificuldades, doengas e guerras. A
Igreja, ao promover o culto aos santos, procurava estabelecer modelos de resisténcia
e perseveranga diante das adversidades. A santidade estava ligada ao sofrimento e a
luta espiritual, conceitos profundamente enraizados na teologia medieval. A
veneracao dos santos, portanto, cumpria uma fungao tanto de edificacdo espiritual
quanto de apoio moral para os cristaos, que buscavam em seus exemplos for¢as para
enfrentar os desafios de uma vida marcada pela incerteza e pelo temor do
sobrenatural (Boff, 2022).

Ao longo desse periodo, a santidade deixou de ser uma ideia abstrata e passou
a se concretizar em modelos de vida especificos, com a Igreja desenvolvendo nao sé
uma teologia sobre a santidade, mas também um processo pratico para reconhecer e
legitimar aqueles que eram considerados dignos de serem elevados aos altares. O
culto aos santos se expandiu, abrangendo uma variedade de figuras e proporcionando
aos cristdos modelos acessiveis de vida virtuosa, enquanto a Igreja, por sua vez,
consolidava seu papel de mediadora entre 0 humano e o divino. Esse movimento de
valorizagéo e culto dos santos marcou profundamente a histéria da Igreja medieval,

influenciando o modo como a santidade foi compreendida e vivida até os dias atuais.



26

5. A REFORMA PROTESTANTE E A REDEFINICAO DA SANTIDADE

Durante o periodo medieval, a santidade na Igreja Catdlica estava
estreitamente ligada a uma vida monastica ou ao martirio, sendo uma virtude
associada a individuos especiais que se destacavam por suas acdes extraordinarias.
No entanto, com a chegada da Reforma, liderada por figuras como Martinho Lutero e
Joao Calvino, o conceito de santidade sofreu uma reconfiguragcédo, passando a ser
visto de uma maneira mais interiorizada e acessivel a todos os fiéis, sem a
necessidade de uma intermediagdo sacerdotal ou de uma canonizag&o formal pela
Igreja. Este novo entendimento refletia um desejo de devolver ao cristdo comum o
acesso a santidade, que antes parecia reservado apenas a uma elite religiosa.

Lutero, um dos principais lideres da Reforma, contestou a ideia de que a
santidade estava condicionada a observéancia rigorosa das obras eclesiasticas e ao
cumprimento das normas da Igreja. Para ele, a salvagdo e a santidade eram
consequéncias da fé e da graga divina, e ndo de praticas religiosas externas. Lutero
questionou a énfase que a Igreja Catélica dava ao culto aos santos, a veneracao de
reliquias e ao processo de canonizacéo, aspectos que ele via como uma distor¢cao da
verdadeira esséncia da fé crista. Ele acreditava que qualquer cristdo, por mais simples
que fosse, poderia alcangar a santidade através da fé em Cristo, sem a necessidade
de intermediarios humanos ou de uma igreja estruturada. Em sua famosa "95 Teses",
publicadas em 1517, Lutero atacou a venda de indulgéncias, que representava uma
das formas mais explicitas de mercantilizacdo da santidade e da salvacéo,
enfatizando a centralidade da Biblia e da gragca de Deus como os verdadeiros meios
de alcancar a santidade (Malheiros; Boechat, 2023).

Essa mudanca no conceito de santidade teve um impacto profundo n&o apenas
no ambito teoldgico, mas também nas praticas religiosas do povo protestante. A ideia
de que a santidade n&o dependia de um clero ou de uma estrutura eclesiastica
hierarquica levou a uma maior valorizagao da vida cotidiana e das a¢gdes pessoais dos
individuos. A santidade, agora, era vista como uma manifestacdo da vida crista
genuina, que poderia ser vivida por qualquer fiel, seja ele um padre, um monge, ou
um simples lavrador. A centralidade da Biblia e a €énfase no sacerdécio universal dos
crentes permitiram que qualquer pessoa fosse considerada capaz de alcangar a

santidade, sem depender de uma instituicdo religiosa para media-la. A santidade,



27

portanto, passou a ser entendida como um estado de fé e de relagéo direta com Deus,
em vez de uma caracteristica atribuida a poucos eleitos (Zugno, 2022).

Joé&o Calvino, outro importante lider da Reforma, seguiu uma linha semelhante
de pensamento, mas com algumas nuances proprias. Em sua teologia, a santidade
era ligada a vocagao crista, e todos os crentes eram chamados a viver uma vida de
obediéncia a Deus, independentemente de sua posigao social ou religiosa. Para
Calvino, a vida crista deveria ser um reflexo da vontade divina e expressar-se através
de boas obras, que eram a evidéncia de uma fé genuina. A santidade n&o era algo
reservado aos clérigos ou aos monges, mas sim algo acessivel a todos que seguissem
0s ensinamentos biblicos de forma sincera e devota. Em sua obra "Instituicao da
Religido Cristd", Calvino defende que a verdadeira santidade € aquela que se
manifesta nas agdes cotidianas, no trabalho, na familia e nas interagdes sociais,
refletindo a obediéncia a Palavra de Deus. Essa concepc¢ao de santidade refletia a
busca por um cristianismo mais "pratico" e menos dependente de rituais e dogmas
instituidos pela Igreja (Azevedo, 2024).

O impacto da Reforma na redefinicdo da santidade também pode ser visto nas
mudangas na estrutura eclesiastica. A eliminacdo dos mosteiros e a reducédo da
influéncia do clero sobre a vida dos fiéis representaram uma transformacao
significativa. A Igreja, antes um mediador essencial entre Deus e os homens, perdeu
parte de seu papel de "detentora" da santidade. Com a Reforma, a ideia de que os
crentes poderiam ter uma relagdo direta com Deus, sem a necessidade de um
intermediario humano, levou a uma maior valorizagdo da vida cotidiana como uma
expressao da santidade. O conceito de vocagao, que antes estava restrito aos
religiosos e clérigos, foi expandido para incluir todas as esferas da vida crista, desde
o trabalho até a vida familiar. Assim, a santidade deixou de ser vista como uma
qualidade exclusiva dos religiosos e passou a ser entendida como uma possibilidade
para todos os cristdos, independentemente de sua ocupagéao ou status social (Neto,
2022).

Além disso, a Reforma Protestante trouxe consigo uma nova visdo sobre os
santos e a veneracao das imagens, que até entdo eram elementos centrais na Igreja
Catolica. Lutero e os reformadores rejeitaram a pratica de veneracdo dos santos,
considerando-a uma forma de idolatria. Para eles, a unica intermediagcao necessaria
era a de Cristo, e ndo a de santos ou relicarios. Isso refletia uma mudanga profunda

no entendimento da santidade, pois os santos, que antes eram modelos a serem



28

seguidos ou intercessores junto a Deus, passaram a ser vistos com mais ceticismo,
com a énfase voltada para a Biblia como a fonte primaria de autoridade e para Cristo
como o unico mediador entre os homens e Deus. Essa nova perspectiva sobre a
santidade também se manifestou nas praticas religiosas, com uma valorizagdo das
pregacgdes e da leitura biblica, em detrimento das imagens e dos rituais externos, que
eram considerados desvios da verdadeira devogao crista (Silva et al., 2022).

Essa nova compreensao da santidade também encontrou expressdo em outras
tradi¢cdes protestantes que emergiram apds a Reforma, como o movimento pietista e
o metodismo. Esses movimentos, apesar de suas diferengas, compartilharam a
énfase na santidade como uma experiéncia pessoal e transformadora, centrada na
relacdo direta do crente com Deus. A santidade deixou de ser um ideal apenas
teoldgico e passou a ser entendida como uma realidade vivida diariamente, no
cotidiano das pessoas. O movimento metodista, por exemplo, ao enfatizar a
santificagdo como uma obra do Espirito Santo na vida do cristao, reforgou a ideia de
que a santidade era um processo continuo e acessivel a todos. Nesse contexto, a
santidade passou a ser vista como uma experiéncia vivida por todos os crentes que
buscavam seguir os preceitos de Cristo de forma fiel e diligente (De Pinho Falcéo,
2021).

Portanto, a Reforma Protestante ndo apenas questionou as praticas e doutrinas
da Igreja Catdlica, mas também alterou de maneira profunda a maneira como a
santidade era entendida e vivida. A santidade deixou de ser algo reservado aos
religiosos e passou a ser vista como uma caracteristica acessivel a todos os cristaos,
sendo relacionada diretamente a fé pessoal, a leitura da Biblia e a obediéncia a
vontade divina. A Reforma, ao retirar do monacato e da vida celibataria o monopdlio,
quase exclusivo, da santidade, permitiu que os cristdos de todas as esferas da vida
se vissem como chamados a viver em santidade, em qualquer lugar e circunstancia.
Esse entendimento de santidade, como uma vocagao universal, reformulou a relagao
do cristdo com Deus, com a Igreja e com o mundo, e influenciou profundamente a

histéria do cristianismo e as praticas religiosas até os dias de hoje.
5.1 Aigreja pos-reforma: o concilio de Trento e a reafirmagao da santidade

Dentre as principais iniciativas, destaca-se o Concilio de Trento (1545-1563),
que teve como objetivo reafirmar a doutrina catdlica e implementar reformas que

consolidassem a identidade e a autoridade da Igreja frente as criticas reformistas.



29

Nesse contexto, o conceito de santidade foi amplamente debatido e redefinido, sendo
utilizado como uma ferramenta para fortalecer a posicao da Igreja e reafirmar os
valores que sustentavam sua doutrina e pratica. A santidade passou a ser promovida
como um ideal acessivel aqueles que se submetessem ao rigor da fé e da disciplina
eclesial, representando a incorporacéo das virtudes cristds em oposigao as heresias
e aos desvios doutrinarios apontados pelos reformadores.

No Concilio de Trento, a santidade foi compreendida de maneira mais
sistematica e vinculada diretamente a obediéncia a Igreja. O Concilio estabeleceu
critérios claros para a canonizagao, definindo que a santidade deveria ser confirmada
por milagres verificaveis, os quais serviriam como sinais da aprovacao divina. Essa
formalizacdo do processo de reconhecimento dos santos reforcou a autoridade da
Igreja como mediadora entre os fiéis e Deus, em oposicéo a critica protestante que
rejeitava a veneragao dos santos e a intercessao destes como praticas legitimas da
fé crista. Além disso, o Concilio reafirmou a importancia das praticas sacramentais,
como a Eucaristia e a Confissdo, como meios para se alcancar a santidade,
enfatizando que a santidade estava intrinsecamente ligada a vida em comunho com
a Igreja e sua doutrina (Grossegesse, 2021).

A reforma promovida pelo Concilio ndo se limitou a definicdo de critérios para
a canonizagao; ela também buscou moldar uma espiritualidade que pudesse ser vivida
tanto pelos religiosos quanto pelos leigos. Durante esse periodo, destacou-se a
santidade de figuras que viveram de acordo com os valores e as exigéncias do
Concilio, como Teresa de Avila e Jodo da Cruz. Ambos foram reconhecidos ndo
apenas por suas vidas de oragcédo e ascetismo, mas também por suas contribuicoes
teoldgicas, que refletiam os ideais de santidade propostos pela Igreja Catdlica. Seus
escritos, impregnados de misticismo e profunda experiéncia espiritual, tornaram-se
referéncia para uma espiritualidade que buscava reconduzir os fiéis a intimidade com
Deus, dentro das estruturas e praticas legitimadas pela Igreja (Carli, 2021).

Outro aspecto relevante do periodo pés-Trento foi o fortalecimento do culto aos
santos como uma forma de catequese e inspiracdo para os fiéis. Por meio das
hagiografias e das celebracodes liturgicas, a vida dos santos era apresentada como
modelo a ser seguido, reforcando a ideia de que a santidade era um objetivo possivel
de ser alcancado. A veneragao dos santos foi amplamente utilizada para contrapor a
rejeicdo protestante a essa pratica, destacando o papel dos santos como

intercessores e exemplos de virtude. A hagiografia dominicana, por exemplo,



30

desempenhou um papel central nesse periodo, promovendo narrativas que
enfatizavam a conexao entre a vida santa e os valores defendidos pela Igreja Catdlica.
Essas narrativas ajudaram a consolidar uma visdo de santidade que estava alinhada
com a teologia e a moralidade tridentinas, fortalecendo o papel pedagdgico dos santos
na formacéao da fé dos fiéis (Porsumato, 2020).

Além disso, o Concilio de Trento promoveu uma reconfiguragdo da relagcao
entre a Igreja e os fiéis, destacando a santidade como um ideal que poderia ser
alcangado ndo apenas por monges e clérigos, mas também pelos leigos que
seguissem o0s ensinamentos da lIgreja. Essa perspectiva contribuiu para uma
espiritualidade mais inclusiva, na qual todos os cristdos eram chamados a perfeicao
moral e a comunhdo com Deus por meio das praticas sacramentais e da observancia
das virtudes. Esse movimento langou as bases para o desenvolvimento de uma
espiritualidade laical que se tornaria ainda mais evidente nos séculos posteriores,
especialmente durante o Concilio Vaticano Il, quando o chamado universal a
santidade foi formalmente reconhecido (De Carli, 2022).

A reafirmacdo da santidade durante o periodo pds-Trento também se
manifestou em uma renovada valorizagado do papel das mulheres na vivéncia e no
testemunho da fé. Embora o contexto social limitasse a atuagao publica das mulheres,
muitas foram reconhecidas por suas vidas de santidade e por suas contribuicoes
espirituais. A canonizagao de figuras femininas, como Teresa de Avila, demonstrou a
abertura da Igreja para valorizar experiéncias de santidade que, embora marcadas
pela clausura, transcendiam as barreiras impostas as mulheres na sociedade da
época. Essa énfase na santidade feminina foi parte de um esforgco mais amplo para
reafirmar a universalidade da mensagem cristad e a capacidade de todos os individuos
de alcancgar a santidade, independentemente de sua condigao social ou género (Silva,
2023).

Em resposta as criticas protestantes sobre a corrupgao e os desvios na Igreja,
o Concilio de Trento também enfatizou a necessidade de uma reforma moral no clero,
considerando a santidade como um atributo indispensavel para os sacerdotes e
religiosos. Essa abordagem buscava nao apenas reforgar a credibilidade da Igreja,
mas também estabelecer um padrdo de conduta que pudesse servir de modelo para
os fiéis. A partir dessa perspectiva, a santidade clerical era vista como um testemunho
vivo da presenga de Deus na Igreja, sendo fundamental para a propagacgédo e a

manutencgao da fé em meio as tensdes religiosas do periodo (Moreira, 2020).



31

A reafirmagao da santidade no contexto do Concilio de Trento, portanto, ndo
apenas respondeu as criticas levantadas pela Reforma Protestante, mas também
estabeleceu um marco importante na histéria da Igreja Catdlica. Por meio de reformas
institucionais e teoldgicas, a santidade foi redefinida como um ideal acessivel e ao
mesmo tempo regulado, que refletia o compromisso da Igreja em reafirmar sua
autoridade e orientar os fiéis em um periodo de intensas transformacbes. Essa
redefinicdo teve um impacto duradouro na espiritualidade catélica, moldando a
maneira como a santidade foi compreendida e vivida nos séculos posteriores
(Malheiros e Boechat, 2023).



32

6. SAO JUSTINO RUSSOLILLO: O PRECURSOR DO CONCILIO VATICANO
Il

A santidade, ao longo da histéria da Igreja, foi compreendida e vivida de
diferentes formas, acompanhando as transformacgdes culturais, teolégicas e eclesiais
de cada época. Em contextos antigos, ela foi muitas vezes associada a estados de
vida especificos — como o martirio nos primeiros séculos, a vida monastica na ldade
Média ou os votos religiosos solenes em tempos posteriores — conferindo a santidade
um carater quase exclusivo, reservado a uma elite espiritual. No entanto, ao examinar
essa trajetoria, emerge uma conviccdo que se fortalece progressivamente: a
santidade é, antes de tudo, vocagao universal. Trata-se de uma chamada dirigida por
Deus a todo ser humano, convidando-o a participar de Sua vida divina e a conformar-
se ao Cristo, independentemente do estado de vida, classe social ou fung&o na Igreja.

Essa concepcgao, que encontrou sua expressao mais clara no Concilio Vaticano
Il — especialmente na Constituicdo Dogmatica Lumen Gentium (a qual trataremos
posteriormente) —, ja estava presente, de maneira vigorosa e profética, na obra e na
espiritualidade de S&o Justino Russolillo. Muito antes das formulagdes conciliares, ele
ja falava de uma santidade aberta a todos os batizados, fundamentada na graca e
sustentada por uma vida de resposta fiel ao amor de Deus. Sua teologia vocacional
nao se limitava a propor caminhos de consagracao especificos, mas visava instaurar
uma cultura eclesial na qual cada pessoa reconhecesse, na sua existéncia concreta,
um chamado a unido com Deus.

O que torna Russolillo particularmente relevante é sua capacidade de romper
com o paradigma elitista da santidade, antecipando uma compreensao mais integrada
e acessivel. Ele enxergava cada fiel — seja leigo, sacerdote, religioso ou pessoa em
situagao de fragilidade — como destinatario da acao santificadora de Deus. Assim,
seu pensamento contribui para a transicao de uma espiritualidade centrada no “estado
de perfeicdo” para uma espiritualidade centrada na fidelidade cotidiana, marcada pelo
seguimento de Cristo no concreto da vida. Tal proposta se harmoniza com a nocgao de
que “todos na Igreja... sdo chamados a santidade, segundo a palavra do apdstolo:
‘Esta é a vontade de Deus, a vossa santificagao’ (1Ts 4,3)” (Lumen Gentium, n. 39).

Portanto, ao apresentar a santidade como horizonte comum e essencial da
existéncia crista, Russolillo ndo apenas renova a espiritualidade vocacional, mas

antecipa uma verdadeira conversao eclesiolégica. Sua proposta ecoa os clamores de



33

uma Igreja que, diante dos desafios do mundo moderno, precisaria reencontrar na

santidade de seus membros a fonte de sua credibilidade e vitalidade missionaria.
6.1 A missao da Igreja e a edificagdo do Corpo de Cristo

O inicio do século XX foi um periodo de grandes tensdes para a Igreja. A
secularizagao crescente, o avango do racionalismo e do positivismo, a perda de
influéncia nas estruturas politicas e sociais e o surgimento de novas ideologias
colocaram em xeque a autoridade moral e espiritual da instituicdo e exigiram
respostas criativas e proféticas. Nesse contexto, Sao Justino Russolillo soube
discernir que a resposta mais profunda e duradoura da Igreja ndo deveria ser uma
postura defensiva ou puramente institucional, mas o retorno a sua missido essencial:
promover a santificagdo dos seus membros. Para ele, a crise da modernidade sé
poderia ser enfrentada com uma Igreja renovada pela santidade de seus fiéis.

Em suas meditacbes e escritos pastorais, Russolillo interpreta a misséo da
Igreja a luz da teologia paulina, especialmente da imagem do Corpo de Cristo (cf. Ef
4,11-16). A atividade eclesial, segundo ele, deve ser compreendida como um esforgo
continuo para edificar esse Corpo, 0 que so é possivel quando cada membro — cada
batizado — é conduzido ao amadurecimento espiritual e a comunhao plena com
Cristo. Por isso, ele afirma que toda acdo pastoral deve visar a “prevaléncia do
processo de santificagao entre os fiéis”, que ndo € algo abstrato, mas real, cotidiano,
progressivo e comunitario (Opere, vol. 26, p. 83-84).

Para Russolillo, o batismo ndo € um mero rito de iniciagao crista, mas a porta
de entrada para a vida em Deus. Trata-se de um ponto de partida para uma vocagao
gue se desdobra ao longo de toda a existéncia. Cada pessoa, ao ser batizada, torna-
se habitada pela Trindade e chamada a corresponder a essa presenga por meio de
uma vida de santidade. Essa vocacgao batismal é o fundamento de toda a vida crista
e o fio condutor que une todas as vocacgdes especificas: matrimonial, presbiteral,
consagrada ou laical. Nao se trata de “mais uma” vocagao entre outras, mas da raiz
de todas elas.

Essa compreensdo aproxima Russolillo de correntes teologicas que soO
ganhariam mais visibilidade com o Concilio Vaticano Il, especialmente nas reflexdes
de tedlogos como Yves Congar, que defendia uma Igreja “de todos os batizados”, e
nao apenas centrada no clero. Ao colocar o batismo no centro da espiritualidade crista

e entender a santidade como dinamismo trinitario que se inicia nesse sacramento,



34

Russolillo oferece uma base sélida para repensar a missdo da Igreja num mundo em

constante transformacgao
6.2 A vontade de Deus e a agao da graca

A espiritualidade de Sao Justino Russolillo é profundamente enraizada numa
visao trinitaria da vida crista. No centro dessa visao esta a convic¢ao de que a vontade
de Deus, em sua esséncia mais intima, é a santidade: Deus quer que todos sejam
santos porque Ele é santo (cf. Lv 11,44; 1Pd 1,16). A santidade, nesse horizonte, n&o
€ um privilégio reservado a poucos, mas a vontade amorosa do Pai dirigida a todos
os seus filhos. Russolillo compreende que a fidelidade a vontade divina ndo consiste
em mera submissao externa, mas em acolher e permitir que essa vontade transforme
inteiramente a existéncia humana.

Quando a vontade de Deus reina na vida de uma pessoa, diz ele, essa pessoa
é transformada: passa a irradiar pureza, zelo apostélico e uma luz interior que reflete
o préprio amor divino. E como se a vida do fiel se tornasse uma extenso visivel da
graga invisivel, um reflexo concreto da presenga amorosa de Deus no mundo. Essa
luz ndo é fruto de esforco moral ou de méritos humanos, mas brota da unido intima
com Deus e da agao eficaz da graga santificadora (Opere, vol. 26, p. 193).

Ao destacar que a santidade é obra da graga e n&o apenas da vontade humana,
Russolillo situa-se numa tradicéo teoldgica que remonta a Santo Agostinho e Séo
Tomas de Aquino, para os quais a iniciativa da salvacao e da santificacdo pertence
inteiramente a Deus. No entanto, ele também insiste que a graca, para ser plenamente
eficaz, requer a livre adesao do coracdo humano. Nesse sentido, a resposta do fiel a
graga — marcada por generosidade, abandono e confianga — é condigéo para que a
santidade se realize de forma concreta e pessoal.

Essa doutrina tem implicagdes pastorais muito profundas. Ela corrige dois
extremos: de um lado, o voluntarismo espiritual, que atribui a vontade humana um
poder que nao possui; de outro, a passividade espiritual, que espera a santidade como
algo magico ou automatico. Para Russolillo, a santidade é dom e tarefa. E dom, porque
nasce da graga; é tarefa, porque exige acolhida, luta interior, perseveranca e abertura
constante a acao transformadora de Deus.

Ao afirmar que a santidade é acessivel a todos, Russolillo antecipa uma das
intuicbes mais importantes do Magistério recente: o carater inclusivo e universal do

chamado a perfei¢ao cristd. O Papa Francisco, ecoando esse principio, afirmou na



35

exortagao apostolica Gaudete et Exsultate: “O Senhor pede tudo, e aquilo que oferece
€ a verdadeira vida, a felicidade para a qual fomos criados. [...] Cada santo é uma
missao, € um projeto do Pai para refletir e encarnar, num momento determinado da
histéria, um aspecto do Evangelho” (GE 1, 19).

Portanto, para Russolillo, santificar-se é deixar-se conduzir pela vontade
amorosa de Deus, confiar na for¢a da graca e colocar-se a caminho com liberdade
interior. Esse dinamismo ndo exclui ninguém e ndo impde perfeicbes impossiveis;
antes, revela que a santidade esta ao alcance de todos os que se abrem ao amor

transformador do Pai, do Filho e do Espirito Santo.
6.3 A Eucaristia como centro da espiritualidade

Dentro da teologia de S&o Justino Russolillo, a Eucaristia ocupa um lugar de
absoluta centralidade. E nela que o amor redentor de Deus se manifesta de modo
supremo, nao apenas como memorial da paixao de Cristo, mas como presenca viva
e operante do Mistério Pascal. Russolillo contempla o sacramento eucaristico ndo
como um rito isolado, mas como o coracio pulsante da vida crista, o ponto culminante
da comunhdo com Deus e da transformagcdo do mundo pela graca. Celebrar a
Eucaristia, para ele, € participar do préprio dinamismo da Trindade, que se doa
incessantemente a humanidade por meio do Filho (Opere, vol. 26, p. 133).

Para o Apéstolo das Vocagdes (titulo dado pelo papa Francisco a Sao Justino
Russolillo no dia de sua canonizagao), o sacrificio eucaristico celebrado no Cenaculo
e perpetuado nos altares da Igreja ndo € uma recordagdo simbdlica, mas uma
atualizacdo sacramental do amor de Cristo que se entrega ao Pai pela salvacdo do
mundo. A Eucaristia é, por isso, o apice do plano redentor de Deus, o ponto no qual
convergem criacao, redencao e glorificacdo. Ele escreve que nela se manifesta “a
magnitude do amor divino”, pois ndo apenas nos lembra da cruz, mas nos insere
sacramentalmente no evento da cruz e da ressurreigcao, operando uma verdadeira
transformacao ontoldgica nos que comungam com fé.

Essa compreensao esta em profunda harmonia com o ensinamento do Concilio
Vaticano Il, que define a Eucaristia como “fonte e apice de toda a vida cristd” (Lumen
Gentium, n. 11). Para Russolillo, a Eucaristia é o alimento que sustenta o caminho da
santidade. Quem participa dignamente deste sacramento, é configurado ao Cristo e,
por meio dele, integrado ao dinamismo da comunhao trinitaria. A Eucaristia, portanto,

nao € um fim em si, mas um meio eficaz de santificacdo e missao. Ela é fonte de vida



36

interior e impulso para a transformagao social, pois aquele que comunga o Corpo de
Cristo € também chamado a ser corpo eucaristico para os outros — isto €, dom,
Servigo e presenga amorosa no mundo.

Além disso, Russolillo vé na Eucaristia o instrumento por exceléncia para a
“santificacao universal’, tema central em sua espiritualidade. A celebragcédo do Mistério
Pascal é, para ele, uma liturgia césmica: nela, Cristo redime o mundo inteiro e conduz
a criagdo para sua finalidade ultima — a comunhao plena com Deus. E nesse sentido
que ele pode afirmar que a Eucaristia orienta “toda a criagdo rumo a comunhio”,
reconhecendo que o alcance do mistério eucaristico transcende o individuo e alcanca
o universo (Opere, vol. 26, p. 133).

Assim, para Russolillo, a participacéo eucaristica € inseparavel de um caminho
de conversdo e de resposta vocacional. Quem se alimenta do Corpo de Cristo é
chamado a tornar-se corpo oferecido, vida doada, sinal da presenca de Deus no meio
dos homens. A santidade que brota da Eucaristia, portanto, é fecunda, missionaria e
transformadora. E nesse sentido que sua espiritualidade sacramental se insere numa
teologia viva da Igreja como povo sacerdotal, enviado para santificar o mundo pela

graga que dele recebe.
6.4 A presencga transformadora de Cristo no coragao dos fiéis

A espiritualidade de Sao Justino Russolillo € profundamente marcada por uma
confianga viva na agdo imediata e pessoal de Cristo nos coragdes. Para ele, a
presenca de Jesus ndo € apenas uma realidade sacramental ou liturgica, restrita aos
espacos da Igreja, mas uma verdade existencial que transforma toda a vida do cristao.
Cristo age no intimo da alma, fala a consciéncia, inspira decisdes, consola nas
tribulacbes e move o coragdo a conversdo. Ele ndo € um modelo distante a ser
imitado, mas um amigo e mestre presente, que toma a iniciativa de redimir, guiar e
santificar cada pessoa (Opere, vol. 26, p. 247).

Essa presenga de Cristo €, segundo Russolillo, a0 mesmo tempo misteriosa e
concreta. Misteriosa porque transcende os sentidos, mas concreta porque produz
efeitos visiveis: paz interior, desejo de servir, caridade viva, zelo apostdlico e
crescimento na virtude. A santidade, entdo, ndo € resultado apenas de praticas
espirituais ou de ascese pessoal, mas da acolhida dessa presenca viva que opera
silenciosamente no coragdo crente. E Cristo quem santifica, é Ele quem transforma, e

o fiel é convidado a corresponder com docilidade e confianga.



37

Essa doutrina remete a tradigdo mistica da Igreja, especialmente a teologia da
inabitagdo trinitaria, presente nos escritos de Santa Teresa d’Avila e S3o Jodo da
Cruz, e mais recentemente retomada por autores como Jacques Maritain e Edith
Stein. Russolillo traduz essa tradicdo para uma linguagem pastoral acessivel e a
coloca a servigo da vocagao universal a santidade. Ele quer que cada fiel saiba que
nao esta so, que o proprio Deus habita dentro de si e que, se abrir o coragéo, essa
presenca sera transformadora.

Do ponto de vista pastoral, essa verdade tem implicacdes praticas muito
relevantes. Ao afirmar que Cristo age diretamente nos coragdes, Russolillo libera o fiel
da dependéncia exclusiva de estruturas externas para viver sua vocagao a santidade.
Isso n&o significa desprezo pelos sacramentos ou pela mediagéo eclesial, mas uma
valorizagao da graga como realidade viva e operante, que se insere nas circunstancias
ordinarias da vida: no trabalho, nas relagdes familiares, nas lutas interiores, nos
desafios cotidianos. A santidade, nesse contexto, deixa de ser um ideal distante e
torna-se uma possibilidade concreta, presente nas pequenas fidelidades de cada dia.

Essa perspectiva também refor¢ca a confianga no protagonismo espiritual de
cada batizado. Cristo esta proximo, fala ao coragcao, e deseja redimir pessoalmente
cada alma. A Igreja, entdo, deve ser o espagco onde essa presenga € anunciada,
celebrada e cultivada — mas jamais monopolizada ou burocratizada. Russolillo
antecipa, assim, uma espiritualidade “de comunh&o”, na qual cada fiel é sujeito da

propria santificagao, porque € alvo direto da acdo amorosa de Deus.
6.5 A Palavra de Deus como alimento espiritual diario

No caminho da santificacdo, S&o Justino Russolillo reconhece na Palavra de
Deus um papel insubstituivel. Para ele, a Escritura Sagrada nao € apenas um conjunto
de textos doutrinarios, mas a voz viva de Deus que fala ao coracdo dos fiéis. E por
meio dela que o Senhor continua a conduzir o seu povo, como fez com os patriarcas
e profetas, com os apdstolos e com os santos de todas as épocas. Russolillo afirma
que a Palavra é o alimento da alma, o sustento diario do cristdo, e que sem esse
alimento, a fé enfraquece, a caridade se esfria e a esperancga perde sua forca vital
(Opere, vol. 26, p. 272).

A analogia com o alimento n&o é apenas uma metéafora poética. Assim como o
corpo humano necessita de nutricdo continua para se manter vivo e saudavel, a alma

precisa ser constantemente iluminada, purificada e fortalecida pela escuta da Palavra.



38

Quando essa escuta é feita com fé e abertura interior, ela se transforma em oracgao,
em discernimento vocacional, em acao concreta. Para Russolillo, a Palavra ouvida
com o coragdo é aquela que se torna carne na vida cotidiana do fiel. E uma palavra
que gera conversao e conduz a santidade.

Esse ensinamento esta em plena consonéancia com o que o Concilio Vaticano
Il viria a afirmar na constituicao Dei Verbum, onde se |€ que “a Sagrada Escritura deve
ser o alimento da alma e a fonte pura e perene da vida espiritual” (DV 21). Russolillo,
antecipando esse movimento de retorno as fontes biblicas, insiste que o contato diario
com a Palavra de Deus ¢é indispensavel para todo aquele que deseja viver plenamente
sua vocacgao batismal. Trata-se de uma escuta que exige siléncio interior, meditagao
constante e o desejo sincero de configurar-se a Cristo.

Ele também compreende que a Palavra ndo deve ser apenas lida ou estudada,
mas acolhida em espirito de oragao, tal como propde a antiga pratica da Lectio Divina.
Essa tradicdo, herdada dos monges, é valorizada por Russolillo como método de
intimidade com o Senhor. A escuta orante da Escritura favorece o crescimento interior
€ prepara o coragao para a agao da graca. Nesse sentido, cada fiel € chamado a viver
com a Biblia nas mé&os, no coragao e na vida.

A centralidade da Palavra em sua espiritualidade também revela sua viséo
pastoral: para formar cristdos santos e conscientes de sua missao no mundo, & preciso
dar-lhes acesso e amor as Escrituras. A catequese, a formacéo vocacional, a direcéo
espiritual e a vida familiar — tudo deve ser impregnado por essa fonte viva. O
Evangelho, mais do que uma norma, € a inspiragao permanente de um estilo de vida
cristocéntrico.

Russolillo vé, portanto, na Palavra de Deus um dos pilares da santidade. E por
meio dela que o fiel conhece a vontade do Pai, reconhece o chamado que lhe é
dirigido, e recebe luz para discernir os caminhos a seguir. Alimentar-se da Palavra €,
entdo, um ato de comunhdo com Deus e um compromisso com a propria

transformacao interior.
6.6 O pecado como caminho paradoxal de redenc¢ao

Um dos aspectos mais originais e pastorais da espiritualidade de Sao Justino
Russolillo é sua visao profundamente evangélica do pecado. Ele ndo o ignora nem o
relativiza, mas o insere dentro do mistério maior da misericordia divina. Em vez de

tratar o pecado como mera transgressao juridica ou obstaculo absoluto a vida



39

espiritual, Russolillo o compreende como ocasiao de encontro com o amor de Deus
— um amor que redime, transforma e eleva. E uma visdo paradoxal e profundamente
redentora: os erros humanos, quando acolhidos com humildade e apresentados a
misericordia do Senhor, tornam-se meios pelos quais Deus manifesta sua ternura e
conduz o pecador a santidade (Opere, vol. 26, p. 278).

Esse modo de ver esta enraizado na logica evangélica do “onde abundou o
pecado, superabundou a graca” (Rm 5,20). Para Russolillo, o pecado é real e tem
consequéncias, mas nunca € a ultima palavra. A ultima palavra € sempre a graca. Ele
insiste que Deus € capaz de tirar frutos espirituais até mesmo das quedas, quando
estas sdo entregues com arrependimento e confianga. O coragdo contrito ndo é
condenado, mas acolhido e curado. Assim, a propria histéria de pecado do fiel pode
tornar-se caminho de humildade, compaixao e proximidade com os outros — uma
verdadeira escola de misericordia.

Essa perspectiva remete a experiéncia dos grandes misticos e doutores da
Igreja, como Santa Teresa de Lisieux, que via suas limitagbes como degraus para
alcancar os bragos do Pai, ou Sao Francisco de Sales, que ensinava que “a miséria
humana é o trono da misericordia divina”. Russolillo incorpora esse espirito em sua
espiritualidade vocacional, ajudando os fiéis a nao se desesperarem diante das suas
imperfeicdes, mas a vé-las como oportunidades para crescer em abandono e
confianga.

Essa abordagem também tem efeitos concretos na vida pastoral. Muitas vezes,
os cristdos se afastam da Igreja por causa de uma visdao moralista ou punitiva do
pecado. Russolillo propde o contrario: € justamente no pecado arrependido que se
revela a grandeza do amor divino. Ele convida os pastores a serem canais dessa
misericordia, criando espacos de escuta, reconciliacido e recomeco. A confissao, para
ele, € um sacramento de renascimento, nao de julgamento; um novo batismo no amor.

Em sua visdo, a santidade ndo exige perfeicdo impecavel, mas coragao
disponivel. O santo é aquele que, mesmo caindo, levanta-se confiando na méao de
Deus. Dessa forma, o pecado nao é glorificado, mas transfigurado — pois, na logica
da cruz, é justamente na fraqueza que se manifesta a for¢ca da graga. A vida do fiel
torna-se entdo um testemunho da paciéncia de Deus e da capacidade divina de

transformar escombros em templo vivo.



40

6.7 A santificagao como vocacgao da criagao

A teologia espiritual de Sao Justino Russolillo atinge seu apice quando ele
contempla a histéria da criagdo e da salvacdo como uma grande narrativa de
santificagdo. Para ele, Deus nao cria ao acaso, nem redime de forma isolada: tudo o
que existe, desde o principio do cosmos até a consumacao dos tempos, esta orientado
para um unico fim — a unido plena da humanidade com a Trindade. A criagao &, em
sua esséncia, vocagao a comunhao; e a redenc¢ao, uma resposta de Deus as rupturas
provocadas pelo pecado, para reconduzir a criagdo a sua origem e destino (Opere,
vol. 25, p. 23).

Neste horizonte, a santidade n&do € apenas uma meta individual, mas um
projeto divino de alcance césmico. Cada alma chamada a santificagao faz parte de
uma obra maior: a edificacdo de uma “comunidade de almas santificadas”, que é, em
ultima analise, a propria Igreja em seu sentido mais profundo e escatologico. Russolillo
entende que Deus nao quer apenas salvar individuos isolados, mas formar um povo
santo, um corpo vivo em que todos, em suas diversas vocagdes, cooperem para o
designio eterno do Pai.

Assim, toda vocagado — seja a vida matrimonial, religiosa, laical, presbiteral ou
consagrada — € compreendida por Russolillo como o ponto de partida de um caminho
de santificacdo. A vocagao é a forma concreta pela qual cada pessoa responde a
iniciativa amorosa de Deus. Ela ndo se resume a uma fungao ou missao exterior, mas
€ um dinamismo interior que move a pessoa a conformar-se cada vez mais com Cristo,
na vida ordinaria, nos relacionamentos, na entrega generosa aos outros. Cada
vocacgao € um itinerario que conduz a Trindade (Opere, vol. 25, p. 23-24).

Essa visao se aproxima da teologia da historia e da misséo, como exposta por
Hans Urs von Balthasar e Teilhard de Chardin, que viam a humanidade como
conduzida, por meio da agao do Espirito, a plenitude escatolégica da vida em Deus.
Embora com linguagem diferente, Russolillo ja intuia que a santidade nao é algo
individualista, mas comunitario, histérico e universal. Sua espiritualidade aponta para
uma Igreja que existe para santificar o mundo, e um mundo que existe para ser
plenamente reconciliado com o Criador.

Na sua perspectiva, o papel da Igreja é exatamente este: ajudar os fiéis a
responderem ao chamado a comunhao plena com Deus, sendo mediadora, formadora

e animadora do processo de santificagdo. A missdo evangelizadora, a pastoral



41

vocacional, a catequese, a liturgia — todas as ac¢des da Igreja devem estar voltadas
para esse fim ultimo. Nada pode ser entendido fora desse horizonte. Por isso,
Russolillo insiste que o amor de Deus n&o so6 deseja a salvagéo de todos, mas oferece,
em cada tempo e lugar, os meios para que essa salvagéo se concretize numa vida de
comunhdo e santidade.

O climax da vida crista, para ele, nao € um sucesso humano nem a realizagao
de um projeto pessoal, mas a plena unido com Deus: Pai, Filho e Espirito Santo. E a
isso que ele chama de “fim ultimo e propédsito da agdo da Santa Igreja” (Opere, vol.
25, p. 24). Tudo, absolutamente tudo — criagao, vocagao, missao, sacramentos, vida
interior e vida comunitaria — € parte do grande plano de Deus para conduzir a

humanidade a participagao na Sua vida divina.
6.8 A santidade como responsabilidade e imperativo

Concluindo sua reflexao teoldgica e espiritual, Sao Justino Russolillo ndo hesita
em afirmar com clareza: a santidade ndo é apenas uma possibilidade gentiimente
oferecida por Deus aos fiéis, mas um imperativo divino — um chamado concreto e
inadiavel que acompanha a propria dignidade batismal (Opere, vol. 25, p. 32). Para
ele, o cristdo nao pode compreender sua vida como algo neutro ou simplesmente
moral: ser batizado é estar radicalmente convocado a viver em comunhdo com o Deus
santo, e, portanto, chamado a tornar-se santo também. A santidade é vocagéo, misséo
e responsabilidade.

Esse “imperativo da santidade” ndo deve ser compreendido como um fardo
moralista, mas como a exigéncia natural de quem foi criado a imagem de Deus e
redimido por Cristo. Assim como a semente carrega em si o destino da arvore, o
batismo carrega em si a semente da santidade — e essa semente deve crescer e
frutificar ao longo da vida. Russolillo insiste que a santidade nao é apenas para os
fortes, os instruidos ou os privilegiados. E para todos: jovens e idosos, leigos e
consagrados, ricos e pobres, saudaveis e enfermos. Em cada realidade de vida, ha
um caminho unico de comunhao com Deus a ser percorrido com fidelidade.

Nesse ponto, sua teologia se mostra profundamente realista e esperancosa.
Ele reconhece as limitagdes humanas, os pecados, os contextos adversos — mas
nunca duvida do poder da graga. Ao contrario, sua confianga na agao transformadora
de Deus o leva a crer que n&o ha estado de vida ou condigdo humana que esteja fora

do alcance do amor divino. Cada cristdo carrega dentro de si, como dizia Santa



42

Catarina de Sena, “um céu em miniatura”, que € chamado a se expandir até se tornar
plena morada da Trindade.

Esse ensinamento encontra eco direto na Lumen Gentium, n. 40, onde se
afirma: “E evidente, portanto, para todos os fiéis, que todos os cristdos, de qualquer
estado ou condi¢cdo, sdo chamados a plenitude da vida cristd e a perfeicao da
caridade.” Russolillo, décadas antes, ja pregava com convicgdo essa mesma verdade.
Sua teologia vocacional, fundamentada na graca, no amor e na resposta pessoal,
representa uma das expressdes mais maduras do ideal da santificacdo universal.

Por isso, sua contribuicdo nao € apenas doutrinal, mas profundamente pastoral:
ele propde uma Igreja onde todos séo protagonistas do Reino, onde cada batizado é
um campo fecundo de santidade e missao. A edificacdo do Reino de Deus, para ele,
nao se da apenas por grandes obras, mas pelo testemunho silencioso de milhdes de
vidas que, dia apos dia, se abrem a graga e se deixam transformar por ela.

Em sintese, Sao Justino Russolillo oferece a Igreja contemporanea uma visao
luminosa e acessivel da santidade. Sua proposta € profundamente encarnada e
teologicamente solida: todos s&do chamados, todos podem responder, e todos, pela
graca, podem transformar sua vida em reflexo do amor de Deus. Sua vida e obra
tornam-se, assim, uma antecipacdo viva daquilo que o Concilio Vaticano I

proclamaria solenemente ao mundo.



43

7. O CONCILIO VATICANO II: A SANTIDADE COMO VOCAGAO UNIVERSAL

O Concilio Vaticano I, realizado entre 1962 e 1965, representou uma das mais
significativas transformagdes na histéria da Igreja Catdlica, trazendo consigo uma
ampla renovagao teoldgica e pastoral. Entre os muitos aspectos abordados pelo
Concilio, a questao da santidade emergiu como um tema central, refletindo um esforgo
da Igreja em adaptar-se aos desafios contemporaneos e em reafirmar a relevancia de
seus ensinamentos na vida dos fiéis. O conceito de santidade, que historicamente
havia sido associado a figuras excepcionais como martires, religiosos e misticos, foi
reinterpretado a luz de uma perspectiva mais inclusiva, promovendo a ideia de
santidade como uma vocagao universal, acessivel a todos os cristaos,
independentemente de seu estado de vida ou posi¢cao na Igreja.

A base dessa reinterpretagéo esta presente na Constituicdo Dogmatica Lumen
Gentium, um dos documentos mais emblematicos do Concilio. O texto afirma que
todos os membros da Igreja sdo chamados a santidade, pois “o Senhor Jesus, divino
Mestre e Modelo de toda perfeicao, pregou a todos e a cada um dos seus discipulos,
de qualquer condi¢do, a santidade de vida, da qual Ele é o autor e consumador”
(Lumen Gentium, n. 40). Essa abordagem universalista rompeu com a percepgao
tradicional de santidade como algo reservado a um grupo seleto de individuos,
redefinindo-a como uma meta comum para todos os fiéis. Assim, o Concilio procurou
reforgar o papel dos leigos, cuja vocagéao a santidade se realiza em meio as realidades
do cotidiano, como a familia, o trabalho e o servico @ comunidade (Martin, 2022).

Essa mudanca de perspectiva reflete ndo apenas uma renovacéao teoldgica,
mas também uma resposta as transformagdes sociais e culturais do século XX, que
demandavam uma Igreja mais proxima do povo. A universalizagcao da santidade busca
romper com as hierarquias rigidas que tradicionalmente colocavam clérigos e
religiosos em um patamar superior de virtude, abrindo espacgo para a valorizagao das
diversas formas de vivéncia crista. A Igreja, ao reafirmar que todos os cristados,
independentemente de seu estado de vida, sdo chamados a viver em plenitude os
valores do Evangelho, reconhece a dignidade e o protagonismo dos leigos,
especialmente no contexto de um mundo secularizado e cada vez mais distante da
religido institucionalizada (Aragéo, 2021).

Outro aspecto fundamental dessa renovacéo € a ligagao entre santidade e

missdo. O Concilio Vaticano Il enfatizou que a vocagao universal a santidade esta



44

intrinsecamente conectada ao chamado missionario da Igreja. Os fiéis, ao buscarem
viver uma vida santa, tornam-se testemunhas do Evangelho no mundo, contribuindo
para a evangelizagdo em seus ambientes sociais e profissionais. Essa conexao é
especialmente evidente no documento Apostolicam Actuositatem, que trata do
apostolado dos leigos, ressaltando que a santidade ndao é apenas um objetivo
espiritual pessoal, mas também um compromisso com a transformagao do mundo a
luz dos valores cristdos (Duraes, 2021).

Além disso, o Concilio destacou a importancia da santidade no contexto da
espiritualidade litargica. A liturgia, vista como a fonte e o apice da vida crista, é
apresentada como um caminho privilegiado para a santificacdo de todos os fiéis. Por
meio da participagdo ativa e consciente nos sacramentos, especialmente na
Eucaristia, os cristdos sdo chamados a experimentar a unido com Deus e a vivenciar
a comunhao eclesial, elementos essenciais para a busca da santidade (Martin, 2022).
Essa énfase liturgica também refor¢ca o papel da Igreja como uma comunidade de
santos, na qual cada membro contribui para a edificagao do Corpo de Cristo.

O impacto dessa nova abordagem a santidade se estendeu para além das
fronteiras internas da Igreja, influenciando também sua relagdo com o mundo. Ao
apresentar a santidade como algo acessivel e relevante para todas as pessoas, 0
Concilio Vaticano Il procurou dialogar com as realidades contemporaneas e mostrar
que a vivéncia crista nao estda em oposicao as demandas da vida moderna. Essa visao
inclusiva é especialmente significativa no contexto das tensdes entre fé e
secularizagao, que marcaram o século XX e continuam a desafiar a Igreja no século
XXI (De Oliveira e Junior, 2022).

A universalizagdo do conceito de santidade também abriu espaco para uma
maior valorizagcdo da diversidade de expressdes espirituais e culturais dentro da
Igreja. Ao reconhecer que a santidade pode se manifestar de maneiras distintas,
conforme o contexto de vida e as particularidades de cada individuo, o Concilio
promoveu uma visao mais ampla e plural da santidade. Isso é evidente no crescente
reconhecimento de santos de diferentes origens e culturas, que representam a
universalidade da Igreja e sua capacidade de acolher e integrar a riqueza da
experiéncia humana. (Lumen Gentium, cap. V).

O Concilio Vaticano Il, portanto, ndo apenas reformulou o conceito de
santidade, mas também reafirmou seu papel central na identidade e missao da Igreja.

Ao promover uma visao mais inclusiva e acessivel da santidade, o Concilio procurou



45

responder aos desafios de um mundo em transformacao, oferecendo aos fiéis um
ideal de vida cristd que €, ao mesmo tempo, exigente e plenamente realizavel. A
vocacao universal a santidade, como proclamada pelo Concilio, continua a inspirar a
Igreja e seus membros, mostrando que a busca pela santidade €, antes de tudo, uma
resposta ao chamado de Deus para viver em comunhdo com Ele e com os outros
(Alcantara et al., 2020).

Essa nova abordagem, ao enfatizar a igualdade fundamental entre todos os
fieis, também contribuiu para fortalecer o sentido de comunidade eclesial. A ideia de
que todos compartilham a mesma vocagao a santidade reforga a unidade da Igreja
como o Povo de Deus, no qual cada individuo € chamado a contribuir com seus dons
e talentos para o bem comum. Essa visdo de comunhao, que esta no coracido da
teologia do Vaticano I, é essencial para entender a relagdo entre santidade, servigo e

missdo no mundo contemporaneo (De Sa Brandao, 2024).
7.1 A constituicdo dogmatica Lumen Gentium: a santidade redefinida

Este documento trouxe uma abordagem inovadora ao tratar da santidade como
uma vocagado universal, estendendo-a a todos os membros da Igreja,
independentemente de sua posicao hierarquica ou estado de vida. Essa perspectiva
rompeu com as concepcdes mais restritas que, historicamente, associavam a
santidade predominantemente ao clero, aos religiosos ou as figuras canonizadas pela
Igreja. Ao afirmar que "todos na Igreja, quer pertengcam a hierarquia ou sejam por ela
conduzidos, sdo chamados a santidade" (Lumen Gentium, cap. V), o documento
consagrou a ideia de que a santidade ndo é um privilégio de poucos, mas um chamado
dirigido a todos os cristdos, em todas as circunstancias da vida.

Essa redefinigdo da santidade estava profundamente enraizada no contexto
pastoral e teoldgico do Concilio Vaticano Il, que buscava renovar a Igreja e aproxima-
la das realidades contemporaneas. A partir de Lumen Gentium, a santidade foi
concebida como a vivéncia plena do amor a Deus e ao proximo, uma dinamica
espiritual que nao depende de um estado de vida especifico, mas sim do esforgo
sincero de cada individuo em conformar sua vida com o Evangelho. Nesse sentido, o
texto estabelece que "os cristdos, em quaisquer condigdes, posi¢cdes ou estados de
vida, podem e devem buscar a santidade, que € a perfeicdo da caridade" (Lumen

Gentium, cap. V). A santidade, portanto, foi desvinculada das estruturas hierarquicas



46

e de distingbes de estado, apresentando-se como uma vocagao que transcende 0s
limites institucionais e sociais da Igreja (Leal, 2021).

A valorizacao da santidade como vocacéao universal implicou também uma nova
compreensao do papel do leigo na Igreja. Historicamente, a santidade estava
associada, em grande parte, a vida religiosa e ao clero, com os leigos ocupando uma
posicdo marginal nesse cenario. Contudo, Lumen Gentium reconheceu a importancia
da participagdo dos leigos na missédo da Igreja e sublinhou que eles também sao
chamados a uma santidade plena, vivida no mundo por meio de suas atividades
cotidianas. O documento enfatiza que "os leigos, dedicando-se ao servigo de Deus e
do préximo, podem alcangar um alto grau de santidade" (Lumen Gentium, cap. V), o
que demonstra uma mudanca significativa na vis&o eclesiologica. Essa abordagem
reforca a ideia de que a santidade pode ser vivida em qualquer circunstancia da vida,
seja na familia, no trabalho ou na comunidade, refletindo uma espiritualidade
profundamente enraizada na vida comum (Moreira Junior et al., 2023).

Além disso, a constituicdo Lumen Gentium introduziu uma visdo mais inclusiva
da santidade, abrangendo ndo apenas os cristdos canonizados, mas também aqueles
cuja vida de fé, embora nao oficialmente reconhecida, representa um exemplo de
virtude crista. Essa concepgao ampliada da santidade reconheceu a diversidade das
expressdes de fé e virtude dentro da Igreja, incluindo aquelas que emergem de
contextos culturais e historicos especificos. Em particular, o0 documento valorizou a
santidade vivida nas comunidades locais e destacou o papel das testemunhas de fé
que, em meio a perseguicoes e dificuldades, mantiveram sua fidelidade ao Evangelho.
Essa visdao mais abrangente da santidade esta em consonancia com os esforgcos do
Concilio Vaticano Il para promover uma Igreja mais préxima das realidades humanas
e menos centrada em estruturas institucionais (Santos, 2020).

Um aspecto central da redefinicido da santidade em Lumen Gentium foi a
énfase na caridade como o nucleo da vida santa. O documento afirma que "a caridade
€ o vinculo da perfei¢cao e o cumprimento da lei" (Lumen Gentium, cap. V), sublinhando
que a santidade ndao se mede apenas por praticas ascéticas ou rituais, mas
principalmente pela vivéncia concreta do amor. Essa abordagem ressaltou a
importancia do testemunho de vida no cotidiano, colocando a santidade ao alcance
de todos os fiéis que buscam viver uma vida cristd auténtica. Nesse contexto, a

caridade tornou-se o critério fundamental para a santidade, alinhando-se a visao



47

conciliar de uma Igreja voltada para o servigo e o cuidado com o proximo (Gomes,
2023).

A inclusdo da ideia de "santidade cotidiana" em Lumen Gentium também foi
significativa ao destacar que a vida cristd pode ser vivida de forma plena nas
atividades ordinarias, sem a necessidade de grandes feitos heroicos ou publicos. Essa
visdo, que foi amplamente acolhida pelo laicato, ofereceu um modelo acessivel e
realista de santidade, que valoriza as pequenas acdes do dia a dia como expressdes
de amor e devogado. Nesse sentido, o documento reafirmou a dignidade de cada fiel e
sua capacidade de responder ao chamado a santidade de maneira unica e pessoal,
seja como pai, mae, trabalhador ou membro da comunidade. Essa abordagem
pastoral reforca a centralidade da vivéncia cristd no mundo e valoriza a contribuicdo
dos leigos na construgdo do Reino de Deus (Silveira Siqueira, 2023).

Outro elemento importante da redefinicdo da santidade em Lumen Gentium foi
o reconhecimento das diferentes formas de expressao da fé crista ao longo da historia
e nas diversas culturas. O documento abordou a importancia de respeitar e valorizar
a riqueza das tradi¢des locais, promovendo uma visdo de santidade que transcende
barreiras geograficas e culturais. Nesse sentido, o Concilio Vaticano Il destacou que
a santidade ndo é uniforme, mas se manifesta de maneiras diversas, refletindo a
universalidade da Igreja e a pluralidade de seus membros. Essa valorizacdo da
diversidade foi fundamental para que a santidade fosse compreendida como um
chamado que se adapta as diferentes realidades humanas, promovendo uma Igreja
verdadeiramente catolica e inclusiva (Alves; Saraiva Paiva; De Sousa, 2022).

Ademais, Lumen Gentium reforgou a centralidade da liturgia na vida crista,
destacando que a Eucaristia € o "ponto alto e a fonte de toda a santidade" (Lumen
Gentium, cap. V). Essa énfase na liturgia como espago de encontro com Cristo e de
fortalecimento espiritual reflete a visdo de uma Igreja que busca integrar todos os fiéis
na vivéncia do mistério pascal. A liturgia foi apresentada como um caminho
privilegiado para alcangar a santidade, pois nela os cristdos sao alimentados pela
Palavra e pelo Corpo de Cristo, fortalecendo sua fé e sua missdao no mundo. Essa
abordagem liturgica da santidade também promoveu uma espiritualidade mais
comunitaria e participativa, em sintonia com os principios do Concilio Vaticano I
(Martin, 2022).



48

7.2 Santidade e missdao no mundo contemporaneo

No mundo contemporaneo, a santidade se apresenta como um chamado nao
apenas para a transformacéo individual, mas também como uma missao voltada para
a transformacdo do mundo em que vivemos. Essa compreensao ampliada do que
significa ser santo esta enraizada em uma visao de santidade que nao se limita as
praticas religiosas ou ascéticas tradicionais, mas que se expande para incluir agbes
concretas que promovam justica, paz e solidariedade. Essa perspectiva ganhou forga
sobretudo apds o Concilio Vaticano Il, que enfatizou a santidade como um chamado
universal para todos os cristaos, independente de seu estado de vida. A partir dessa
visdo, a santidade contemporanea se manifesta em multiplas dimensdes, desde a
espiritualidade pessoal até o engajamento social, politico e ecoldgico, reafirmando a
importancia de testemunhar a fé em todos os aspectos da vida (Martin, 2022).

Essa nova abordagem da santidade esta intrinsecamente ligada a missao da
Igreja de atuar no mundo. O Concilio Vaticano Il destacou que a Igreja ndo deve se
isolar em uma esfera exclusivamente espiritual, mas precisa dialogar com as
realidades temporais e os desafios do tempo presente. Nesse contexto, a santidade é
compreendida como um compromisso com a transformacgao das estruturas injustas e
com a promog¢ao do bem comum. Exemplos disso podem ser encontrados em figuras
contemporaneas que se dedicaram a defesa dos direitos humanos, a justica social e
ao cuidado com os mais vulneraveis. A santidade, portanto, deixa de ser um ideal
distante e passa a ser vivida no cotidiano, em a¢des que refletem o amor de Deus
pelo mundo e pelas pessoas (Duraes, 2021).

Uma das caracteristicas marcantes da santidade no mundo contemporaneo &
sua ligacdo com a missao evangelizadora da Igreja, que agora se da em um contexto
globalizado e plural. A partir do dialogo inter-religioso e intercultural, a santidade se
expressa em formas que transcendem fronteiras e tradicdes, promovendo uma
convivéncia pacifica entre os povos. O Papa Francisco, por exemplo, tem enfatizado
a importancia de uma "santidade de portas abertas", que acolhe e integra, ao invés
de excluir ou julgar. Essa visdo é fundamentada em um chamado a misericérdia e ao
servigo, especialmente em relagdo aos marginalizados e excluidos da sociedade
(Aragéo, 2021).

Além disso, a santidade no mundo contemporaneo esta profundamente

vinculada as questdes ambientais e a preocupacédo com a criag¢ao. A enciclica Laudato



49

Si', de Francisco, € um marco nesse sentido, destacando a responsabilidade crista de
cuidar do planeta como parte de uma espiritualidade auténtica. A santidade, nesse
contexto, é vivida através de um compromisso com praticas sustentaveis, com a
defesa do meio ambiente e com a promog¢ao de uma ecologia integral, que une as
dimensdes social, econdbmica e ecologica. Assim, a missao de ser santo hoje inclui
nao apenas o cuidado com o proximo, mas também com a casa comum,
reconhecendo que todos os seres humanos estéo interligados (De Oliveira; Junior,
2022).

Outro aspecto relevante da santidade contemporénea € sua insercdo nas
questdes sociais e politicas. Em um mundo marcado por desigualdades extremas e
por crises sociais, a santidade se expressa através de acdes concretas em favor da
justica e da igualdade. Essa dimensé&o politica da santidade € visivel na vida de muitas
figuras que dedicaram suas vidas a luta pelos direitos dos mais pobres e oprimidos,
muitas vezes enfrentando perseguig¢des e incompreensodes. O reconhecimento dessas
figuras como modelos de santidade reflete uma mudanga significativa na forma como
a Igreja compreende a santidade, que ndo esta mais restrita a um ambito
preferencialmente religioso, mas abrange todos os aspectos da vida humana e social
(Cf. Gaudete et Exsultate, n. 98-100).

A missao no mundo contemporaneo também implica uma revisao dos proprios
processos de canonizagao, que agora buscam reconhecer a santidade em contextos
culturais diversos e em figuras que viveram sua fé de forma inovadora e criativa. Esse
reconhecimento da pluralidade de formas de viver a santidade reflete uma abertura
maior da Igreja as diferentes expressdes culturais e sociais da fé, valorizando a
santidade que emerge das realidades locais e das experiéncias concretas das
comunidades cristas. Assim, a santidade deixa de ser um padréo Unico e passa a ser
vista como uma realidade dindmica, que se adapta as necessidades e desafios de
cada tempo e lugar (Alcantara et al., 2020).

No mundo contemporaneo, a santidade também assume um carater
profundamente relacional, enfatizando o papel das comunidades na vivéncia da fé. A
santidade n&o é mais vista como um caminho individualista, mas como uma
experiéncia comunitaria, em que a solidariedade e o0 amor ao proximo desempenham
um papel central. As comunidades cristas, nesse contexto, sdo chamadas a ser sinais
vivos da santidade, testemunhando o Evangelho através de suas agdes e de seu

compromisso com a construcdo de um mundo mais justo e fraterno. Esse modelo de



50

santidade comunitaria reflete uma eclesiologia mais participativa e inclusiva, que
valoriza a contribuigdo de todos os fiéis na missao da Igreja (Caixeta, 2020).

Por fim, a santidade no mundo contemporaneo esta profundamente enraizada
na espiritualidade do cotidiano, que busca integrar a fé as realidades concretas da
vida. A santidade, nesse sentido, ndo € reservada a figuras extraordinarias ou a gestos
heroicos, mas pode ser vivida nas pequenas ac¢des diarias, nas relagdes interpessoais
e no testemunho discreto de uma vida coerente com o Evangelho. Essa visao, que foi
amplamente promovida pelo Concilio Vaticano Il, destaca que todos os cristdos sao
chamados a viver a santidade em suas préprias circunstancias, seja no trabalho, na
familia ou na comunidade. Assim, a santidade contemporanea se torna acessivel a
todos, oferecendo um modelo de vida que € ao mesmo tempo profundamente humano

e profundamente divino (De S& Brandéo, 2024).
7.3 O processo de canonizagao Pés-Vaticano Il

A énfase dada pelo Concilio a santidade como vocacido universal trouxe
impactos diretos sobre os critérios e as praticas relacionados ao reconhecimento
oficial dos santos. Antes do Vaticano Il, o processo de canonizagao era mais restrito,
centralizado e profundamente burocratizado, enfatizando elementos como a
realizagéo de milagres, a ortodoxia doutrinaria e o martirio. Apds o Concilio, porém,
houve uma abertura para valorizar aspectos mais amplos da vida crista, incluindo o
engajamento social, a vivéncia do Evangelho no cotidiano e o testemunho em
contextos culturais diversos (Leal, 2021).

Essa transformacéo teve como ponto de partida a constituicdo dogmatica
Lumen Gentium, que introduziu o conceito de que a santidade € um chamado dirigido
a todos os cristdos, independentemente de seu estado de vida. Essa ideia teve
desdobramentos importantes no processo de canonizagéo, que passou a considerar
nao apenas figuras excepcionais ou extraordinarias, mas também aquelas que
demonstraram santidade no contexto da vida ordinaria. Esse movimento refletiu uma
tentativa da Igreja de aproximar os fiéis das figuras canonizadas, enfatizando que a
santidade é alcancavel por todos os que vivem uma vida de fé e amor em Cristo
(Moreira Junior et al., 2023).

Uma das alteragbes mais significativas foi a simplificacdo do processo de
canonizag¢ao. Embora a canonizacao permaneca sendo um dos atos mais solenes da

Igreja, os procedimentos foram revisados com o objetivo de torna-los mais ageis e



51

acessiveis. A partir de 1983, com a promulgagao da Constituicdo Apostélica Divinus
Perfectionis Magister pelo Papa Jodo Paulo IlI, o processo passou a adotar uma
abordagem mais pastoral e menos juridica. Essa mudancga foi acompanhada por uma
descentralizacao das etapas iniciais, que passaram a ser conduzidas nas dioceses de
origem do candidato a santidade, antes de chegar ao Vaticano. O objetivo dessa
reforma era garantir maior envolvimento das comunidades locais no reconhecimento
da santidade, reforgando a ligagéo entre o santo e o povo (Silveira Siqueira, 2023).

Além disso, a nova abordagem deu maior atengédo ao testemunho de vida e a
coeréncia com os valores evangélicos, ampliando os critérios para o reconhecimento
da santidade. Embora a comprovagcao de milagres ainda seja necessaria para a
canonizagcdo formal, a Igreja passou a considerar outras formas de vivéncia
extraordinaria da fé, como o martirio social e o servigco aos pobres. Exemplos de
santos canonizados apés o Vaticano Il, como Sao Oscar Romero, ilustram essa
mudanca. Romero foi assassinado enquanto defendia os direitos humanos em El
Salvador, e sua canonizagao destacou a importancia do compromisso com a justica e
com a dignidade humana como expressao da santidade (Santos, 2020).

Outro aspecto importante foi a incorporagao de uma perspectiva mais global no
processo de canonizacgao, refletindo a universalidade da Igreja. Apés o Concilio, a
Igreja passou a reconhecer santos provenientes de culturas e contextos
historicamente marginalizados no cristianismo ocidental, como Africa, Asia e América
Latina. Essa mudanca foi acompanhada pela valorizagado de formas de expressio da
fé que refletissem as particularidades desses contextos culturais. A ampliacdo do
reconhecimento de figuras femininas na lista de canonizados também é notavel,
refletindo uma maior atengédo as contribuigbes das mulheres para a vida da Igreja.
Estudos como os de Gomes (2023) e Alves et al. (2022) destacam como essa nova
abordagem contribuiu para uma releitura do papel das mulheres na producédo de
santidade, reconhecendo suas historias de sofrimento e resisténcia como expressdes
auténticas de uma vida santa.

A liturgia também passou a desempenhar um papel fundamental nesse
processo, especialmente apds as reformas liturgicas do Vaticano Il. A celebragao dos
santos foi integrada de forma mais explicita na vida liturgica da Igreja, reforcando o
carater pastoral da canonizagao. A partir dessas reformas, os santos passaram a ser
apresentados como modelos préximos e acessiveis de vida crista, conectando sua

histéria a celebracao da Eucaristia e a vivéncia comunitaria. Segundo Martin (2022),



52

a liturgia se tornou um espaco privilegiado para celebrar a santidade, aproximando os
fieis dos santos e reforgcando o ideal de que todos sdo chamados a santidade.

Por fim, é importante ressaltar o impacto do processo de canonizagao
reformado na espiritualidade contemporanea. A Igreja buscou responder as
necessidades espirituais de uma sociedade em rapida transformacgao, oferecendo
exemplos de santidade que dialogassem com os desafios do mundo moderno. A
valorizagdo do compromisso com a justi¢ca social, a paz e o cuidado com a criagéo
reflete um esforgo da Igreja para conectar a santidade com questdes relevantes para
o contexto atual. A figura de santos modernos, como Madre Teresa de Calcuta e Joao
Paulo Il, evidencia essa nova abordagem, que enfatiza a proximidade dos santos com
as realidades cotidianas dos fiéis (Leal, 2021).

Portanto, o processo de canonizacdo poés-Vaticano Il representa uma
importante renovagdo no modo como a Igreja reconhece e celebra a santidade. A
énfase no chamado universal a santidade, a valorizacdo de contextos culturais
diversos e 0 compromisso com questdes sociais e espirituais contemporaneas
demonstram como a Igreja buscou, por meio da reforma desse processo, aproximar
os santos da vida do povo e reforcar o papel da santidade como expressédo da
presenca de Deus na humanidade. Essa renovagao continua sendo um reflexo do
espirito do Concilio Vaticano Il, que propds uma Igreja mais pastoral, dialogante e

inclusiva (Moreira Junior et al., 2023).



53

8. DISCUSSAO E RESULTADOS

A evolugao do conceito de santidade na Igreja Catolica, particularmente no pos-
Concilio Vaticano Il, € um tema multifacetado que exige uma analise detalhada das
transformacdes tanto teolégicas quanto pastorais que ocorreram na Igreja ao longo
do século XX. As mudancgas que surgiram apés o Concilio ndo apenas refletiram uma
nova compreensao da santidade, mas também alteraram profundamente os critérios
e 0 processo de canonizagado de santos, promovendo uma maior acessibilidade e
inclusdo. Esse movimento de renovagao teoldgica e pastoral visou atender a
crescente demanda por uma Igreja mais proxima dos fiéis e mais engajada com as
questdes do mundo contemporaneo. Assim, a santidade deixou de ser uma
caracteristica exclusiva de alguns poucos individuos extraordinarios para se tornar
uma meta universal, acessivel a todos os batizados, refletindo a vocagao crista de
todos os fiéis.

O Concilio Vaticano Il, realizado entre 1962 e 1965, foi um marco fundamental
para a Igreja Catolica, e suas reformas teoldgicas e pastorais reverberaram em
diversos aspectos da vida eclesial. O Concilio promoveu uma visdo renovada da
Igreja, ndo mais centrada exclusivamente em sua estrutura hierarquica e no
sacerdocio, mas numa comunidade de fiéis onde todos, de diferentes vocacgdes e
estados de vida, sdo chamados a santidade. Essa nova perspectiva ficou claramente
expressa no documento Lumen Gentium, onde foi estabelecido que a santidade n&o
€ uma meta exclusiva para religiosos ou clérigos, mas sim um chamado universal para
todos os cristdos. Assim, qualquer pessoa, seja ela leiga ou religiosa, pode alcangar
a santidade em sua vida cotidiana, através da vivéncia da fé e do cumprimento dos
mandamentos de Deus (Carli, 2021).

Essa mudanga paradigmatica na concepc¢ao de santidade teve implicagdes
diretas no processo de canonizagao, que se transformou para refletir essa nova viséo
da santidade. Antes do Concilio, 0 processo de canonizagao era um procedimento
longo, complexo e rigido, baseado em critérios estreitos, como a realizagdo de
milagres ou o martirio. A santidade estava associada a figuras extraordinarias da
histéria da Igreja, como martires ou fundadores de ordens religiosas, cujas vidas eram
tidas como modelos de virtude excepcional. A canonizagao de santos era, portanto,

um reconhecimento formal de uma vida completamente devotada a Deus, muitas



54

vezes vivida em contextos extraordinarios de sofrimento ou missdo. No entanto, o
Vaticano |l buscou democratizar o conceito de santidade, tornando-o mais acessivel
e integrado a realidade vivida pelos fiéis no dia a dia. Com isso, o processo de
canonizagao foi gradualmente reformado para incluir aqueles que viveram a santidade
em contextos mais comuns, refletindo a busca por uma Igreja mais inclusiva, que fosse
capaz de se conectar com as questdes sociais e espirituais contemporaneas (Moreira,
2020).

Com a introducdo de reformas importantes, como a constituicdo apostdlica
Divinus Perfectionis Magister de 1983, que simplificou o processo de canonizagao, as
etapas do procedimento se tornaram mais acessiveis e passaram a ser realizadas nas
dioceses locais, antes de seguir para o Vaticano. A proposta era tornar o processo de
canonizagdo mais transparente e menos burocratico, envolvendo diretamente as
comunidades locais, permitindo uma maior participacdo do povo de Deus na
identificacdo dos santos. Além disso, a nova regulamentacdo do processo de
canonizag¢ao abriu caminho para o reconhecimento de novos tipos de santidade, nao
apenas ligada a realizagdes extraordinarias, mas também a virtudes vividas no
cotidiano, no servigo aos pobres, na luta pela justica e no compromisso com o bem
comum (Silveira Siqueira, 2023).

Essa renovagao também refletiu uma valorizagdo das questbes sociais e
politicas, em uma tentativa de aproximar o conceito de santidade das realidades
vividas pelo povo. A Igreja, especialmente no periodo pds-Vaticano I, passou a adotar
um papel mais ativo no campo social e politico, considerando o servigo aos pobres e
marginalizados como uma forma auténtica de viver a santidade. A canonizacao de
figuras como Oscar Romero e outros defensores dos direitos humanos, como os
martires da El Salvador, ilustra essa nova énfase na santidade como um testemunho
de fé em contextos de sofrimento e opressao social. A vida de Romero, por exemplo,
reflete ndo s6 o martirio, mas também o compromisso com a justica e a dignidade
humana como uma expressao de santidade plenamente valida (Porsumato, 2020).

Além disso, o conceito de santidade foi recontextualizado no campo cultural,
com a valorizagao de figuras e praticas que antes eram marginalizadas na Igreja,
como as culturas néo ocidentais. Antes do Concilio, a maioria dos santos canonizados
eram homens de origem europeia, cujas histérias estavam fortemente vinculadas aos
modelos de santidade vigentes nas tradicdes monasticas e clérigos ocidentais. No

entanto, a partir do pés-Vaticano Il, a Igreja comecgou a expandir o reconhecimento de



95

santos de diferentes culturas e origens, buscando dar visibilidade a santos de outras
regides do mundo, como a Asia, Africa e América Latina, refletindo a diversidade e a
universalidade da Igreja. A canonizag&o de santos provenientes de contextos culturais
e histdricos distintos ampliou a compreensao da santidade, tornando-a uma meta
acessivel para todos os cristdos, independentemente de sua origem ou cultura. Isso
também se refletiu na presengca de pessoas canonizadas, como Santa Teresa de
Lisieux e Madre Teresa de Calcuta, figuras que representaram nao apenas a
santidade como um ideal religioso, mas também como um testemunho de fé em
contextos especificos de sofrimento e solidariedade. Essas mudancgas visam refletir
uma Igreja mais inclusiva e universal, que reconhece a santidade em diversas formas
e expressodes, integrando diferentes culturas e experiéncias de vida (Zugno, 2022).

Outra inovacdo importante foi a revalorizagdo do corpo e da experiéncia
humana no processo de santificagdo, um aspecto que esteve presente em muitas das
praticas religiosas ao longo da historia da Igreja, mas que foi profundamente revisitado
no periodo pos-Vaticano Il. Ao contrario de uma visdo puramente ascética e
desencarnada da santidade, que associava a virtude a renuncia ao corpo € aos
prazeres terrenos, a Igreja comecgou a integrar uma visao mais holistica da santidade,
reconhecendo a importancia do corpo e das realidades materiais na vivéncia da fé.
Nesse contexto, surgiram novas interpretagcdes sobre a santidade feminina, em
especial, em relacdo ao sofrimento corporal das mulheres. Estudo sobre as
hagiografias de mulheres, como as de Santa Teresa de Avila, evidenciam como o
corpo e o sofrimento foram reinterpretados na histéria da santidade, proporcionando
uma leitura mais inclusiva e sensivel ao sofrimento humano (Porsumato, 2020).

A liturgia também desempenhou um papel crucial no pds-Vaticano Il, na medida
em que passou a se tornar um espago mais acessivel e participativo para os fiéis,
enfatizando a importancia da santidade cotidiana. A reforma liturgica promovida pelo
Concilio buscou tornar os rituais e a celebragao da Eucaristia mais compreensiveis e
conectados com as realidades diarias dos fiéis. A Igreja deixou de ser vista como uma
instituicdo distante, marcada por uma linguagem eclesiastica complexa, e passou a
se aproximar das pessoas, com uma liturgia mais acessivel e comunitaria. A
santidade, portanto, passou a ser vivida de maneira mais concreta e cotidiana, e a
participagédo ativa dos leigos nos ritos e celebragdes foi incentivada (Carli, 2021).
Dessa forma, a experiéncia de santidade se tornou mais préxima, mais imersiva e

mais acessivel a todos os fiéis, pois a santidade n&o € mais vista como algo distante,



56

mas como um caminho a ser trilhado por todos no interior da Igreja, em todos os
aspectos da vida.

Portanto, a evolugao do conceito de santidade no periodo pds-Vaticano Il revela
uma profunda transformacédo na Igreja Catdlica, ndo apenas no processo de
canonizagao, mas também na maneira como a santidade é entendida, vivida e
celebrada. O conceito de santidade se tornou mais inclusivo, acessivel e préximo da
realidade cotidiana dos fiéis. A Igreja se tornou uma comunidade de fé que valoriza as
diversas expressodes de santidade, seja no campo social, politico, cultural ou espiritual.
Esse movimento de renovacéo reflete a tentativa da Igreja de se adaptar aos desafios
do mundo contemporaneo, mantendo sua fidelidade aos principios cristdos
fundamentais, mas respondendo as necessidades espirituais e pastorais dos fiéis, em

um mundo em constante mudancga (Silveira Siqueira, 2023).



o7

9. CONSIDERAGOES FINAIS

A evolucao do conceito de santidade na historia da Igreja reflete um movimento
continuo de adaptacdo as transformacgdes culturais, sociais e espirituais que
marcaram cada época, sem perder de vista os fundamentos essenciais da fé crista.
Desde os primordios do cristianismo, com os martires e confessores da era apostélica,
passando pela consolidagdo de modelos monasticos e pela riqueza das hagiografias
medievais, até alcancgar o espirito de renovagao pastoral concebido por Sdo Justino
Russolillo e promovido pelo Concilio Vaticano Il, a santidade permaneceu como um
ponto central na vida da Igreja e no testemunho cristdo no mundo. Essa continuidade,
contudo, ndo significa imobilidade; pelo contrario, evidencia uma capacidade de
didlogo e ressignificacdo que permitiu a Igreja articular a santidade de forma a
responder as demandas e desafios de cada contexto historico.

Com o Concilio Vaticano Il, a santidade foi redimensionada como um chamado
universal, abrindo-se para novos horizontes que valorizam nao apenas os aspectos
extraordinarios, mas também a vivéncia cotidiana da fé. Essa mudanca de perspectiva
trouxe consigo um novo vigor para a vida crista, promovendo um entendimento mais
inclusivo e acessivel da santidade. A partir disso, tornou-se evidente que a santidade
nao € privilégio de um seleto grupo de pessoas, mas uma vocagao que se manifesta
de diferentes formas, seja na vida familiar, no trabalho, no servigo a comunidade ou
no testemunho profético em contextos de sofrimento e injustica. Essa abordagem
amplia a identificacao dos fiéis com os santos, ao mesmo tempo que refor¢ca a missao
da Igreja de ser um sinal vivo do Reino de Deus no mundo.

O processo de canonizacio, especialmente apds as reformas promovidas por
Joao Paulo I, reflete essa abertura pastoral e a busca por maior proximidade com a
realidade dos fiéis. A descentralizacdo das etapas iniciais e a simplificacdo dos
procedimentos possibilitaram que o reconhecimento oficial da santidade fosse mais
agil e atento as realidades culturais e regionais. Além disso, a inclusdo de santos
provenientes de culturas ndo ocidentais e a valorizagdo da santidade feminina
demonstram o esforgo da Igreja em expressar sua universalidade e em reconhecer a
riqueza espiritual de suas diversas comunidades. Esses avangos, no entanto, nao
estdo isentos de tensdes, pois levantam questdes sobre a preservagao da

autenticidade e dos critérios teoldgicos que sustentam o processo de canonizagao.



58

Ainda assim, sdo expressdes de uma Igreja em dialogo consigo mesma e com o
mundo.

A santidade no contexto pds-Vaticano Il também aponta para a importancia de
integrar o espiritual e o social, unindo a vivéncia de fé com o compromisso com a
justica, a paz e a dignidade humana. Esse € um chamado especialmente relevante
em uma sociedade cada vez mais marcada pela desigualdade e pela indiferenca. A
figura de santos como S&o Oscar Romero e Santa Dulce dos Pobres exemplifica essa
integracdo, ao mostrar que a santidade se manifesta tanto na oragdo quanto no
servigo aos necessitados. Essa visdo amplia a compreensao da santidade como um
testemunho concreto do amor de Deus no mundo, encorajando os cristdos a
assumirem sua vocagao de maneira plena e comprometida.

Portanto, as consideracdes finais sobre a evolugao do conceito de santidade
evidenciam nao apenas a riqueza historica desse tema, mas também sua relevancia
contemporanea. A santidade, em sua diversidade de expressdes, permanece como
um sinal de esperanca e uma inspiracao para a humanidade, apontando para a
possibilidade de transformacéo pessoal e comunitaria a luz do Evangelho. A Igreja,
ao reconhecer e celebrar essa vocagao universal, reafirma sua missao de ser um
instrumento de santificacdo e de testemunhar a presenca viva de Cristo em meio as
complexidades do mundo atual. Dessa forma, o tema da santidade continua a ser um
eixo central na reflexdo teoldgica, pastoral e espiritual, convidando os cristdos a se
comprometerem com uma vida de amor, servigo e fidelidade, que seja, a0 mesmo
tempo, um reflexo da gléria de Deus e um caminho para a constru¢do de uma
sociedade mais justa e fraterna.

As perspectivas futuras para o estudo e vivéncia do conceito de santidade na
Igreja Catolica apontam para caminhos desafiadores e promissores, em um contexto
de profundas transformagdes sociais, culturais e espirituais. A compreensao da
santidade como um chamado universal, consolidada pelo Concilio Vaticano I,
continua a exigir uma reflexado teoldgica e pastoral que dialogue com os desafios do
mundo contemporaneo, sem perder de vista a riqueza da tradicao crista. Essa tarefa
requer um olhar atento as novas formas de espiritualidade, as demandas das
comunidades locais e a necessidade de maior inclusdo e representatividade nas
expressoes de santidade.

Um aspecto fundamental para o futuro € o aprofundamento da relagdo entre

santidade e justica social. Em um mundo marcado por desigualdades crescentes,



59

crises humanitarias e degradagao ambiental, a santidade precisa ser compreendida
como um compromisso com a transformacgao dessas realidades. O testemunho de
santos contemporaneos, como Santa Dulce dos Pobres e Sdo Oscar Romero, oferece
inspiracdo para uma espiritualidade que integra oragdo e acgdo, promovendo a
dignidade humana e a solidariedade. Assim, € provavel que a Igreja continue a
reconhecer como santos aqueles que, em meio as complexidades do mundo
moderno, viveram de forma exemplar os valores do Evangelho, especialmente em
contextos de sofrimento e exclusao.

Outra perspectiva futura é a valorizagao da diversidade cultural e regional na
vivéncia da santidade. Com o avanco da globalizacdo e o crescimento de
comunidades catdlicas em regides como a Africa, a Asia e a América Latina, a Igreja
tem a oportunidade de enriquecer sua compreensao da santidade com elementos
proprios dessas culturas. Essa diversidade ja é visivel nos processos de canonizagao
mais recentes, mas pode ser ampliada a medida que a Igreja fortalega seu dialogo
com as tradicdes locais e reconhecga a santidade em contextos que, historicamente,
receberam menos atencdo. Isso também implica uma reflexdo sobre os critérios de
santidade, que precisam ser flexiveis o suficiente para acolher diferentes expressoes
de fé, sem comprometer a universalidade dos valores cristaos.

Além disso, 0 avancgo das ciéncias humanas e sociais pode contribuir para uma
compreensao mais aprofundada do papel historico e sociocultural da santidade.
Pesquisas sobre hagiografia, espiritualidade laical e a relagdo entre corpo e santidade,
por exemplo, tém o potencial de iluminar aspectos até entdo pouco explorados da
experiéncia crista. A interdisciplinaridade, nesse sentido, sera um recurso valioso para
articular tradigdes teoldgicas e realidades contemporaneas, ampliando o horizonte da
reflexdo sobre a santidade.

No campo pastoral, uma das principais perspectivas € a educagao para a
santidade como parte da formagado cristd. Em uma sociedade que valoriza a
individualidade e o imediatismo, ha um grande desafio em apresentar a santidade
como um caminho de vida atraente e acessivel, especialmente para as novas
geragoes. Isso requer métodos inovadores de catequese e evangelizagdo, que
integrem as tecnologias digitais e valorizem o protagonismo dos leigos. A Igreja pode
investir em programas que demonstrem como a santidade pode ser vivida no
cotidiano, seja no ambito familiar, profissional ou comunitario, fortalecendo assim a

ideia de que todos sdo chamados a participar dessa vocagao universal.



60

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALCANTARA, Thamires, D. et al. Hagiografia como legitimagao da santidade do
apostolo Valdemiro Santiago de Oliveira (1996-1998). 2020.

ALMEIDA, Tiago. Histéria do Pentecostalismo Brasileiro: origem, crescimento e
expansao. Rev. Estud. Pentecostais Assembleianos, v. 8, 2021.

ALVES, Daniele R.; SARAIVA PAIVA, Antonio C.; DE SOUSA, Kelyane S. As "Santas
do Povo" no Ceara: A relagdo entre corpo em sofrimento e producao de
santidade, a partir de um olhar de género. Rev. Temporis [A¢ao], v. 22, n. 2, 2022.

ARAGAO, Gilbraz. O dom do dialogo. Fronteiras-Rev. Teol. da Unicap, v. 4, n. 2, p.
508-532, 2021.

AZEVEDO, David J. S. Do ideal ao real na vocagao laical matrimonial a santidade:
O casal Franz e Fransizka Jagerstatter. 2024. Dissertagdo de Mestrado.
Universidade Catdlica Portuguesa (Portugal).

BOFF, Leonardo. Igreja: carisma e poder: ensaios de eclesiologia militante.
Editora Vozes, 2022.

CAIXETA, Vinicius. Direito Canonico e Direito de Familia. 2020.

CARLI, Vitoria B. A. De. A espiritualidade laical e sua indole secular a luz do
concilio ecuménico Vaticano Il: a santidade no cotidiano. 2021.

DA SILVEIRA SIQUEIRA, Fabio. Resumos das Dissertagoes defendidas em 2022.
Pesquisas em Teologia, v. 6, n. 12, p. 398-417, 2023.

DE CARLI, Vitoria B. A. Espiritualidade Laical: a Santidade no cotidiano. Editora
da PUCRS, 2022.

DE OLIVEIRA, Jordana C. G.; JUNIOR, Joao F. A presenc¢a dos evangélicos no
cenario politico brasileiro. Reflexao, 2022.

DE PINHO FALCAO, Nuno. Entre claustro e catedra: Sdo Lourencgo Justiniano e
as transformagdes de um modelo de santidade. Via Spiritus: Rev. Histéria
Espiritualidade e Sentimento Religioso, n. 28, 2021.

DE SA BRANDAO, Marcella. Relagdes de poder e género: reflexdes a partir da
escrita de Madre Teresa de Jesus. Nos impérios ibéricos. Séculos XVI-XIX, p. 14,
2024.

DIAS, Julio C. T. Santos Cosme e Damido: caminhos de uma devocg¢ao. Editora
Dialética, 2022.

DURAES, Jodo. Entre a Bética e a Galécia: a construcio da meméria de S.
Torcato de Guimaraes nos séculos XVI-XVIIl. eHumanista: J. Iberian Stud., n. 48, p.
191-208, 2021.



61

GOMES, Rute S. R. A santidade feminina no Portugal medieval: os usos do
corpo. 2023. Tese de Doutorado.

GROSSEGESSE, Orlando. A Santidade como problema discursivo — de A reliquia
as lendas de Santos. Rev. Varia Escrita, n. 04, p. 139-154.

LEAL, Luis. A Piedade nao é piegas”. Padre Américo Monteiro de Aguiar: entre a
autodiegese e uma “hagiografia incarnada”. Via Spiritus: Rev. Historia
Espiritualidade e Sentimento Religioso, n. 27, p. 113-147, 2021.

MALHEIRQOS, Isaac; BOECHAT, Davi. A comunhao das sociedades metodistas:
uma resposta a atomizagao da fé crista. Kerygma, v. 18, n. 1, p. e1604-e1604, 2023.

MARTIN, Julian L. A liturgia da Igreja: teologia, histéria, espiritualidade e
pastoral. Editora Vozes, 2022.

MOREIRA JUNIOR, Rogério et al. Repensar a pregacgio: as implicacdes para o
anuncio da palavra em uma igreja pés-pandemia. 2023.

MOREIRA, Alexandre M. T. A Santidade: porta do Céu, calendario da vida: o
Ministério Episcopal da Santidade em D. Anténio Francisco dos Santos: 2006-
2017. 2020. Tese de Doutorado.

NETO, Carlos C. Cristianismo e revolugao: uma leitura do romance Directa, de
Nuno Braganca, a luz do conceito de evolugao de Teilhard de Chardin.
Teoliteraria, v. 12, n. 26, p. 31-52, 2022.

PORSUMATO, Camila B. Corpo e santidade na hagiografia dominicana do século
Xlll: a Legenda aurea de Jacopo de Varazze (a 1298). 2020. Tese de Doutorado.
Universidade de Sao Paulo.

RUSSOLILLO, Giustino. Opera Omnia, Vol 25. 2012. Edizioni Vocazioniste.
RUSSOLILLO, Giustino. Opera Omnia, Vol 26. 2012. Edizioni Vocazioniste.

SANTOS, Fernanda. O martirio no contexto da Companhia de Jesus: a parénese
do padre Anténio Vieira. 2020. ,

SILVA, Claudio J. da et al. A doutrina da Assembleia de Deus acerca da relagao
sexual antes do casamento: as perspectivas de adolescentes da Igreja
Assembleia de Deus no tocante a experiéncia sexual. 2022.

SILVA, Tatiana O. da et al. “Martir da pureza, heroina da castidade”: a construgao
da santidade de Benigna Cardoso em Santana do Cariri/CE-(1941-2022). 2023.

SJ, Washington P. O contexto litirgico sacramental da Igreja em sua evolugao
histérica. Paulus Editora, 2022.

SOUZA, Jonas L. de et al. O evangelho social e a contextualizagdao do Reino de
Deus como fator de salvagao da ordem social. 2023.



62

ZUGNO, Vanildo Luiz. As vagas do Espirito na Histéria da Igreja. Fronteiras-Rev.
Teol. da Unicap, v. 5, n. 2, p. 256-279, 2022.



