
 

 

 

 

 

 

Bruno Fernandes Carvalho 

 

 

A COMUNICAÇÃO COMO EIXO FORMATIVO DO 

PRESBÍTERO: DA REVELAÇÃO AO MAGISTÉRIO 

CONTEMPORÂNEO E À PRÁXIS EVANGELIZADORA 

 

 

 

 

 

MONOGRAFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro, 

Junho de 2025



 

 

 

 

 

Bruno Fernandes Carvalho 

 

 

A Comunicação como Eixo Formativo do Presbítero: Da 

Revelação ao Magistério Contemporâneo e à Práxis 

Evangelizadora 

 

Monografia apresentada à Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro, como 
requisito parcial para obtenção do grau de 
Bacharel em Teologia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Pe. Fábio Luiz de Souza 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rio de Janeiro, junho de 2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

Bruno Fernandes Carvalho 

 

A Comunicação como Eixo Formativo do Presbítero: Da 

Revelação ao Magistério Contemporâneo e à Práxis 

Evangelizadora 

 

 

Monografia apresentada junto ao 
Departamento de Teologia da PUC-Rio, 
como requisito parcial para obtenção do 
grau de Bacharel em Teologia. 

 

 

______________________________________________ 
 Prof. Dr. Pe. Fábio Luiz de Souza 

 
 
 

______________________________________________ 
Leitor 

 

 

 

Nota: _____; ____________________________ (por extenso) 

 
 

 

Rio de Janeiro, 24 de junho de 2025



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esse trabalho ao Senhor e Rei de todo o universo, nosso Senhor Jesus 

Cristo, e ao meu avô Geraldo Samuel Fernandes 



 

 

Agradecimentos 

 

Agradeço primeiramente a Deus, fonte de toda vocação e sabedoria, que, em sua 

infinita misericórdia, sustentou-me nas dificuldades, fortaleceu-me nas limitações 

e conduziu-me no caminho da realização deste trabalho. À sempre e bem-

aventurada Santíssima Virgem Maria, Mãe da Igreja e minha Mãe, e a São José, seu 

castíssimo esposo, por sua constante intercessão materna e protetora. 

Uno minha gratidão aos santos que me acompanham como intercessores celestes: a 

São Tomás de Aquino, mestre da teologia; a São Tiago Maior, patrono do meu 

caminho apostólico; a São Padre Pio, exemplo de vida sacerdotal e de entrega total; 

e, de modo especial, a São Francisco Xavier, missionário incansável do Evangelho, 

e São Felipe Neri, modelo de alegria e zelo pastoral, cuja intercessão confio nesta 

caminhada vocacional. 

Ao Seminário Arquidiocesano de São José, expresso minha gratidão ao seu 

Arcebispo, o Eminentíssimo Cardeal Dom Orani João Tempesta; ao seu Reitor, o 

Cônego Jorge André Pimentel Gouvêa; a todos os formadores, que com sabedoria 

e dedicação zelam por nossa formação; ao diretor espiritual da casa e a cada um dos 

meus irmãos seminaristas, especialmente aos que comigo partilham a mesma turma, 

pelo apoio, fraternidade e amizade ao longo destes anos. 

De modo muito especial, agradeço ao meu orientador, o Reverendíssimo Prof. Dr. 

Pe. Fábio Luiz de Souza, por sua disponibilidade, orientações durante a elaboração 

desta monografia, que tanto contribuíram para o amadurecimento deste trabalho. 

Expresso ainda minha profunda gratidão ao meu diretor espiritual, Pe. Marcus 

Vinicius Brito de Macedo, que sempre esteve ao meu lado como pai espiritual e 

amigo, oferecendo conselhos, apoio e orações, ajudando-me a perseverar nos 

estudos e, sobretudo, a manter viva a chama inicial da minha vocação, mesmo nos 

momentos de cansaço e provação espiritual. 

Com particular apreço, agradeço ao Pe. Arnaldo Rodrigues da Silva, com quem 

colaboro pastoralmente e de quem recebi não apenas apoio, mas também inspiração 

para refletir sobre a comunicação na vida e no ministério do presbítero. Seu 

testemunho sacerdotal e sua dedicação à missão da Igreja foram elementos 

significativos que motivaram a escolha e o desenvolvimento deste trabalho. 

Dirijo também um sincero agradecimento à Giselle Nogueira, bibliotecária do 

Seminário, pela valiosa assistência na pesquisa bibliográfica e no auxílio técnico 

durante a formatação final desta monografia, cuja colaboração foi imprescindível 

para a conclusão deste trabalho. 

Por fim, agradeço aos meus pais, minha irmã e a toda minha família, cujo amor, 

incentivo e presença constante foram fundamentais durante toda a minha formação 

acadêmica e vocacional. 

A todos, minha sincera gratidão e oração. 

  



 

 

Resumo 

O trabalho de pesquisa “A Comunicação como Eixo Formativo do Presbítero: 

Da Revelação ao Magistério Contemporâneo e à Práxis Evangelizadora", 

investiga a centralidade da comunicação na formação e no ministério do presbítero 

na Igreja Católica. Parte-se da comunicação divina manifestada na Revelação e 

culminada em Jesus Cristo, o Verbo Encarnado, modelo paradigmático da ação 

comunicativa da Igreja. Diante disso, busca-se responder: de que modo a 

comunicação, fundamentada na Revelação, sistematizada pelo Magistério e exigida 

pela missão evangelizadora, constitui um eixo essencial da formação e da 

identidade do presbítero na contemporaneidade? O percurso da pesquisa abrange a 

tradição bíblica, os documentos do Magistério desde o Concílio Vaticano II até 

orientações recentes como Communio et Progressio e Aetatis Novae, que reforçam 

a comunicação como espaço de comunhão e encontro. A formação presbiteral é 

analisada como processo integral que atravessa as dimensões humana, espiritual, 

intelectual e pastoral, conforme a Pastores Dabo Vobis, o Diretório para o 

Ministério e a Vida dos Presbíteros e a Ratio Fundamentalis Institutionis 

Sacerdotalis. Por fim, reflete-se sobre a práxis comunicativa do presbítero na era 

digital, à luz das exortações Verbum Domini, Evangelii Gaudium e Christus Vivit, 

apontando a urgência de uma comunicação que vá além da transmissão de 

conteúdos e favoreça o testemunho relacional, missionário e transformador. 

 

 

Palavras-chave 

Presbítero; Comunicação; Formação; Revelação; Igreja; Evangelização. 

 

  



 

 

Abstract 

 

The research work "Communication as a Formative Axis of the Presbyter: 

From Revelation to Contemporary Magisterium and Evangelizing Praxis" 

investigates the centrality of communication in the formation and ministry of the 

presbyter in the Catholic Church. It begins with the divine communication 

manifested in Revelation and culminated in Jesus Christ, the Incarnate Word, the 

paradigmatic model of the Church's communicative action. In light of this, it seeks 

to answer: how does communication, grounded in Revelation, systematized by the 

Magisterium, and demanded by the evangelizing mission, constitute an essential 

axis of the presbyter’s formation and identity in contemporary times? The research 

journey encompasses the biblical tradition and the documents of the Magisterium 

from the Second Vatican Council to recent guidelines such as Communio et 

Progressio and Aetatis Novae, which reinforce communication as a space of 

communion and encounter. Presbyteral formation is analyzed as an integral process 

that traverses the human, spiritual, intellectual, and pastoral dimensions, in 

accordance with Pastores Dabo Vobis, the Directory for the Ministry and Life of 

Priests, and the Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis. Finally, it reflects 

on the communicative praxis of the presbyter in the digital age, in light of the 

exhortations Verbum Domini, Evangelii Gaudium, and Christus Vivit, pointing to 

the urgency of a communication that goes beyond the mere transmission of content 

and fosters relational, missionary, and transformative witness. 

 

 

Keywords 

Presbyter; Communication; Formation; Revelation; Church; Evangelization. 

  



 

 

Sumário 

 

1 Introdução 10 

2 Fundamentos Teológicos da Comunicação 13 

2.1 Deus que se Revela: Comunicação na Tradição Bíblica 13 

2.2 Jesus Cristo, o Verbo Encarnado: Modelo de Comunicação 17 

2.3 A comunicação na origem da missão da Igreja 20 

3 Magistério, Formação Presbiteral e Configuração Comunicativa 25 

3.1 Magistério da Igreja sobre a Comunicação 25 

3.2 Comunicação e Formação Presbiteral: Itinerário no Processo Formativo 30 

3.3 Configuração ao Verbo Comunicador: O Agir Comunicativo do Presbítero 33 

4 A Práxis Comunicativa do Presbítero 39 

4.1 Evangelização: Palavra e Testemunho 39 

4.2 Liturgia: Comunicação no Mistério 42 

4.3 O Presbítero e sua Presença Pastoral na Era Digital 45 

5 Conclusão 52 

6 Referências bibliográficas 58 

  



 

 

Lista de abreviaturas 

 

CEC   Catechismus catholicae ecclesiae 

CP   Communio et Progressio 

CV  Christus Vivit 

DAp   Documento de Aparecida 

DV   Dei Verbum 

EG   Evangelii Gaudium 

EN   Evangelii Nuntiadi 

GS   Gaudium et Spes 

IM   Inter Mirifica 

LG   Lumen Gentium 

MD   Mediator Dei 

PDV   Pastore dabo Vobis 

PO   Presbyterorum Ordinis 

SC   Sacrosanctum Concilium 

VD   Verbum Domini 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pois não podemos, nós, deixar de falar das coisas que vimos e ouvimos. 

At 4,20 



10 

 

1  
Introdução 

Em um mundo cada vez mais interconectado e complexo, a capacidade de 

comunicar-se eficazmente emerge não apenas como uma habilidade desejável, mas 

como um pilar fundamental para a vivência do sacerdócio e para a missão 

evangelizadora. A comunicação, em sua essência teológica, não é meramente um 

processo de transmissão de informações, mas uma dinâmica intrínseca à própria 

natureza de Deus, que se revela e se doa em um constante diálogo com a 

humanidade. Este estudo busca, portanto, traçar um percurso que parte da 

compreensão da comunicação divina, manifestada na Revelação, passa pela sua 

sistematização e interpretação no Magistério da Igreja, e culmina na práxis concreta 

do presbítero no cenário contemporâneo.  

No 2° reside na compreensão da comunicação como um atributo divino, 

intrínseco à própria essência de Deus. A Sagrada Escritura, desde os seus 

primórdios, atesta um Deus que se revela e se comunica de forma contínua e 

progressiva, estabelecendo um diálogo de amor com a humanidade. A criação, por 

si só, já é um ato comunicativo de um Deus que, por amor e livre vontade, confere 

existência e sentido a tudo o que existe. Cada elemento da criação, é um sinal da 

Palavra criadora de Deus, um convite à contemplação e ao reconhecimento da sua 

presença atuante no mundo. Essa comunicação primordial, que se manifesta na 

ordem e na beleza do universo, é a primeira evidência do desejo divino de 

estabelecer uma relação com o ser humano. No Antigo Testamento, essa 

comunicação divina se desdobra em diversos eventos salvíficos, alianças e palavras 

atrevés das profecias. Deus não apenas fala, mas age na história, revelando-se por 

meio de intervenções concretas na vida do seu povo. A culminância dessa 

autocomunicação divina se dá na pessoa de Jesus Cristo, o Verbo Encarnado. Nele, 

a comunicação atinge sua forma mais perfeita e encarnada, pois Jesus não apenas 

fala de Deus, mas é a própria Palavra de Deus feita carne. Sua vida, os gestos, as 

parábolas e, sobretudo, o mistério pascal de Cristo – sua paixão, morte e 

ressurreição – são a expressão máxima da comunicação divina que salva e 

transforma. Jesus Cristo é o modelo para toda a ação comunicativa da Igreja e, 

consequentemente, do presbítero.  

 



11 

 

No 3° demostra que ao longo de sua história, a Igreja tem se debruçado sobre 

a questão da comunicação, buscando compreender e sistematizar seu papel na 

transmissão da fé e na evangelização. Um marco decisivo na compreensão da 

comunicação pela Igreja foi o Concílio Vaticano II, com a promulgação da 

Constituição Dogmática Dei Verbum e do Decreto Inter Mirifica. A Dei Verbum 

sublinha que Deus se comunica com a humanidade de modo vivo e eficaz através 

da Sagrada Escritura e da Tradição. O Inter Mirifica foi o primeiro documento 

conciliar a abordar especificamente os meios de comunicação social, 

reconhecendo-os como um novo modo de evangelizar. A Instrução Pastoral 

Communio et Progressio aprofundou essa reflexão, e a Aetatis Novae abordou a 

revolução provocada pelos meios de comunicação de massa, reafirmando a 

necessidade de a Igreja fazer uso consciente e eficaz dos novos meios para cumprir 

sua missão evangelizadora. Esses documentos magisteriais demonstram uma 

crescente consciência da Igreja sobre a importância de uma comunicação que não 

se restringe à mera transmissão doutrinal, mas que seja capaz de gerar comunhão, 

diálogo e encontro, adaptando-se às linguagens e realidades do tempo presente.  

Nesse contexto de uma Igreja que se compreende cada vez mais como 

comunicadora, a formação do presbítero assume um papel crucial. A comunicação 

não pode ser vista como um apêndice ou uma habilidade secundária na formação 

sacerdotal, mas como um eixo formativo que perpassa todas as dimensões: humana, 

espiritual, intelectual e pastoral. A Exortação Apostólica Pastores Dabo Vobis, do 

Papa João Paulo II, é um documento para a formação presbiteral, onde enfatizando 

a necessidade de uma formação integral, intrinsecamente ligada à capacidade de 

comunicação. O Diretório para o Ministério e a Vida dos Presbíteros e a Ratio 

Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis também reforçam a importância da 

comunicação na formação e no ministério presbiteral, sublinhando a necessidade 

de os futuros presbíteros desenvolverem habilidades comunicativas que lhes 

permitam dialogar com o mundo contemporâneo e anunciar o Evangelho de forma 

clara e cativante. A Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, em particular, 

destaca a importância de uma formação que prepare os candidatos ao sacerdócio 

para os desafios da evangelização na cultura digital, incentivando o uso ético e 

pastoral dos meios de comunicação social.  

Finalmente, no 4° capítulo esta pesquisa explorará a práxis evangelizadora do 

presbítero no cenário atual, com foco na comunicação como ferramenta essencial 



12 

 

para a missão. A presença do presbítero na era digital, por exemplo, exige uma nova 

abordagem comunicativa, que vá além da mera transmissão de conteúdo e que seja 

capaz de estabelecer relações significativas no ambiente virtual. A Exortação 

Apostólica Verbum Domini, de Bento XVI, ressalta a importância da comunicação 

da Palavra em todas as suas formas. A Evangelii Gaudium, do Papa Francisco, é um 

convite à alegria do Evangelho e à renovação da ação evangelizadora da Igreja, 

insistindo na necessidade de uma Igreja em saída, que se comunica de forma 

incisiva e relevante. A Exortação Apostólica Christus Vivit, também do Papa 

Francisco, direcionada aos jovens, aborda a comunicação de forma particular no 

contexto da evangelização das novas gerações, reconhecendo a importância das 

redes sociais e dos ambientes digitais. Em suma, a comunicação, em suas múltiplas 

facetas, desde a Revelação divina até a práxis evangelizadora na era digital, 

constitui o cerne da formação e do ministério do presbítero. A compreensão 

aprofundada de sua dimensão teológica, a assimilação dos ensinamentos do 

Magistério e o desenvolvimento de habilidades comunicativas eficazes são 

imperativos para que o presbítero possa cumprir sua missão de anunciar o 

Evangelho e construir o Reino de Deus no mundo contemporâneo. Este trabalho, 

ao explorar essas dimensões, espera contribuir para uma reflexão mais ampla sobre 

a formação presbiteral e a urgência de uma comunicação que seja verdadeiramente 

evangelizadora e transformadora. 

  



13 

 

2  
Fundamentos Teológicos da Comunicação 

2.1  
Deus que se Revela: Comunicação na Tradição Bíblica 

Deus, por livre vontade e por amor à criação, quis, de forma gratuita, 

comunicar-se a toda a humanidade. A sua autocomunicação é um dom, uma graça 

concedida a todos que se abrem para a sua Revelação na história. A comunicação 

de Deus não é um simples ato informativo, mas sim verdadeiramente comunicativo, 

pelo qual Deus se dá a conhecer a si mesmo. Esse comunicar, por meio da 

Revelação é uma dinâmica amorosa, em que Deus se revela para que o homem, 

criado à sua imagem e semelhança (Gn 1,27), possa participar da sua vida divina. 

Desde os tempos antigos, Ele falou aos nossos pais pelos profetas e, nestes últimos 

tempos, falou-nos por seu Filho (Hb 1,1-2), tornando-se próximo e acessível. 

Assim, a Revelação é expressão do desejo divino de comunhão, e sua comunicação 

é sempre um ato de amor que convida o ser humano a um encontro transformador 

com o Deus vivo. 

Para o cristianismo, essa Revelação atinge sua plenitude em Jesus Cristo, o 

Deus encarnado, que assume a condição humana e intervém diretamente na história 

do homem. Cardeal Müller define Revelação como uma ação salvífica de Deus na 

história, manifestada progressivamente no Antigo e Novo Testamento e culminando 

em Jesus Cristo, o Verbo encarnado, em quem Deus se revela plenamente como 

mistério de amor trinitário: Pai, Filho e Espírito Santo. Essa Revelação não é apenas 

informativa, mas profundamente comunicativa e relacional, pois Deus se dá a 

conhecer e se doa em pessoa para salvar:  

Revelação é a designação sintetizadora da ação salvífica de Deus na história, 

testificada no Antigo Testamento e no Novo Testamento, que tem seu ponto alto no 

acontecimento de Cristo. A revelação de Jesus Cristo abre ao crente o conhecimento 

da realidade de Deus como mistério do amor que é o próprio Deus Pai, Filho e 

Espírito Santo.1 

Essa compreensão é reforçada pelo ensinamento da Constituição Dogmática 

Dei Verbum no número 2, que destaca que Deus, em sua iniciativa amorosa, 

comunica-se para que o ser humano seja introduzido na comunhão trinitária. A 

 
1 MÜLLER, G. L., Dogmática Católica: teoria e prática da teologia, p. 48. 

 



14 

 

Revelação, portanto, é um dom que visa à participação do homem na vida divina, e 

se realiza plenamente em Jesus Cristo, o Verbo encarnado2.  Essa participação na 

comunicação divina não se trata de uma ideologia concebida pelo ser humano, mas 

constitui uma autocomunicação de Deus, que adquire pleno significado com o 

mistério da Encarnação. Nela, Deus se manifesta de forma pessoal, histórica e, ao 

mesmo tempo, cósmica, revelando-se no âmbito da criação sem, no entanto, perder 

sua transcendência invisível. Desse modo, o ser humano é chamado a participar da 

natureza divina, o que confere à sua existência uma dimensão escatológica.3 

Embora a razão humana seja capaz de alcançar certo conhecimento de Deus, é 

somente por meio da Revelação pessoal que o homem pode conhecer os desígnios 

de sua salvação, isto é, as verdades que Deus, por iniciativa livre, quis comunicar à 

humanidade.4  

Essa Revelação é transmitida na história por meios concretos. A Dei Verbum 

explicita que essa comunicação de Deus à humanidade se perpetua de modo vivo e 

eficaz através da Sagrada Escritura e da Tradição oral viva da Igreja. Deus, ao 

revelar-se, não apenas falou de uma vez por todas, mas continua falando por meio 

desses dois canais inseparáveis. Como afirma o mesmo documento conciliar:  

Isto foi realizado com fidelidade, tanto pelos Apóstolos que, na sua pregação oral, 

exemplos e instituições, transmitiram aquilo que tinham recebido dos lábios, trato e 

obras de Cristo, e o que tinham aprendido por inspiração do Espírito Santo, como 

por aqueles Apóstolos e varões apostólicos que, sob a inspiração do mesmo Espírito 

Santo, escreveram a mensagem da salvação. [...] esta sagrada Tradição e a Sagrada 

Escritura dos dois Testamentos são como um espelho no qual a Igreja peregrina na 

 
2 “Aprouve a Deus. na sua bondade e sabedoria, revelar-se a Si mesmo e dar a conhecer o mistério 

da sua vontade (cfr. Ef. 1,9), segundo o qual os homens, por meio de Cristo, Verbo encarnado, têm 

acesso ao Pai no Espírito Santo e se tornam participantes da natureza divina (cfr. Ef. 2,18; 2 Ped. 

1,4). Em virtude desta revelação, Deus invisível (cfr. Col. 1,15; 1 Tim. 1,17), na riqueza do seu amor 

fala aos homens como amigos (cfr. Ex. 33, 11; Jo. 15,1415) e convive com eles (cfr. Bar. 3,38), para 

os convidar e admitir à comunhão com Ele. Esta «economia» da revelação realiza-se por meio de 

acções e palavras ìntimamente relacionadas entre si, de tal maneira que as obras, realizadas por Deus 

na história da salvação, manifestam e confirmam a doutrina e as realidades significadas pelas 

palavras; e as palavras, por sua vez, declaram as obras e esclarecem o mistério nelas contido. Porém, 

a verdade profunda tanto a respeito de Deus como a respeito da salvação dos homens, manifesta-se-

nos, por esta revelação, em Cristo, que é, simultâneamente, o mediador e a plenitude de toda a 

revelação (2).”. DV 2.  
3 PIAZZA, W., A Revelação Cristã na Constituição Dogmática Dei Verbum, p. 40. 
4 “Pela revelação divina quis Deus manifestar e comunicar-se a Si mesmo e os decretos eternos da 

Sua vontade a respeito da salvação dos homens, «para os fazer participar dos bens divinos, que 

superam absolutamente a capacidade da inteligência humana» (6). O sagrado Concílio professa que 

Deus, princípio e fim de todas as coisas, se pode conhecer com certeza pela luz natural da razão a 

partir das criaturas» (cfr. Rom. 1,20); mas ensina também que deve atribuir-se à Sua revelação 

«poderem todos os homens conhecer com facilidade, firme certeza e sem mistura de erro aquilo que 

nas coisas divinas não é inacessível à razão humana, mesmo na presente condição do género 

humano» (7).” DV 6.  



15 

 

terra contempla a Deus, de quem tudo recebe, até ser conduzida a vê-lo face a face 

tal qual Ele é.5 

Nisso consiste a autocomunicação divina, plena em Cristo, que se prolonga 

na história por meio da Sagrada Tradição e da Sagrada Escritura.6 Ambas procedem 

da mesma fonte divina, comunicando a Palavra de Deus de modo inseparável: a 

Escritura como Palavra inspirada e a Tradição como sua transmissão viva na Igreja. 

A Revelação, portanto, não se encerra com os textos sagrados, mas permanece viva 

na fé transmitida pelos Apóstolos e preservada sob a ação do Espírito Santo. 

Libanio, ao comentar sobre a revelação, destaca que o cristianismo é justamente 

uma religião de revelação, sem a qual não deixamos os dados na nossa fé. Essa 

Revelação se manifesta ao longo da história, na qual Deus fala na criação, depois 

aos patriarcas, aos profetas e, por fim, até plenitude em seu Filho. Essa comunicação 

foi transmitida até os dias atuais por meio da Tradição oral e dos textos sagrados:  

O cristianismo é uma religião da revelação e do livro. Fundamenta-se na 

manifestação de Deus na história, através do povo de Israel e, de maneira a última e 

definitiva em Jesus Cristo. Este dado revelado foi transmitido oralmente e 

consignado por escrito por uma comunidade que reconheceu nesta tradição e escritos 

uma comunicação única e original de Deus.7 

Nesse contexto, compreende-se que a Sagrada Escritura ocupa um lugar 

singular como norma viva e permanente da fé da Igreja, pois nela se encontra o 

testemunho inspirado da autocomunicação de Deus. Como afirma Karl Rahner, “a 

Escritura é a objetivação normativa para nós da Igreja da era apostólica [...] Por isso 

essa Escritura possui o caráter e as peculiaridades próprios desta Igreja em sua 

relação com os tempos futuros da Igreja”8. 

A normatividade da Sagrada Escritura somente pode ser compreendida 

plenamente em sua íntima relação com a Tradição viva da Igreja, de onde provém 

e com a qual permanece em contínuo diálogo. Tal unidade orgânica requer a 

mediação do Magistério, cuja missão é interpretar autenticamente a Palavra de 

Deus.9 Dessa maneira, a Revelação divina continua viva e operante na Igreja por 

meio da ação convergente da Escritura, da Tradição e do Magistério, garantindo sua 

fiel transmissão e atualizada ao longo da história. Essa dinâmica é fundamental para 

 
5 DV 7. 
6 DV 9.  
7 LIBÂNIO, J. B., Teologia da Revelação a partir da Modernidade, p. 17. 
8 RAHNER, K., Curso fundamental da fé: introdução ao conceito de cristianismo, p. 432-433. 
9 DV 10. 



16 

 

reconhecer que a Revelação se realiza concretamente na história da salvação, tal 

como narrada nas Escrituras, nas quais Deus age de modo progressivo, revelando-

se por meio de eventos e palavras que culminam na pessoa de Jesus Cristo.10  

A Revelação, como é possível notar, constitui uma iniciativa pedagógica e 

amorosa de Deus, mediante a qual Ele se comunica, e o ser humano responde em 

liberdade e fé.11 Deus cria conferindo existência a todas as coisas; pela sua Palavra 

(Dabar), temos o relato da criação, no início do livro do Gênesis, onde vemos que 

a comunicação de Deus gera vida.12 A comunicação, embora mediada por 

instrumentos humanos, carrega em si a iniciativa divina para que o Seu amor e Sua 

salvação sejam alcançados. Essa comunicação assume os elementos culturais e 

linguísticos do povo de Israel para comunicar sua vontade e preparar o coração 

humano para a plenitude da revelação em Cristo.13 Deus se revela por meio de 

eventos, promessas, alianças e palavras pronunciadas pelos profetas, de modo 

progressivo e histórico — dinâmica que se manifesta claramente no contexto do 

Antigo Testamento. 

Nos relatos veterotestamentários, percebe-se que Deus, em todos os tempos e 

por diversas formas, busca comunicar-se com o seu povo — seja para revelar 

preceitos, instituir leis ou transmitir profecias — resultando numa comunicação 

contínua e progressiva dentro da economia da salvação14. Com Abraão, por 

exemplo, Deus se comunica por meio de um chamado que inaugura a história da 

aliança (Gn 12,1-3). Com Jacó, essa comunicação ocorre por meio do sonho em 

Betel (Gn 28,12-15). A vocação de Moisés diante da sarça ardente revela a 

compaixão e missão divina (Ex 3,4-10). No Sinai, Deus entrega os mandamentos 

por meio de Moisés (Ex 19,9-20). Em Dt 30,11-14, a Palavra torna-se próxima e 

 
10 ALTEMEYER JR., F.; BOMBONATTO, V. I., Teologia e Comunicação: Corpo, Palavra e 

Interfaces Cibernéticas, p. 106-107. 
11 “A revelação em seu conhecimento se baseia, portanto, em uma dupla mediação: a partir de Deus, 

quando sua imediatez acontece na mediação histórica; e a partir do ser humano, quando, por meio 

da mediação realizada pelo próprio Deus, pode alcançar a imediatez de Deus como pessoa.”. 

MÜLLER, G. L., Dogmática Católica: teoria e prática da teologia, p. 48. 
12 “Na criação a palavra pronunciada é também uma intervenção. Deus fala intervém o caos, 

organizou e chama os seres a existência tirando os Do Nada. E os seres recebem do criador o dom 

de estar em relação comunicativa consigo mesmo, com os outros e com o próprio Deus” 

ALTEMEYER JR., F.; BOMBONATTO, V. I., Teologia e Comunicação: Corpo, Palavra e Interfaces 

Cibernéticas. p. 107-108. 
13 ALTEMEYER JR., F.; BOMBONATTO, V. I., Teologia e Comunicação: Corpo, Palavra e 

Interfaces Cibernéticas, p.111. 
14 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 24. 



17 

 

interior ao povo. A aliança com Davi reafirma a promessa de fidelidade (2Sm 7,4-

17), enquanto os profetas, como Jeremias (Jr 1,4-9) e Isaías (Is 6,8-9), mostram que 

a revelação exige escuta e prontidão.  

Essa intervenção de Deus é um encontro com alguém que fala e outro que 

escuta, o homem que escuta pela fé e responde pela obediência, Lattorelle, falando 

sobre a revelação no Antigo Testamento afirma “traçar, pois, a história da palavra 

de Deus é traçar ao mesmo tempo a história da revelação”15 Essa história de diálogo 

revela uma pedagogia divina que ao íntimo do homem, inicia na criação até para a 

plenitude da revelação em Cristo, isto é, inicia-se com a Palavra criadora que 

comunica a vida e culmina com a Palavra encarnada, o Verbo feito carne16.  

2.2  
Jesus Cristo, o Verbo Encarnado: Modelo de Comunicação 

Jesus é o ápice da comunicação de Deus com a humanidade, o verbo que já 

existia antes de todos os tempos se encarnou (Jo 1,1-4)17, a fim de que todas as 

coisas criadas por meio dele pudessem existir (Col 1,15-16)18. O Verbo eterno do 

Pai foi enviado para iluminar todos os homens, participar da sua vida terrena e, 

assim, manifestar a vida íntima de Deus19, ou seja, comunicar os bens divinos da 

graça e da redenção.20 A encarnação do Verbo, como expressa o mesmo Prólogo “E 

o Verbo se fez carne e habitou entre nós” (Jo 1,14), constitui o primor da 

autorrevelação divina e o fundamento da teologia da comunicação. Na exortação 

apostólica Verbum Domini, Bento XVI afirma que “o Verbo eterno, que se fez carne, 

entrou no tempo, fez-se homem e, com a linguagem da sua existência terrestre, fez 

ressoar a Palavra eterna de Deus”21. Nesse sentido, a encarnação revela-se como 

paradigma supremo da comunicação: Deus comunica-se não apenas por palavras, 

mas por sua presença pessoal em Cristo. Essa dimensão da encarnação como 

comunicação do Verbo foi reafirmada também na mensagem de Bento XVI para o 

44º Dia Mundial das Comunicações Sociais, onde o sacerdote, por ser homem de 

 
15 LATOURELLE, R., Teologia da Revelação, p. 13-15. 
16 LATOURELLE, R., Teologia da Revelação, p. 13-15.  
17 “No princípio era o Verbo e o Verbo estava com Deus e o Verbo era Deus. No princípio, ele estava 

com Deus. Tudo foi feito por meio dele e sem ele nada foi feito. O que foi feito nele era a vida, e a 

vida era a luz dos homens”. 
18 “Ele é a Imagem do Deus invisível, o Primogênito de toda criatura, porque nele foram criadas 

todas as coisas, nos céus e na terra, as visíveis e as invisíveis[...]” 
19 DV 4.  
20 PIAZZA, W., A Revelação Cristã na Constituição Dogmática Dei Verbum, p. 42. 
21 BENTO XVI, PP., Verbum Domini, n. 11. 



18 

 

Deus, está em condições de utilizar os meios de comunicação social para oferecer 

a todos os homens e mulheres de boa vontade a Palavra de Deus que salva22. Jesus 

Cristo, o Verbo feito carne, é o modelo pleno de toda forma de comunicação 

teológica, pessoal e evangelizadora. Ele deve ser o modelo para toda a Igreja. 

O Verbo feito carne, é o modelo pleno de toda forma de comunicação 

teológica, pessoal e evangelizadora. Essa realidade está intimamente ligada ao 

mistério trinitário, onde a comunicação é expressão do amor eterno entre o Pai, o 

Filho e o Espírito. Como afirma Bento XVI: “[...] o mistério trinitário: em Deus, 

uno e trino, há um intercâmbio eterno de amor entre as pessoas do Pai e do Filho, e 

este amor não é uma energia ou um sentimento, mas uma pessoa, é o Espírito 

Santo.”23. No Filho encarnado, esse amor trinitário torna-se visível e acessível. 

Jesus comunica aos homens a própria vida da Trindade, revelando um mistério que 

até então permanecia oculto no silêncio da eternidade. O Papa Francisco expressa 

essa ideia no seu discurso para os funcionários do dicastério da comunicação, onde 

a paixão de Deus é comunicar-se, Ele comunica-se sempre: com o Filho no Espírito, 

e depois conosco24. Esta autocomunicação divina é o fundamento da missão cristã: 

como destaca Leomar de Jesus, “a comunicação trinitária é fonte e paradigma para 

a comunicação humana”25. A oração de Cristo, “que eles estejam em nós” (Jo 17,21) 

manifesta esse desejo profundo de inclusão da humanidade na comunhão do Deus 

Uno e Trino, revelada e comunicada por Cristo. 

Isso demostra que Deus não quis se limitar somente à Palavra para comunicar 

o Seu amor divino; ao contrário, quis armar Sua tenda no meio dos homens através 

do Seu Filho. Cristo é a presença do Deus invisível no meio da humanidade, Ele é 

o eicon (ícone, imagem) desse Deus; Nele, a Palavra se torna imagem (corpo), a 

escuta se torna visão.26 Seu modo de comunicar por meio de parábolas, gestos 

concretos e escuta atenta representa um modelo singular e autêntico de 

comunicação plena. Como afirma o Papa Francisco, “Ficamos admirados com os 

recursos empregues pelo Senhor para dialogar com o seu povo, revelar o seu 

mistério a todos, cativar a gente comum com ensinamentos tão elevados e 

 
22 BENTO XVI, PP., Mensagem para o 44º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 24 jan. 2010. 
23 BENTO XVI, PP., Mensagem para a XXII jornada mundial da juventude, 1 de Abril. 2007. 
24 FRANCISCO, PP., Discurso aos funcionários do Dicastério para a Comunicação, 23 set. 2019. 
25 JESUS, L. N., Trindade: paradigma para a comunicação humana, p. 279. 
26 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 24. 



19 

 

exigentes”27, ou seja, Sua comunicação não era unilateral, mas envolvia atenção à 

realidade concreta do outro, sensibilidade e compaixão. A parábola do semeador 

(Lc 8,4-15) expressa essa dinâmica comunicativa: a Palavra semeada encontra 

acolhida ou resistência, conforme o terreno interior de quem a escuta. Jesus 

descreve quatro tipos de solo, representando diferentes disposições do coração 

humano diante da mensagem divina. Essa narrativa revela que a comunicação do 

Reino exige não apenas o anúncio, mas a escuta responsável, o acolhimento 

perseverante e a fecundidade espiritual que transforma a vida do discípulo. Como 

ressalta Claiton Kunz: 

Com todos estes propósitos em vistas, Jesus usou o método de ensino parabólico 

estrategicamente, formulando cada detalhe das narrativas com precisão e um foco 

bem definido, a fim de que cada ouvinte pudesse ser atraído, despertado, 

confrontado, impactado e transformado, caso abrisse o coração para as verdades 

reveladas, dos mistérios do Reino de Deus.28 

Com a encarnação do Verbo o contato da fé comunicacional se torna algo 

corpóreo, algo que acontece no cotidiano, e está acessível a todos.29 Suas pregações, 

suas atitudes, falaram de forma profunda que surpreendia a todos, “Jamais um 

homem falou assim!” (Jo 7,46), isso porque sua comunicação não era um externar 

de ideias vazias, ou meros sentimentos, e sim, uma profunda doação de si e através 

dela ele manifestava a sua relação única com o Pai.30 Toda a sua comunicação foi 

ela salvífica. Nisto consiste um modelo essencial para o ministério presbiteral, que 

é chamado a participar do mesmo dinamismo da comunicação salvífica de Cristo. 

Nesse sentido, a comunicação do presbítero não é simplesmente transmissora de 

conteúdo doutrinal, mas lugar de encontro, de escuta e de mediação da experiência 

salvífica do Evangelho. O Papa Francisco, em discurso ao Simpósio Internacional 

sobre Teologia do Sacerdócio, afirma:  

Quando caímos no funcionalismo, quando tudo é organização pastoral e nada mais, 

isto não atrai de maneira alguma; mas quando há o padre ou a comunidade que tem 

o tal fervor cristão, batismal, então há a atração de novas vocações. [...] O sacerdote 

 
27 EG 141. 
28 KUNZ, C. A., As parábolas de Jesus: uma estratégia de comunicação dos princípios do Reino de 

Deus, p. 37. 
29 ALTEMEYER JR., F.; BOMBONATTO, V. I., Teologia e Comunicação: Corpo, Palavra e 

Interfaces Cibernéticas. p.114. 
30  ALTEMEYER JR., F.; BOMBONATTO, V. I., Teologia e Comunicação: Corpo, Palavra e 

Interfaces Cibernéticas. p. 114 -115.  



20 

 

é convidado, antes de mais nada, a cultivar esta proximidade, a intimidade com Deus, 

e desta relação poderá haurir todas as forças necessárias para o seu ministério. 31 

Sua linguagem não verbal, repleta de compaixão e autoridade, revela o 

coração do Pai de maneira acessível e transformadora. No episódio da cura da 

mulher com hemorragia, por exemplo, o simples toque em seu manto foi suficiente 

para que dela brotasse a cura. “Filha, a tua fé te salvou. Vai em paz e fica curada do 

teu mal” (Mc 5,25-34), declara Jesus, revelando que sua comunicação envolve 

presença e uma escuta que acolhe mesmo no silêncio. Essa forma de comunicar 

alcança não só o corpo, mas também a alma da pessoa, resgatando-a integralmente. 

A cruz, nesse sentido, é o ápice dessa linguagem silenciosa e sacrificial. Sem 

palavras, o Crucificado proclama a mais plena expressão do amor divino, como 

afirma Hans Urs von Balthasar: “El Cristo crucificado es la forma plena de la 

revelación de Dios, porque en ella se consuma la comunicación total de Dios al 

hombre”32. Na cruz, o Verbo encarnado comunica até o fim sua entrega, tornando-

se o ícone visível do Deus invisível (Cl 1,15), e revelando que a comunicação 

salvífica é uma doação radical de si. O Cristo que cura com um olhar e salva com 

um toque é o mesmo que redime com sua entrega total, em silêncio, no madeiro. 

Essa compreensão encontra ressonância no magistério da Igreja, que 

reconhece na comunicação não apenas um meio, mas uma dimensão ontológica de 

sua identidade, a comunicação é uma dimensão constitutiva da identidade e da 

missão da Igreja33. Como Cristo, também o presbítero, configurado ao Verbo 

encarnado, é chamado a comunicar com a totalidade de sua vida — com suas 

palavras, suas ações, sua escuta e, sobretudo, com sua presença. 

2.3  
A comunicação na origem da missão da Igreja 

A conexão da Igreja com a comunicação, de fato, vem desde do pedido de 

Jesus aos seus discípulos após a sua ressurreição “ide por todo o mundo proclamai 

o evangelho a toda criatura” (Mc16,15). Contudo, segundo Darlei Zanon, é no dia 

de pentecostes (At 2,1-11), quando Espírito Santo é comunicado aos apóstolos, é 

 
31 FRANCISCO, PP., Discurso no Simpósio Internacional “Para uma teologia fundamental do 

sacerdócio”, 17 fev. 2022. Disponível em: <https://www.vatican.va/content/francesco/ 

pt/speeches/2022/february/documents/20220217-simposio-teologia-sacerdozio.html>.  
32 BALTHASAR, H. U. V., Gloria: La percepción de la forma, p. 565. 
33 CNBB, Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil, n. 11. 



21 

 

que assim podemos considerar o ponto de partida para o primeiro período da 

comunicação da Igreja:  

O Pentecostes é o símbolo maior da comunicação universal que a Igreja está 

chamada a concretizar. Enviado a todos, por isso deve falar todas as línguas e 

linguagens hoje especialmente a digital. Podemos considerar o Pentecostes como 

ponto de partida para este primeiro período da comunicação da igreja pois ele é o 

ponto de contraposição da Torre de Babel simbolicamente um momento inicial da 

divisão da humanidade e origem da comunicação. No Pentecostes, Cristo convoca 

todos a comunhão a estabelecer aquela unidade essencial que existia antes de 

Babel.34 

Ficaram cheios do Espírito Santo e começaram a falar em outras línguas, 

conforme o Espírito lhes concedia que falassem (At 2,4), sinal visível da 

universalidade do anúncio cristão. O Concílio Vaticano II reafirma esse encargo 

apostólico na constituição apostólica Dei Verbum, afirmando o pedido de Cristo dos 

apóstolos pregassem o evangelho:  

Cristo Senhor, em quem toda a revelação do Deus altíssimo se consuma, mandou aos 

Apóstolos que pregassem a todos[...] o Evangelho prometido antes pelos profetas e 

por Ele cumprido e promulgado pessoalmente, comunicando-lhes assim os dons 

divinos.35 

Após essa grande epifania que os apóstolos receberam, eles iniciam o 

processo de anúncio da Palavra Deus. Até então eles se encontravam de portas 

fechadas, mas após esse fato eles devem anunciar a boa nova do Reino de Deus. O 

termo εὐαγγέλιον (euangélion), de origem grega, significa “boa nova”, e é essa a 

mensagem central que eles têm a responsabilidade de anunciar, pois, apostolo 

significa enviado, assim eles seguem o pedido de Cristo “mas recebereis uma força, 

a do Espírito Santo que descerá sobre vós, e sereis minhas testemunhas em 

Jerusalém em toda a Judéia e Samaria e até os confins da Terra” (At 1,8).36 A missão 

confiada aos apóstolos não se restringe a um contexto local, massa todos os povos. 

Trata-se, portanto, de uma forma de comunicação que vai além da simples 

transmissão de informações, ela tem o poder de transformar vidas, edificar 

comunidades e gerar verdadeira comunhão, e principalmente, levar a salvação de 

Cristo a todos.  

 
34  ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 26. 
35 DV 7. 
36 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 26. 



22 

 

Dando continuidade à missão confiada por Cristo aos apóstolos de fazer 

discípulos e ensinar a observar os seus mandamentos (Mt 28,19-20) — os primeiros 

cristãos, particularmente os Padres da Igreja, desempenharam papel essencial na 

consolidação da comunicação da fé nos primeiros séculos. 37 Embora não tivessem 

conhecido pessoalmente Jesus, estes homens e mulheres estavam profundamente 

ligados à tradição apostólica, recebendo diretamente dos apóstolos ou de seus 

sucessores o depósito da fé, o qual transmitiram com zelo às comunidades em 

crescimento. 

Essa continuidade missionária não se deu apenas pela pregação oral, mas 

também por meio da redação de textos catequéticos, apologéticos, litúrgicos e 

teológicos, que expressavam e aprofundavam os mistérios da fé cristã. Podemos 

trazer como destaque, como continuidade missionária, a celebração eucarística 

como elemento central e salvífico da comunicação da Igreja. Para os primeiros 

cristãos, a liturgia não era apenas um rito, mas um verdadeiro espaço de encontro 

com Cristo ressuscitado, no qual se tornava visível a comunhão com Deus e entre 

os irmãos.38 Justino Mártir, em sua Primeira Apologia, escrita por volta do ano 150, 

apresenta uma das descrições mais antigas da celebração eucarística, enfatizando 

seu caráter comunicativo e soteriológico onde vemos a compreensão que a 

Eucaristia era vista como momento privilegiado de comunicação da graça e da 

verdade revelada:  

Este alimento se chama entre nós Eucaristia, da qual ninguém pode participar, a não 

ser que creia serem verdadeiros nossos ensinamentos e se lavou no banho que traz a 

remissão dos pecados e a regeneração e vive conforme o que Cristo nos ensinou. De 

fato, não tomamos essas coisas como pão comum ou bebida ordinária, mas da 

maneira como Jesus Cristo, nosso Salvador, feito carne por força do Verbo de Deus, 

teve carne e sangue por nossa salvação, assim nos ensinou que, por virtude da oração 

ao Verbo que procede de Deus, o alimento sobre o qual foi dita a ação de graças — 

alimento com o qual, por transformação, se nutrem nosso sangue e nossa carne — é 

a carne e o sangue daquele mesmo Jesus encarnado.39 

 
37 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 39-41. 
38 “A liturgia não é um espetáculo (teatro) ao qual os cristãos vão assistir, mas um verdadeiro 

momento de encontro e diálogo. Uma ocasião propícia para se partilhar: a comida, a vida, os 

pensamentos, os sentimentos, os anseios, as dificuldades etc. Momento de profunda comunicação.” 

ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 41. 
39 JUSTINO DE ROMA, 1ª e 2ª Apologias, p. 82. 



23 

 

Da mesma forma, a Didaquê, considerada um dos primeiros escritos cristãos 

pós-apostólicos, orienta as comunidades, tal recomendação reforça que a 

assembleia litúrgica é, desde os primórdios, uma ação comunicativa na qual a fé se 

transmite, se fortalece e se celebra comunitariamente, numa unidade entre anúncio, 

escuta, perdão e vivência do Evangelho. 

Reuni-vos no dia do senhor para a fração do bom e agradeci vozes (celebrai a 

eucaristia), depois de haverdes confessado os vossos pecados, para que o vosso 

sacrifício seja puro. Mas todo aquele que vive em discórdia com outro não se junte 

a voz antes de ser reconciliado, a fim de que o vosso sacrifício não seja profanado.40 

Essa dinâmica comunicativa da Igreja é, de fato, constitutiva de sua 

identidade e missão. O Concílio Vaticano II expressa essa realidade na constituição 

Lumen Gentium: “A Igreja é, em Cristo, como que o sacramento, ou seja, o sinal e 

o instrumento da íntima união com Deus e da unidade de todo o gênero humano”41. 

A missão comunicativa da Igreja, portanto, não é secundária, mas estrutural: 

comunicar a salvação realizada por Cristo a todos os povos é parte essencial do seu 

ser. Ao fazer-se sacramento, a Igreja torna-se sinal eficaz dessa salvação e canal por 

onde a graça é comunicada às pessoas em todas as culturas e tempos.42 

Essa missão comunicativa, que se iniciou no evento pascal e no Pentecostes, 

desenvolveu-se na vida eclesial ao longo dos séculos, alcançando especial ênfase 

nos primeiros escritos patrísticos e na prática litúrgica comunitária. Como observa 

Martielo, a assembleia litúrgica é o lugar por excelência da comunicação entre Deus 

e o povo, e nela a participação ativa manifesta uma eclesiologia de comunhão43. 

Desse modo, a comunicação da fé se efetiva não apenas no conteúdo verbal, mas 

no testemunho litúrgico que envolve o corpo e a alma da comunidade cristã. 

Nesse mesmo sentido, o Papa Paulo VI, na exortação apostólica Evangelii 

Nuntiandi, ressalta que a evangelização “é, ao mesmo tempo, anúncio, catequese, 

comunicação de verdades evangélicas, mas também testemunho, vida e 

comunhão”44. A missão da Igreja é comunicar integralmente — com palavras, 

sinais, ações e estruturas — a mensagem salvadora de Cristo. 

 
40 DIDACHÉ: catecismo dos primeiros cristãos, n. 14. 
41 LG 1. 
42 CEC 851. 
43 MARTIELO, E., A participação ativa na liturgia: um traçado histórico. 
44 PAULO VI, PP., Evangelii Nuntiandi: Exortação Apostólica sobre a Evangelização no Mundo 

Atual, n. 22. 



24 

 

Portanto, a missão comunicativa da Igreja é intrínseca à sua identidade e 

estrutura, pois comunicar a salvação realizada por Cristo é parte essencial de sua 

existência enquanto sacramento universal da salvação. O Catecismo da Igreja 

afirma que ela é enviada por Deus como instrumento da redenção, incumbida de 

anunciar o Evangelho a todos os povos45. De igual modo, o Papa João Paulo II 

recorda que a Igreja, sendo missionária por natureza, participa da missão do Filho 

e do Espírito Santo conforme o desígnio salvífico do Pai46. O Papa Francisco, em 

continuidade, destaca que comunicar a fé é tornar presente a proximidade de Deus, 

que em Cristo se revelou47. Essa vocação exige uma pedagogia comunicativa 

encarnada na linguagem, na presença e no testemunho dos que anunciam48. Nesse 

contexto, torna-se indispensável refletir sobre como essa missão se concretiza na 

formação dos presbíteros, chamados a serem comunicadores autênticos da Palavra 

e da comunhão eclesial. 

  

 
45 CEC 849. 
46 JOÃO PAULO II, PP., Redemptoris Missio: Carta Encíclica sobre a permanente validade do 

mandato missionário, n. 11. 
47 FRANCISCO, PP., Mensagem para o 48º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 2014. 

Disponível em: https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/ 

documents/papa-francesco_20140124_messaggio- comunicazioni-sociali.html. 
48 CNBB, Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil n. 92. 

 



25 

 

3  
Magistério, Formação Presbiteral e Configuração 

Comunicativa 

3.1  
Magistério da Igreja sobre a Comunicação 

Durante um longo período, a Igreja manteve certa distância em relação à 

reflexão mais aprofundada sobre os meios de comunicação e seu potencial como 

instrumentos a serviço da evangelização.49 Com o passar do tempo, no entanto, foi 

gradualmente reconhecendo que o anúncio da fé exige também a atenção às formas 

e linguagens que permeiam a vida social. Essa conscientização possibilitou uma 

releitura da própria missão comunicativa da Igreja à luz do modo como Cristo 

anunciou o Reino.50 

A partir da invenção da imprensa por Gutenberg, inicia-se uma transformação 

significativa na circulação das informações, marcando o início de uma nova era 

comunicacional.51 Diante desse cenário, tornou-se necessário que a Igreja 

assumisse uma postura renovada: a comunicação, antes compreendida como 

expressão de comunhão, passou a ser também difusão de dados e informação. Essa 

mudança de paradigma exigiu da Igreja não apenas uma nova sensibilidade 

pastoral, mas uma reflexão teológica mais sistemática sobre os meios de 

comunicação como espaços legítimos de evangelização.52  

A missão da Igreja passa, fundamentalmente, por comunicar a fé. Anunciar o 

Evangelho não se resume a transmitir informações, mas envolve compartilhar uma 

experiência que transforma pessoas e comunidades. Como Jesus afirmou: “O 

Espírito do Senhor está sobre mim, porque me ungiu para anunciar a Boa-Nova aos 

pobres” (Lc 4,18). Essa missão revela que comunicar o Reino de Deus é um gesto 

de amor que valoriza a dignidade humana e convoca todos à comunhão. Os 

documentos do Magistério da Igreja, especialmente a partir do Concílio Vaticano 

 
49 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 17-18 
50 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 19-20 
51 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 55. 
52 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 57. 

 



26 

 

II, trazem orientações importantes sobre como comunicar a fé hoje. Eles destacam 

os desafios e as possibilidades da evangelização, reforçando a necessidade de uma 

comunicação que seja fiel ao Evangelho e que também saiba dialogar com as 

linguagens e realidades do nosso tempo. Essas orientações são fundamentais para a 

formação do presbítero e sua atuação pastoral. Muitos são os documentos e cartas 

pastorais que tratam da temática da comunicação na Igreja. No entanto, opta-se aqui 

por destacar apenas aqueles que constituem as principais instruções pastorais do 

Magistério e que abordam diretamente esse tema. 

Mesmo antes do Concílio Vaticano II, a Igreja já começava a demonstrar 

sinais de uma nova abertura quanto à compreensão da comunicação e ao 

reconhecimento de sua importância para a missão evangelizadora. O Papa Leão 

XIII, na encíclica Immortale Dei (1885), incentivava dioceses a adotarem meios de 

comunicação próprios e sacerdotes a atuarem na imprensa com conteúdo 

confiáveis53. A partir desse impulso, a Igreja começou a perceber que os meios de 

comunicação poderiam ser aliados no anúncio do Reino. Posteriormente, o Papa 

Pio XI aprofundou essa visão em documentos como Vigilanti Cura (1936), 

alertando sobre os riscos morais do cinema e convocando os católicos à atuação nos 

meios de comunicação, além de declarar São Francisco de Sales patrono dos 

jornalistas na encíclica Rerum Omnium (1923).  Com Pio XII, essa atenção se 

intensificou na encíclica Miranda Prorsus (1957), que ofereceu uma reflexão mais 

ampla e integrada sobre os meios de comunicação, estabelecendo bases importantes 

para as discussões do Concílio54.  

A partir da visão presente nos magistérios anteriores, o Concílio Vaticano II 

representa um passo decisivo ao consolidar uma compreensão mais abrangente 

sobre a comunicação na vida e missão da Igreja. Nesse contexto, o magistério 

conciliar reafirma a continuidade da fé, propondo que ela seja vivida e anunciada 

de maneira renovada diante das transformações do mundo contemporâneo55. Um 

marco dessa nova postura é o decreto Inter Mirifica, considerado por muitos autores 

 
53  ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 63. 
54 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 67. 
55 “O Concílio não excogitou nada de novo em matéria de fé, nem quis substituir aquilo que existia 

antes. Pelo contrário, preocupou-se em fazer com que a mesma fé continue a ser vivida no presente, 

continue a ser uma fé viva em um mundo em mudança”. BENTO XVI, PP., Homilia Santa missa 

para a abertura do ano da fé, 11 out. 2012. 



27 

 

como um ponto de virada na abordagem eclesial da comunicação. Segundo Zanon, 

o documento “consagra” a comunicação na Igreja, ao reconhecer nela um novo 

modo de evangelizar, oficializando um “apostolado eclesial, ou seja, como 

verdadeira pregação ao lado da pregação oral tradicional”. O decreto destaca ainda 

que todos os membros da Igreja são chamados a se adaptar às novas formas de 

comunicar, reconhecendo nelas instrumentos providenciais, oferecidos por Deus, 

para o anúncio eficaz do Evangelho56. 

Nessa perspectiva apresentada no proêmio do Inter Mirifica, percebe-se que 

a Igreja compreende a comunicação não apenas como transmissão de informações, 

mas como um meio de ligação profunda entre as pessoas — uma interação que 

envolve corpo e alma, diante da realidade concreta. Trata-se de um processo 

relacional que atravessa todas as dimensões da vida humana: família, trabalho, 

escola, comunidade eclesial. Em outras palavras, a comunicação é entendida como 

um caminho de comunhão entre os seres humanos57. Consequentemente, o decreto, 

afirma que os meios de comunicação podem ser instrumentos valiosos para a 

propagação do Reino de Deus, mas também podem se tornar causa de decadência 

moral e espiritual, caso sejam mal utilizados:  

A mãe Igreja sabe que estes meios, rectamente utilizados, prestam ajuda valiosa ao 

género humano, enquanto contribuem eficazmente para recrear e cultivar os espíritos 

e para propagar e firmar o reino de Deus; sabe também que os homens podem utilizar 

tais meios contra o desígnio do Criador e convertê-los em meios da sua própria ruína; 

mais ainda, sente uma maternal angústia pelos danos que, com o seu mau uso, se têm 

infligido, com demasiada frequência, à sociedade humana.58 

A comunicação só se torna verdadeiramente cristã quando alcança a realidade 

concreta do ser humano e promove encontros que aproximam as pessoas do amor 

de Cristo59. O decreto Inter Mirifica reconhece como um direito natural da Igreja o 

uso e a administração dos meios de comunicação, visto que fazem parte essencial 

de sua missão de anunciar o Evangelho a todos os povos. Nesse sentido, comunicar 

 
56 “Entre as maravilhosas invenções da técnica que, principalmente nos nossos dias, o engenho 

humano extraiu, com a ajuda de Deus, das coisas criadas, a santa Igreja acolhe e fomenta aquelas 

que dizem respeito, antes de mais, ao espírito humano e abriram novos caminhos para comunicar 

facilmente notícias, ideias e ordens. Entre estes meios, salientam-se aqueles que, por sua natureza, 

podem atingir e mover não só cada um dos homens mas também as multidões e toda a sociedade 

humana, como a imprensa, o cinema, a rádio, a televisão e outros que, por isso mesmo, podem 

chamar-se, com toda a razão meios de comunicação social”. IM 1. 
57 PUNTEL, J. T., Inter Mirifica: texto e comentário, p. 48. 
58 IM 2. 
59 EG 87.  



28 

 

torna-se um instrumento para promover o encontro com Deus, e, por isso, integra-

se à dinâmica da salvação humana60. Assim, o documento afirma: “compete, porém, 

aos sagrados pastores o dever de instruir e de dirigir os fiéis de modo que estes, 

servindo-se dos ditos meios, alcancem a sua própria salvação e perfeição, assim 

como a de todo o género humano”61. Com o aprofundamento das reflexões 

promovidas pelo Concílio Vaticano II, os meios de comunicação passaram a ser 

compreendidos como parte integrante da ação evangelizadora da Igreja, que orienta 

tanto o clero quanto os fiéis leigos a utilizá-los de forma consciente e pastoral62. 

Cabe aos pastores, não apenas discernir os conteúdos e linguagens adequadas, mas 

também animar os fiéis a se tornarem agentes de evangelização nos novos 

ambientes comunicativos.63 A missão de comunicar a fé, portanto, exige um 

discernimento ético, sensibilidade pastoral e preparação adequada, especialmente 

dos ministros ordenados, para que os meios não sejam utilizados apenas como 

instrumentos funcionais, mas como prolongamento da presença evangelizadora da 

Igreja no mundo contemporâneo. 

Alguns anos depois, já no período pós-concílio, temos como fruto da Inter 

Mirifica a Instrução Pastoral Communio et Progressio, de Paulo VI, publicado em 

1971. Esse documento se distingue do documento conciliar ao tratar sobre a 

comunicação de um aspecto mais pastoral, mas sem tirar seu aspecto doutrinal. Ele 

é divido em três partes: a primeira que traz elementos doutrinas sobre a 

comunicação social na perspectiva da Igreja; a segunda as condições que os meios 

de comunicação sociais contribuem para o progresso humano; e a terceira que é o 

papel dos meios de comunicação na vida dos católicos. Ele traduz o que o concilio 

quis iniciar sobre a Igreja, ser protagonista e mestra dos meios de comunicação, por 

motivo de, Cristo, perfeito comunicador, nos unir a Deus por meio da Eucaristia e 

do Espírito; na Igreja, seu Corpo Místico, caminhamos rumo à comunhão plena, 

quando “Deus for tudo em todos”64. Por este motivo o documento faz uma analogia: 

 
60 “A Igreja católica, fundada por Nosso Senhor Jesus Cristo para levar a salvação a todos os homens, 

e por isso mesmo obrigada a evangelizar, considera seu dever pregar a mensagem de salvação, 

servindo-se dos meios de comunicação social, e ensina aos homens a usar rectamente estes meios. 

À Igreja, pois, compete o direito nativo de usar e de possuir toda a espécie destes meios, enquanto 

são necessários ou úteis à educação cristã e a toda a sua obra de salvação das almas”. IM 3. 
61 IM 3. 
62 BRESSANI, V., A comunicação presbiteral da Igreja Católica no Brasil, p. 28.  
63 BENTO XVI, PP., Mensagem para o 44º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 24 jan. 2010. 
64 CP 11.  



29 

 

da mesma forma que Cristo foi modelo perfeito de comunicação e os apóstolos, 

seus sucessores, tiverem que usar os meios da sua época para anunciar o evangelho 

e ser luz das nações, assim também deve ser o apostolado atual da Igreja, usar os 

meio atuas de comunicação para melhor anunciar o Reino de Deus65. 

Communio et Progressio ressalta que futuros sacerdotes e religiosos devem 

compreender como a comunicação influencia a vida social e a formação das ideias, 

para não estarem despreparados no ministério. Esse conhecimento é parte essencial 

da formação, pois ajuda o futuro ministro a anunciar a Palavra de Deus de maneira 

encarnada e eficaz, levando em conta o contexto das pessoas a quem são enviados.  

Durante a sua formação, os futuros sacerdotes, religiosos e religiosas devem 

conhecer a incidência dos meios de comunicação na sociedade, bem como a sua 

técnica e uso, para que não permaneçam alheios à realidade, e não cheguem 

desprevenidos ao ministério apostólico que lhes será entregue. Tal conhecimento faz 

parte integrante da sua formação; é condição sem a qual não é possível exercer um 

apostolado eficaz na sociedade de hoje, caracterizada, como está, pelos meios de 

comunicação. Por isso, é necessário que sacerdotes, religiosos e religiosas conheçam 

de que modo se geram opiniões e mentalidades na sociedade actual, e assim se 

adaptem às condições do mundo em que vivem, uma vez que é aos homens de hoje 

que a Palavra de Deus deve ser anunciada, e que precisamente os meios de 

comunicação podem prestar valioso auxílio. Os que revelam qualidades e gosto 

especial, recebam uma formação mais acurada neste campo.66 

Por ocasião do 20º aniversário da Communio et Progressio, o Pontifício 

Conselho para as Comunicações Sociais publicou uma nova instrução pastoral, 

intitulada Aetatis Novae (1992). Nela, é abordada a profunda revolução provocada 

pelos meios de comunicação de massa, reafirmando a necessidade de que a Igreja 

faça uso consciente e eficaz dos novos meios para cumprir sua missão 

evangelizadora67. Entre os diversos temas tratados, cabe destaca a sua continuação 

para falar sobre a importância da formação dos agentes pastorais e dos sacerdotes 

para bem utilizar os meios de comunicação, consequentemente, assim levar a Boa 

Nova a todas as nações: 

 
65 “Cristo mandou aos Apóstolos e seus sucessores que ensinassem "todas as nações", que fossem 

"a luz do mundo", que proclamassem o Evangelho em todo o tempo e lugar. Do mesmo modo que 

Cristo se comportou, durante a sua vida terrestre, como o modelo perfeito do "Comunicador", e os 

Apóstolos usaram os meios de comunicação então ao seu alcance, também o nosso trabalho 

apostólico actual deve usar as mais recentes descobertas da técnica. De facto, seria impossível, hoje 

em dia, cumprir o mandato de Cristo, sem utilizar as vantagens oferecidas por estes que permitem 

levar a mensagem a um número muito superior de homens. Aliás, o Concílio Vaticano II exorta os 

católicos a que, "sem demoras, usem os meios de comunicação social, nas diversas formas de 

apostolado”. CP 126. 
66 CP 111. 
67 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 73. 



30 

 

A educação e a formação para a comunicação devem fazer parte integrante da 

formação dos agentes pastorais e dos sacerdotes. São necessários vários elementos e 

aspectos para esta educação e formação. [...] Devem ainda estar prontas a partilhar o 

seu ministério, tanto com aqueles que são « ricos em informação » como com os que 

são « pobres em informação ». [...] Quanto aos que estarão activamente empenhados 

em trabalhos de comunicação para a Igreja, é necessário que adquiram competência 

profissional em matéria de mass media, assim como uma formação doutrinal e 

espiritual.68  

Durante o pontificado do Papa Paulo VI, também se destacaram diversos 

discursos sobre o uso dos meios de comunicação, por exemplo, na exortação 

apostólica Evangelii Nuntiandi, na qual afirma que a Igreja deve fazer uso dos 

“novos púlpitos” para anunciar a mensagem do Evangelho às multidões, ou seja, o 

Evangelho não deve permanecer à margem dos meios de comunicação, mas estar 

plenamente inserido neles69. Desta forma, cabe aos presbíteros estarem inteirados, 

e bem formados para bem comunicar o Evangelho e assim realizar a missão da 

Igreja. 

3.2  
Comunicação e Formação Presbiteral: Itinerário no Processo 

Formativo 

Uma boa comunicação, como foi tratado, é de fatal importância para Igreja 

para melhor evangelizar. Nenhum dos membros do corpo de Cristo estão fora dessa 

comunicação, pois todos os membros exercem a mesma função (Rm 12,4), de 

cumprir a ordem dado por Cristo de anunciar o Evangelhos a todos (Mc16,15). 

Contudo, quis o mesmo Senhor que outros fossem ministros entres os fiéis para 

reger e santificar esse Corpo místico de Cristo70. Tal perspectiva converge com os 

ensinamentos presentes na Inter Mirifica ao dizer que é indispensável pensar a 

formar desde cedo os sacerdotes sobre o tema da comunicação71. O Pontifício 

conselho para as comunicações sociais alerta para esse cuidado que a Igreja deve 

ter sobre a formação dos seminaristas, e dos padres, para bem instruir o povo de 

Deus72. Com os documentos que lemos anteriormente, nota-se que comunicação 

não é um complemento na formação, mas uma dimensão constitutiva que perpassa 

a formação humana, espiritual, intelectual e pastoral. 

 
68 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS, Instruçao pastoral Aetatis 

Novae, n. 18. 
69 EN 45. 
70 PO 2. 
71 IM 15. 
72 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS, Igreja e internet.  

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_pccs_doc_22021992_aetatis_po.html#_ftn30


31 

 

 A formação humana se justifica, porque o presbítero é formado para ser 

homem do encontro, da escuta e da empatia. Sem maturidade humana, não há 

comunicação eficaz. A Ratio Fundamentalis, documento da Santa Sé que orienta a 

formação dos futuros sacerdotes, afirma que “a formação humana constitui um 

elemento necessário para a evangelização, na medida em que o anúncio do 

Evangelho passa pela pessoa e é mediado por sua humanidade”73. O texto ainda cita 

At 1,8, destacando que os "confins da terra", nos tempos atuais, foram ampliados: 

surgiram novas praças públicas onde o sacerdote é chamado a comunicar o 

Evangelho. Por isso, a formação humana deve preparar o presbítero para ser um 

homem de comunhão74, pois nesses novos ambientes “[...] os futuros pastores não 

podem ficar excluídos, seja em vista do seu processo formativo, seja em vista do 

seu futuro ministério.”, porque através desses novos ambientes de comunicação dos 

tempos atuais, o sacerdote poderá dá a conhecer a Igreja e o rosto de Cristo aos 

homens gerando comunhão através do se exemplo e estado de vida75.   

A formação espiritual, alimentada pela oração contínua, transforma 

interiormente o presbítero, configurando-o ao Verbo que anuncia e tornando-o 

capaz de comunicar o mistério que contempla. A dimensão espiritual da formação 

busca fortalecer a união com Deus e com os irmãos, cultivando a amizade com 

Cristo, o Bom Pastor, e promovendo uma disposição constante de abertura e 

obediência à ação do Espírito Santo76. O presbítero é chamado a viver uma profunda 

intimidade com Deus, como o próprio Cristo demonstrava em sua vida de oração, 

buscando sempre fazer a vontade do Pai (Jo 4,34). Para configurar-se cada vez mais 

a Cristo, é essencial que ele alimente essa comunhão com Deus “através da oração, 

da escuta da Palavra, da participação assídua nos sacramentos, na liturgia e na vida 

comunitária”77. Assim, permanecendo unido ao Senhor por esses caminhos, estará 

mais apto a comunicar à Igreja o rosto de Cristo, o Bom Pastor.78  

Também na formação Intelectual, porque o estudo das diversas matérias 

acadêmicas, da doutrina e da comunicação torna o presbítero apto a traduzir o 

Evangelho à linguagem do povo. A formação intelectual tem como objetivo 

 
73 CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, Ratio Fundamentalis, n. 97.  
74 PDV 43.  
75 BENTO XVI, PP., Mensagem para o 44º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 2010. 
76 CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, Ratio Fundamentalis, n. 101. 
77 CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, Ratio Fundamentalis, n. 102. 
78 PDV 45.  



32 

 

proporcionar um conhecimento profundo tanto da filosofia quanto da teologia, além 

de uma base cultural ampla. Isso é essencial para que o presbítero possa anunciar o 

Evangelho de maneira clara, convincente e acessível às pessoas de hoje. Essa 

preparação também permite que dialogue com o mundo atual de forma construtiva 

e que seja capaz de explicar e defender a fé com argumentos racionais, evidenciando 

a sua verdade e beleza79.  Através dessa dimensão é onde ele será formado a 

responder os desafios da nova evangelização80. O Papa Leão XIV, em seu discurso 

aos agentes da comunicação, destacou os desafios atuais de promover uma 

comunicação que não gere confusão, não seja indiferente ou fria, mas que se 

exprima na linguagem do amor: “Hoje, um dos desafios mais importantes é 

promover uma comunicação capaz de nos fazer sair da “torre de Babel” em que, 

por vezes, nos encontramos, sair da confusão de linguagens sem amor, muitas vezes 

ideológicas ou sectárias.”81. Para o presbítero, essa missão só será possível 

mediante a disposição ao estudo sério das culturas, das linguagens e, sobretudo, das 

Sagradas Escrituras, onde se revela a mensagem do amor de Deus e se fundamenta 

a comunicação autêntica da fé. 

A formação dos presbíteros deve ser marcada por uma atitude pastoral 

constante, que os leve a agir com a mesma compaixão, entrega generosa e amor 

universal que caracterizaram a vida pública de Jesus, especialmente no cuidado com 

os mais necessitados.82 A dimensão pastoral da formação busca preparar o 

presbítero para viver e agir como Cristo Bom Pastor, priorizando o cuidado com o 

povo, sobretudo os mais vulneráveis, e ao anúncio do Reino se expressa naquilo 

que a Igreja chama de caridade pastoral. Mais do que aprender técnicas, trata-se de 

formar um coração sensível, disponível e comprometido com a missão 

evangelizadora da Igreja83. A dimensão pastoral prepara o presbítero para 

comunicar o Evangelho com autenticidade e proximidade, formando-o para ser 

presença viva de Cristo no meio do povo. Essa formação o ajuda a desenvolver uma 

escuta atenta, sensibilidade nas relações e clareza no anúncio, tornando sua vida e 

ministério expressão concreta da mensagem que proclama. Segundo Sbardelotto, 

toda comunicação depende de um outro, que também escuta e interage com essa 

 
79 CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, Ratio Fundamentalis, n. 116. 
80 PDV 51. 
81 LEÃO XIV, PP., Discurso aos agentes da comunicação, 2025. 
82 CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, Ratio Fundamentalis, n. 119. 
83 PDV 57-58. 



33 

 

comunicação, assim com essa troca é que a comunicação se torna efetiva84. Assim 

é o agir pastoral, não se fala sozinho, mas se fala para alguém que tem suas 

realidades de vida, suas fraquezas, seus anseios etc. O presbítero deve ter esse 

cuidado pastoral ao comunicar o evangelho da melhor forma possível. Essa 

comunicação não se encerra no outro, ela continua. E assim deve ser o agir pastoral 

do sacerdote ao comunicar o evangelho, parque que aquele que escuta também o 

propague ao exemplo da própria encarnação, morte e ressureição de Cristo: 

A comunicação também não termina no outro, mas continua em frente, como 

processo, como fluxo, rumo a outros "outros". O anúncio do anjo a Maria foi apenas 

um primeiro passo de uma longa Paixão, que não acabou na morte de Jesus na cruz, 

mas ganhou nova vida com a ressurreição, desdobrando-se até o fim dos tempos.85 

Todas essas dimensões são continuamente sustentadas e aprofundadas por 

meio da formação permanente do presbítero. É por meio dessa formação integral 

que o sacerdote, sob a ação do Espírito Santo, não apenas conhece Cristo, mas se 

configura  progressivamente a Ele, em seu modo de ser e de agir, num constante 

caminho de amadurecimento interior.86 Ao configurar-se cada vez mais a Cristo — 

modelo de comunicação por excelência — o presbítero torna-se capaz de anunciar 

com autenticidade o consolo de Deus àqueles que necessitam (Is 50,4), transmitir a 

alegria do Bom Pastor (Jo 10,1-18) e nutrir o povo de Deus com a Palavra, a oração 

e a Eucaristia87. Assim, sua comunicação não é apenas técnica, mas nasce de uma 

comunhão profunda com aquele que é a própria Palavra e que comunicou a salvação 

a toda a humanidade, e a seu exemplo o presbítero se torne sal da terra e luz do 

mundo (Mt 5, 13-16).  

3.3  
Configuração ao Verbo Comunicador: O Agir Comunicativo do 

Presbítero 

O presbítero, configurado a Cristo, participa de modo particular de sua 

missão. Diferentemente dos fiéis, cuja consagração brota da graça batismal e 

orienta-se à própria santificação, o ministério ordenado é chamado a servir e 

sustentar a vida espiritual da comunidade, atuando como instrumento da ação 

 
84 SBARDELOTTO, M., Comunicar a fé: por quê? para quê? com quem?, p. 32.  
85 SBARDELOTTO, M, Comunicar a fé: por quê? para quê? com quem?, p. 33. 
86 CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, Ratio Fundamentalis, n. 80. 
87 DAp 198-199. 



34 

 

salvífica de Cristo na Igreja88. Pelo ministro ordenado, através do seu serviço, Cristo 

se faz presente na sua Igreja, aquele que é Verbo encarnado. Com sua encarnação, 

Ele comunicou a sua graça e verdade, se faz presente pelo ministro ordenado.89 A 

Igreja expressa, que, por esse sacramento, o presbítero age “in persona Christi 

Capitis”90. Consequentemente, o presbítero comunica porque é configurado a 

Cristo, Palavra encarnada. Como afirma o Presbyterorum Ordinis, o sacerdote 

participa da autoridade de Cristo: 

O ministério dos sacerdotes, enquanto unido à Ordem episcopal, participa da 

autoridade com que o próprio Cristo edifica, santifica e governa o seu corpo. Por 

isso, o sacerdócio dos presbíteros, supondo, é certo, os sacramentos da iniciação 

cristã, é, todavia, conferido mediante um sacramento especial, em virtude do qual os 

presbíteros ficam assinalados com um carácter particular e, dessa maneira, 

configurados a Cristo sacerdote, de tal modo que possam agir em nome de Cristo 

cabeça. Participando, a seu modo, do múnus dos apóstolos, os presbíteros recebem 

de Deus a graça de serem ministros de Jesus Cristo no meio dos povos, 

desempenhando o sagrado ministério do Evangelho, para que seja aceita a oblação 

dos mesmos povos, santificada no Espírito Santo.91  

Por meio de seu Filho, Deus revela plenamente o seu amor à humanidade, 

manifestando o mistério antes invisível. O Verbo eterno do Pai fez-se carne e 

habitou entre nós (Jo 1,14), inserindo-se na história humana e comunicando-se 

diretamente com a humanidade92. A encarnação representa o ponto culminante do 

diálogo entre o Criador e a criatura: em Jesus Cristo, a Palavra viva, Deus 

comunica-se de modo definitivo, transmitindo tudo o que ouviu do Pai (Jo 12,49). 

Ele é o mediador entre Deus e os homens (1Tm 5,5). Nesse horizonte, o presbítero, 

configurado a Cristo, participa dessa missão comunicativa, tornando-se ponte viva 

entre Deus e os homens. Sua identidade ministerial é, por essência, comunicativa: 

é chamado a ser transparência da Palavra, presença do Verbo encarnado no meio do 

povo, anunciando com a vida, com a palavra e com os sacramentos a proximidade 

do Reino de Deus.93 

A teologia da autocomunicação de Deus, formulada por Karl Rahner, 

compreende que Deus não apenas se oferece como dom ao ser humano, mas 

também torna possível, pela própria graça, a acolhida desse dom de modo pleno, 

 
88 CEC 1547. 
89 CEC 1548. 
90 CEC 1548. 
91 PO 2.  
92 CNBB, Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil, n. 58.  
93 PO 13. 



35 

 

sem que Ele seja reduzido à finitude da experiência humana; essa dinâmica revela 

que a iniciativa divina é, ao mesmo tempo, oferta e condição da sua recepção 

autêntica.94 Tal compreensão se conecta com a missão do presbítero como 

comunicador do Evangelho: sua vida, transformada pela graça, torna-se o lugar 

concreto onde a autocomunicação divina se manifesta e se transmite. O presbítero 

não comunica apenas conteúdos doutrinais, mas é chamado a tornar-se, em sua 

existência, imagem do próprio Cristo — sendo, assim, sinal sacramental e 

testemunha viva da presença de Deus.95 Isso vai ao encontro com exortação 

apostólica do papa Francisco Evangelii Gaudium, ao afirmar que a evangelização 

exige comunicar Cristo com toda a vida, e não apenas com palavras.96 O testemunho 

presbiteral, sustentado pela autocomunicação de Deus, torna-se não apenas uma 

função pastoral, mas meio existencial de tornar presente a Palavra viva que é Jesus 

Cristo. 

A função pastoral se tornará eficaz com a caridade pastoral, onde o Concilio 

aborda como uma linguagem privilegiada de comunicar a Cristo a aqueles que vêm 

ao encontro com o presbítero. Quando o presbítero vive com autenticidade essa 

caridade, sua própria vida torna-se testemunho eficaz, pois é através dele que Cristo, 

o Bom Pastor, continua a cuidar do seu rebanho, “Assim, fazendo as vezes do Bom 

Pastor, encontrarão no próprio exercício da caridade pastoral o vínculo da perfeição 

sacerdotal, que conduz à unidade de vida e acção. [...] aquilo que se realiza sobre a 

ara do sacrifício, isso mesma procura realizar em si a alma sacerdotal.”97 Quando o 

presbítero vive a sua função sacerdotal, ele comunica Cristo ao povo e Cristo se 

comunica a ele, nisto consiste o que vai dizer santo agostinho no seu sermão por 

ocasião do seu aniversário de ordenação: como serviço amoroso, faz do presbítero 

um irmão entre os resgatados, o presbítero serve com humildade ao rebanho, não 

 
94 “A autocomunicação de Deus apresenta-se dada não somente como dom, mas também como 

necessária condição da possibilidade da acolhida deste dom que permita que o próprio Deus seja 

realmente o dom, sem que este, ~m sua acolhida, de certa forma converta Deus em dom meramente 

finito e criado, que apenas represente Deus, mas que não seria realmente o próprio Deus. Para que 

se possa acolher a Deus, sem que nesta acolhida ele venha a ser rebaixado ao nível de nossa finitude, 

é mister que esta acolhida seja animada pelo próprio Deus. A autocomunicação de Deus é, portanto, 

como oferta, também a condição necessária da possibilidade de seu acolhimento.” RAHNER, K., 

Curso fundamental da fé: introdução ao conceito de cristianismo, p. 159. 
95 PO 4. 
96 EG 259.  
97 PO 14.  



36 

 

por superioridade, mas por gratidão a Cristo que o chamou a ser servo com e para 

os fiéis98.  

O presbítero é chamado a ser sinal vivo da ternura de Deus, presença visível 

do amor de Cristo que se comunica através do serviço, da escuta e da doação total. 

É próprio Cristo quem exige isso, “Tu me amas?... Apascenta minhas ovelhas” (Jo 

21,15-17). Essa passagem mostra que o amor a Cristo se concretiza no pastoreio 

compassivo. Assim, o presbítero é chamado a ser sinal vivo da ternura de Deus, 

presença visível do amor de Cristo que se comunica através do serviço, da escuta e 

da doação total.  

Ao recordamos o que foi dito que comunicar sempre é um caminho duplo, 

onde fala e se escuta, o presbítero através da escuta comunica o próprio Cristo. 

Diversas passagens na Sagradas Escrituras mostram Cristo como modelo de escuta 

compassiva. Em Mc 10,46-52, Jesus ouve o clamor do cego Bartimeu: “Jesus, filho 

de Davi, tem piedade de mim!” — e para, escuta e o cura. Em Jo 11,32-35, ao 

escutar Maria lamentar a morte de Lázaro, “comoveu-se profundamente” e chorou. 

Em Mt 15,21-28, escuta com atenção a súplica da mulher cananeia, mesmo sendo 

estrangeira, reconhecendo sua fé e curando sua filha. Essas cenas mostram que a 

escuta de Jesus não é indiferente, mas ativa, misericordiosa e transformadora. Por 

isso, o presbítero, ao escutar com atenção e compaixão, torna-se comunicador da 

misericórdia de Cristo por sua presença atenta e acolhedora.  

No discurso por ocasião do 56º Dia Mundial das Comunicações Sociais, o 

Papa Francisco destaca que a escuta atenta constitui o fundamento imprescindível 

do diálogo e da comunicação autêntica, uma vez que não é possível comunicar-se 

verdadeiramente sem antes dispor-se a ouvir.99 Ainda nesse discurso, o Pontífice 

afirma que, na prática pastoral, o gesto mais essencial da caridade é justamente o 

“apostolado do ouvido”, no qual se oferece, com gratuidade, tempo e presença ao 

 
98 “Se então sou mais feliz por ter sido resgatado com vocês do que por ser servo de vocês, nem por 

isso deixarei de servi-los melhor, como ordena o Senhor, para não retribuir com ingratidão Aquele 

que me conquistou para ser, com vocês, servo dele”.  AGOSTINHO, Sermão 340, 1: PL 38, 1483-

1484. 
99 “Portanto, a escuta é o primeiro e indispensável ingrediente do diálogo e da boa comunicação. 

Não se comunica se primeiro não se escutou, nem se faz bom jornalismo sem a capacidade de 

escutar. Para fornecer uma informação sólida, equilibrada e completa, é necessário ter escutado 

prolongadamente. Para narrar um acontecimento ou descrever uma realidade numa reportagem, é 

essencial ter sabido escutar, prontos mesmo a mudar de ideia, a modificar as próprias hipóteses 

iniciais”.  FRANCISCO, PP., Mensagem para o 56º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 2022. 



37 

 

próximo, acolhendo-o com atenção antes mesmo de qualquer palavra, conforme 

exorta São Tiago: “cada um seja pronto para ouvir, lento para falar” (Tg 1,19).100 

Na doação total, o presbítero comunica, à semelhança de Cristo, o amor 

radical manifestado na cruz. Sua vida entregue ao serviço do povo de Deus, 

marcada por sacrifícios, renúncias e disponibilidade, torna-se sinal visível da 

esperança que brota da entrega redentora de Jesus. Como afirma São Paulo: “Com 

efeito, a linguagem da cruz é loucura para aqueles que se perdem, mas para aqueles 

que se salvam, para nós, é poder de Deus” (1Cor 1,18). São João Paulo II fala da 

“fome do Evangelho” que deve mover o sacerdote, levando-o a colocar as 

necessidades do rebanho acima de seus interesses pessoais, num gesto de 

obediência configurado à de Cristo, que entregou sua vida nas mãos do Pai: “Pai, 

em tuas mãos entrego o meu espírito” (Lc 23,46)101. Essa obediência, assumida no 

dia da ordenação, é expressão viva do pastoreio. No entanto, a doação do presbítero 

não se encerra na cruz: à imagem de Cristo, sua entrega se abre também à alegria 

da Ressurreição. O presbítero comunica esperança e vida nova não apenas por meio 

do sofrimento oferecido, mas também por meio da alegria pascal que ilumina sua 

missão cotidiana. A alegria do ministério brota do encontro com o Ressuscitado, 

que envia seus discípulos a anunciarem a vida nova (Mt 28,19-20), e se renova 

sempre que uma alma se reconcilia com Deus. Assim, o presbítero, ao comunicar a 

misericórdia de Cristo crucificado e ressuscitado, experimenta a verdadeira alegria 

de cooperar com a obra da salvação, tornando-se instrumento da esperança pascal 

que renova todas as coisas. Como ensina o Catecismo da Igreja Católica:  

Os sacerdotes “[...] são consagrados, à imagem de Cristo, sumo e eterno sacerdote, 

para pregar o Evangelho, ser pastores dos fiéis e celebrar o culto divino como 

verdadeiros sacerdotes do Novo Testamento. Em virtude do sacramento da Ordem, 

os sacerdotes participam das dimensões universais da missão confiada por Cristo aos 

Apóstolos. O dom espiritual que receberam na ordenação prepara-os, não para uma 

missão limitada e restrita, «mas sim para uma missão de salvação de amplitude 

universal, "até aos confins da terra"», «dispostos, no seu coração, a pregar o 

Evangelho em toda a parte»102.  

Sendo assim, ao tornar-se sinal vivo do Verbo encarnado, o presbítero é 

chamado a refletir na própria existência a comunicação salvífica de Deus. Essa 

configuração interior e sacramental exige que sua vida, marcada pela escuta, pela 

 
100 FRANCISCO, PP., Mensagem para o 56º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 2022. 
101 PDV 28.  
102 CEC 1564-1565. 



38 

 

doação e pela presença misericordiosa, se traduza em gestos concretos na missão 

diária. O que se celebra no altar deve irradiar-se em atitudes pastorais, na 

proclamação da Palavra, na celebração dos sacramentos e no cuidado com o 

rebanho. É nessa tessitura do cotidiano que a comunicação presbiteral revela sua 

fecundidade, alcançando os corações pela palavra viva e pelos sinais da graça. 

  



39 

 

4  
A Práxis comunicativa do presbítero 

4.1  
Evangelização: Palavra e Testemunho 

Cristo após a sua ressurreição deixa uma missão à sua Igreja, na qual é 

essencial para que Ele seja conhecido a todos. No Evangelho de Marcos, Jesus de 

forma imperativa ordena, “Ide por todo o mundo, proclamai o Evangelho a toda 

criatura”, ou seja, comunicar a boa nova a todos é uma característica intrínseca de 

todo discípulo de Cristo.103 Contudo, é essencial a missão do presbítero como 

ministro da Palavra, pois, como recorda a Presbyterorum Ordinis, o povo de Deus, 

reunido pela Palavra, tem o justíssimo direito de escutá-la da boca do presbítero.104 

Ele tem como primeiro dever anunciar o Evangelho de Deus a todos para que essa 

missão designada por Cristo seja realizada.105 A Pastores dabo vobis afirma que o 

presbítero anuncia a Palavra como ministro, participando da autoridade profética 

de Cristo e da Igreja. Para isso, deve cultivar amor e fidelidade à Tradição e ao 

Magistério, que garantem a reta interpretação do Evangelho. Assim, comunicar e 

anunciar exige adesão profunda à fé da Igreja:  

Ele anuncia a Palavra na sua qualidade de "ministro", participante da autoridade 

profética de Cristo e da Igreja. Por isso, para ter em si mesmo e dar aos fiéis a garantia 

de transmitir o Evangelho na sua integridade, presbítero é chamado a cultivar uma 

sensibilidade, um amor e uma disponibilidade particular relativamente à Tradição 

viva da Igreja e do seu Magistério: estes não são estranhos à Palavra, servem antes a 

sua recta interpretação e conservam-lhe o autêntico sentido.106 

Para esse propósito, o presbítero precisa ter profunda intimidade com a 

Palavra, não apenas teórica, mas vivida com coração orante e dócil. Suas palavras 

e atitudes devem refletir “o pensamento de Cristo” (1Cor 2,16), tornando-o 

testemunha fiel do Evangelho. O presbítero evangeliza sendo o primeiro a deixar-

se evangelizar pela Palavra que não é sua, mas da qual é servo. A exemplo dos 

apóstolos, inspira a configuração do presbítero como homem da oração e do ensino 

da Palavra, em continuidade com a missão de Cristo e da Igreja: “Quanto a nós, 

permaneceremos assíduos à oração e ao ministério da Palavra” (At 6,4). Nesse 

 
103 SILVA, A. A., Teologia e Comunicação Digital: A Nova Evangelização dos Nativos Virtuais.  
104 PO 4. 
105 PO 4. 
106 PDV 26. 

 



40 

 

caminho, o Diretório para o Ministério e a Vida dos Presbíteros recorda que o 

anúncio só se torna fecundo quando brota do testemunho de vida, sem desprezar a 

pregação explícita, a catequese e a aplicação concreta da verdade revelada:  

Em ordem a um frutuoso ministério da Palavra, tendo presente tal contexto, o 

presbítero deve dar o primado ao testemunho de vida, que faz descobrir a potência 

do amor de Deus e torna persuasiva a sua palavra. Além disso, não descuidará da 

pregação explícita do mistério de Cristo aos crentes, aos não cristãos e aos não 

crentes; da catequese, que é a exposição ordenada e orgânica da doutrina da Igreja; 

e da aplicação da verdade revelada à solução dos casos concretos.107 

Tal compreensão corresponde ao que ensina Bento XVI na Verbum Domini, 

ao afirmar que a Palavra de Deus é elemento indispensável para a configuração 

interior do presbítero como verdadeiro pastor e ministro da Palavra. Dessa forma, 

os ministros ordenados são chamados a assumir um renovado compromisso de 

santificação pessoal, sustentado por uma escuta fiel, constante e orante da Sagrada 

Escritura.108 Essa relação constante com a Palavra alimenta a vida espiritual e 

sustenta a missão evangelizadora do ministro. A familiaridade cotidiana com a 

Palavra transforma interiormente o presbítero, tornando-o não apenas transmissor, 

um simples ouvinte, mas também praticante daquilo que anuncia (Tg 1,22). E tendo 

a Palavra de Deus como algo do seu cotidiano. São chamados a escutá-la 

diariamente, meditá-la com o coração e comunicá-la com fidelidade. Esse esforço 

contínuo os torna discípulos cada vez mais configurado a Cristo. Ao aprofundarem 

a doutrina que anunciam, saboreiam as riquezas insondáveis de Deus e reconhecem 

que é Ele quem age nos corações. E, como ensina São Paulo a Timóteo (1Tm 4,15-

16), ao cuidarem de si mesmos na sua espiritualidade e no exercício do ministério, 

não só se santificam, mas também colaboram eficazmente na santificação daqueles 

que os escutam.109 

Santo Inácio de Antioquia, em sua carta aos Filadélfia, manifesta um 

profundo amor pela comunidade eclesial e reconhece que é em Cristo, e não por si 

mesmo, que encontra força para confortar os irmãos. Sua consciência de 

imperfeição, associada à confiança na oração dos fiéis, revela que a eficácia do 

ministério do presbítero como anunciador da Palavra nasce da comunhão com Deus 

e com a Igreja. Ao buscar refúgio no Evangelho e no presbitério apostólico, Inácio 

 
107 CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, Diretório para o Ministério e a Vida dos Presbíteros, n. 34. 
108  VD 78. 
109  PO 13. 



41 

 

evidencia que o anúncio da Palavra não é um ato isolado, mas um serviço enraizado 

na tradição viva da Igreja e na unidade do corpo eclesial.110 Essa dimensão 

comunicativa do ministério está em sintonia com o que afirma a Sacrosanctum 

Concilium, ao ressaltar que a Sagrada Escritura, fonte da liturgia e das ações 

sagradas, deve inspirar um amor vivo e operante na vida do ministro.111  O 

presbítero, configurado a Cristo, comunica a Palavra como testemunha da 

esperança comum, tornando-se elo entre a Revelação e o coração do povo fiel. 

A relação do presbítero com a Palavra de Deus se expressa de forma 

privilegiada na Liturgia, onde a Sagrada Escritura é proclamada, interpretada e 

celebrada. É da própria Escritura que brotam as leituras, os salmos, as orações e os 

sinais que compõem a ação litúrgica. Ao anunciar o Evangelho na celebração, o 

presbítero se torna mediador da comunicação salvífica de Cristo, sendo ele mesmo 

continuamente transformado pela Palavra que proclama.112 Na homilia o presbítero 

expõe os mistérios da fé as normas para vida Cristã, ou seja, aquilo que ele aprendeu 

e guardou no coração, na celebração litúrgica ele dá ao seu povo.113 A homilia 

atualiza a Palavra de Deus, revelando seu sentido profético ao iluminar as Escrituras 

à luz de Cristo e aplicá-las ao hoje da salvação. Assim, o presbítero comunica 

eficazmente a salvação, conduzindo a comunidade à vivência concreta do 

Evangelho durante a celebração litúrgica, fazendo da própria Liturgia um ato 

comunicativo, no qual Deus fala e seu povo responde, em um verdadeiro diálogo 

de fé que transforma e santifica.114 Ele vivendo o seu ministério como ouvinte e 

vivente da palavra, faz com que se torne verdadeiro servo da Palavra, chamado não 

a anunciar ideias próprias, mas a comunicar com fidelidade a voz de Cristo. Por 

meio da proclamação e explicação das Escrituras na liturgia, ele conduz o povo ao 

encontro vivo com o Mistério celebrado, fazendo da Palavra um lugar de comunhão 

 
110 “Meus irmãos, transbordo todo de amor para convosco e em meu júbilo procuro confortar-vos. 

Não eu, mas Jesus Cristo. Estando prêso em Seu nome, temo tanto mais achar-me ainda imperfeito. 

No entanto, vossa prece me aperfeiçoará para Deus, com o intuito de conseguir a herança na qual 

obtive misericórdia, buscando refúgio no Evangelho, como na carne de Jesus, e nos Apóstolos como 

no presbitério da Igreja. 2 Amemos igualmente os Profetas, por terem também êles anunciado o 

Evangelho, terem esperado n'Êle e O terem aguardado. Foram salvos por Lhe terem dado fé, e, 

unidos a Jesus Cristo, se tornarem santos dignos do nosso amor e admiração, aprovados pelo 

testemunho de Jesus Cristo, sendo enumerados no Evangelho da comum esperança.”. INÁCIO DE 

ANTIOQUIA, Carta aos Filadélfios, 5: PG 5, 700.  
111 SC 24. 
112 SC 24.  
113 SC 54. 
114 SC 33. 



42 

 

e de salvação, e levando em si mesmo a identidade da Igreja como sacramento da 

salvação.115 

4.2  
Liturgia: Comunicação no Mistério 

A liturgia é, por essência, comunicação: nela se realiza o diálogo salvífico 

entre Deus e a humanidade, conforme a dinâmica da Revelação. Cada celebração 

expressa a comunhão trinitária por meio de sinais e símbolos, onde Deus se dá a 

conhecer e convida à participação em sua vida.116 A sacrosanctum concilium dirá 

que a Liturgia é o “cume e fonte” da vida e da missão da Igreja.117 É fonte da missão 

da Igreja porque alimenta os fiéis com os sacramentos pascais, fortalecendo-os para 

a vivência da fé no cotidiano. Ela impulsiona à prática da piedade, à caridade e à 

renovação contínua da aliança com Deus. Dessa forma, da liturgia brota a força 

espiritual que sustenta toda ação evangelizadora da Igreja.118 Como “cume” da vida 

da Igreja, a liturgia é o ponto culminante para o qual se orienta toda a sua ação, pois 

é nela que a comunhão com Cristo se realiza e se manifesta de modo pleno; como 

“fonte”, é dela que os fiéis extraem a graça divina que emana do mistério pascal, 

sobretudo nos sacramentos. Ao presidir a liturgia, o presbítero torna-se mediador 

visível dessa comunicação salvífica, tornando presente e eficaz, mediante os sinais 

sagrados e a Palavra, o mistério de Cristo. Como afirma São João Paulo II: 

It is a source, because above all from the sacraments the faithful draw abundantly 

the water of grace which flows from the side of the Crucified Christ. To use an image 

dear to Pope John XXIII, it is like the village fountain to which every generation 

comes to draw water ever living and fresh. It is also a summit, both because all the 

activity of the Church is directed towards the communion of life with Christ, and 

because it is in the Liturgy that the Church manifests and communicates to the 

faithful the work of salvation, accomplished once and for all by Christ.119 

Partindo dessa perspectiva, ressoa a promessa de Jesus: “Se alguém tem sede, 

venha a mim e beberá, aquele que crê em mim!” conforme a palavra da Escritura: 

De seu seio jorrarão rios de água viva.” (Jo 7,37-38), imagem que expressa a 

comunicação da graça como realidade dinâmica que brota da comunhão litúrgica 

 
115 LG 48.  
116 CNBB, Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil, n. 101.  
117 SC 10. 
118 CARVALHO, D. C., A Liturgia como ponto culminante da missão: uma breve leitura da 

Sacrosanctum Concilium 10 à luz da Evangelii Gaudium 24, p. 16.  
119 JOÃO PAULO II, PP., Vicesimus Quintus Annus: on the 25th anniversary of the promulgation of 

the Conciliar Constitution “Sacrosanctum Concilium” on the Sacred Liturgy. 4 dec. 1988, n. 10. 



43 

 

com o Ressuscitado. Para que essa comunicação seja fecunda, é essencial uma 

formação teológica sólida em liturgia, que capacite os ministros ordenados a 

celebrarem com consciência, interioridade e com senso de comunidade. Tal 

formação permite reconhecer que cada gesto, palavra, símbolo e silêncio na liturgia 

constitui uma linguagem que comunica o mistério do sagrado, envolvendo os fiéis 

na realidade salvífica atualizada em cada celebração.120  

Toda ação litúrgica deve respeitar essa comunicação sagrada, evitando 

reduções subjetivas ou funcionais. Na Mediator Dei, o papa Pio XII afirma que o 

culto prestado a Deus deve integrar dimensão externa e interna.121 Os gestos, 

palavras e ritos externos expressam e alimentam a fé, unindo o corpo místico da 

Igreja em comunhão visível. No entanto, o essencial é o culto interior, vivido com 

sinceridade e conversão do coração, sem o qual a liturgia se reduz a formalismo 

vazio. A verdadeira adoração brota da alma e se manifesta na expressão do amor e 

da entrega a Deus.122 Por isso, a liturgia não é um espaço de invenção pessoal, mas 

expressão da fé da Igreja celebrada em comunhão. Como recorda o mesmo papa, 

“a sagrada liturgia é exercida sobretudo pelos sacerdotes em nome da Igreja”123, e 

por essa razão sua estrutura, forma e regulamentação pertencem exclusivamente à 

autoridade eclesiástica, garantindo a fidelidade à Tradição e ao conteúdo da fé.124 

O presbítero, ao presidir os ritos litúrgicos, torna-se comunicador autorizado da 

salvação, não em nome próprio, mas enquanto ministro da Igreja que age in persona 

Christi Capitis. Assim, sua atuação litúrgica exige adesão plena à doutrina e 

obediência ao Magistério, para que a comunicação do mistério de Cristo seja 

autêntica, fiel e eficaz — não uma expressão vazia, mas participação real na obra 

redentora tornada presente nos sacramentos. 

Agindo na pessoa de Cristo, assim como foi com ele, o presbítero através dos 

gestos também comunica. O corpo do presbítero, seus gestos, olhares, postura e 

movimentos comunicam. Os sinais dos rituais sacramentais comunicam algo do 

próprio Cristo. Os gestos como a imposição das mãos, a unção com o óleo, a 

elevação do pão e do cálice, a bênção solene, não são simples adereços rituais, mas 

sinais eficazes que tornam visível a ação invisível da graça divina. Os sacramentos, 

 
120 ALMEIDA, G. S., A comunicação do sagrado na liturgia, p. 331. 
121 MD 20.  
122 MD 21. 
123 MD 39. 
124 MD 40. 



44 

 

ao mesmo tempo que comunicam a graça e edificam o Corpo de Cristo, instruem e 

fortalecem a fé dos fiéis por meio de sinais visíveis, exigindo uma celebração que 

favoreça sua plena compreensão e participação.125 Consequentemente, os gestos do 

presbítero não apenas expressam sua fé e reverência, mas comunicam ao povo a 

ação salvífica de Deus, inserindo-os no mistério celebrado. Ao agir com dignidade, 

intencionalidade e clareza, o presbítero educa os fiéis para perceberem que, 

“Efectivamente, na Liturgia Deus fala ao Seu povo, e Cristo continua a anunciar o 

Evangelho. Por seu lado, o povo responde a Deus com o canto e a oração”126 não 

só por palavras, mas também por gestos que evangelizam. Na liturgia, o ser humano 

expressa e contempla o mistério por meio de símbolos, unindo palavra e gesto como 

manifestação de sua interioridade. Essa dinâmica simbólica deve orientar toda a 

prática orante da Igreja.127 

A Desiderio desideravi recorda que a liturgia comunica o sacerdócio de Cristo 

através de sinais sensíveis que tornam presente sua Páscoa, transformando a vida 

dos fiéis.128 Essa experiência exige redescobrir continuamente a beleza teológica da 

celebração, sem reduzi-la a um esteticismo superficial ou a uma banalização do 

sagrado.129 O cuidado com os elementos rituais é necessário (espaço, tempo, gestos, 

palavras, objetos, vestes, canto, música e etc.), mas não suficiente: a participação 

plena requer consciência do mistério celebrado.130 Dessa maneira, o rito se 

apresenta como meio de comunicação salvífica, e não apenas como forma externa. 

Por isso, o presbítero deve integrar liturgia e comunicação, unindo a linguagem 

simbólica dos sinais sagrados à oratória, à escuta atenta e à expressividade corporal. 

A liturgia, nesse contexto, constitui uma verdadeira escola de comunicação 

espiritual e pastoral, onde o presbítero aprende a tornar visível o mistério da fé por 

meio de gestos e palavras que edificam a assembleia. 

Portanto, a Liturgia, como ação sagrada comunicativa, insere os fiéis na 

dinâmica da comunhão com o mistério pascal de Cristo, antecipando a liturgia 

 
125 SC 59.  
126 SC 33. 
127 “Na liturgia, o ser humano se coloca como criador e contemplador de símbolos. Ele prega e age 

com alma e corpo. Isso ocorre já com a palavra na qual se cumpre a primeira encarnação da 

interioridade. A consciência dessa realidade deve permear toda a lex orandi na liturgia.” ALMEIDA, 

G. S., A comunicação do sagrado na liturgia, p. 340.  
128 FRANCISCO, PP., Desiderio desideravi: sobre a formação litúrgica do povo de Deus, n. 21. 
129 FRANCISCO, PP., Desiderio desideravi: sobre a formação litúrgica do povo de Deus, n. 22. 
130 FRANCISCO, PP., Desiderio desideravi: sobre a formação litúrgica do povo de Deus, n. 23. 



45 

 

eterna. Por meio dos sinais e ritos terrenos, ela nos faz participar sacramentalmente 

da celebração celeste, onde Cristo é o eterno mediador.131 Assim, o presbítero, ao 

presidir a liturgia, comunica a esperança escatológica e une a assembleia terrena ao 

louvor dos céus. 

4.3  
O Presbítero e sua Presença Pastoral na Era Digital 

A Igreja, fiel à sua missão evangelizadora, viu com avançar do tempo que o 

mundo foi evoluindo de forma cada vez mais acelerada. E diante do advento das 

mídias, e principalmente da Internet, a Igreja não podia desprezar a sua identidade 

e seu agir diante das novas realidades de comunicação. Os novos ambientes de 

comunicação, principalmente os meios digitais, tornaram-se um lugar vital da 

experiência de relação humana, onde as tecnologias não são apenas meios, mas 

extensões da própria identidade e convivência social.132 Diante disso, a Igreja é 

interpelada a rever sua presença e missão, inserindo-se de forma consciente e 

evangelizadora nesse novo panorama cultural. Compreendeu-se que a cultura 

digital não é apenas uma continuação da revolução de Gutenberg, mas um novo 

ambiente antropológico, marcado por relações em rede e pela construção coletiva 

de sentido. Autores contemporâneos indicam que se trata de uma autêntica 

revolução humana, comparável às grandes transformações copernicana, darwiniana 

e freudiana.133 Diante disso, torna-se necessário que a ação do presbítero se inserida 

nesse espaço não como mera adaptação técnica, mas como presença encarnada. O 

Papa Francisco afirma que o mundo digital constitui um espaço fundamental para 

a ação pastoral:  

«O ambiente digital carateriza o mundo atual. Largas faixas da humanidade vivem 

mergulhadas nele de maneira ordinária e contínua. Já não se trata apenas de “usar” 

instrumentos de comunicação, mas de viver numa cultura amplamente digitalizada 

que tem impactos muito profundos na noção de tempo e espaço, na perceção de si 

mesmo, dos outros e do mundo, na maneira de comunicar, aprender, obter 

informações, entrar em relação com os outros. Uma abordagem da realidade, que 

tende a privilegiar a imagem relativamente à escuta e à leitura, influencia o modo de 

aprender e o desenvolvimento do sentido crítico».134 

 
131 SC 8. 
132 ANDRÉIA, G., Infopastoral: o agir pastoral numa sociedade em transformação, p. 22-23. 
133 OS TRÊS “Cs” da revolução digital: entrevista com Luciano Floridi. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/611828-os-tres-cs-da-revolucao-digital-entrevista-com-

luciano-floridi.  
134 CV 86.  



46 

 

A Revelação de Deus, desde sempre, se manifesta através das realidades 

culturais de cada época, e a Igreja, em sua missão evangelizadora, aprendeu a 

acolher os instrumentos que favorecem a comunicação da fé. No tempo presente, 

os meios de comunicação social integram o cotidiano e o modo de viver do ser 

humano, tornando-se ambiente essencial de relação e construção de sentido. Por 

isso, não podem ser desconsiderados na ação pastoral. Assumi-los com sabedoria é 

corresponder ao chamado do Espírito que impulsiona a anunciar Cristo nas formas 

próprias de cada tempo.135 A realidade contemporânea exige que a comunicação das 

verdades de fé seja constantemente atualizada, não apenas em conteúdo, mas em 

forma, linguagem e abordagem.  

Traduzir o mistério de Cristo nas manifestações atuais não é relativizar a fé, 

mas torná-la acessível e significativa.136 Diante disso, o presbítero é chamado a 

assumir com responsabilidade seu papel de comunicador da fé, o discernimento 

crítico e a capacidade de diálogo frente às transformações culturais e tecnológicas. 

Sua missão pastoral exige uma presença consciente e presente nos meios 

contemporâneos de comunicação, de modo que o Evangelho permaneça vivo e 

eficaz na transmissão da Boa Nova, alcançando o mais íntimo das pessoas em suas 

realidades concretas, atuais e espirituais.137  

O presbítero deve comunicar o Evangelho como testemunha, não apenas 

como um gestor de conteúdo nos diversos meios de comunicação. Seu testemunho 

precisa ser visível mesmo em ambientes digitais, traduzindo sua vida consagrada 

numa presença que inspire confiança, esperança e verdade. À luz da fé, ressoa o 

apelo de São Paulo: “fiz-me tudo para todos, para ganhar a todos” (1Cor 9,22). Ao 

comunicar-se nos meios de comunicação modernos, o presbítero é chamado a 

deixar transparecer, não apenas palavras, mas o testemunho de sua vida entregue a 

Deus. É da sua união com Cristo, cultivada na oração e na escuta da Palavra, que 

nasce uma comunicação que toca os corações. Sua presença nos meios de 

comunicação social, deve ser extensão de sua vocação, tornando visível, mesmo no 

fluxo impessoal da internet, a ternura e a verdade do Evangelho.138 Aquele que 

 
135 JOÃO PAULO II, PP., Mensagem para o 24º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 27 maio 

1990. 
136 ZANON, D., Comunicar o Evangelho: Panorama Histórico do Magistério da Igreja sobre a 

Comunicação, p. 104. 
137JOÃO PAULO II, PP., Mensagem para o 23º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 27 maio. 

1989. 
138 BENTO XVI, PP., Mensagem para o 44º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 24 jan. 2010. 



47 

 

exerce o ministério sacerdotal é chamado a anunciar, não uma abstração teórica, 

mas a experiência concreta do Cristo vivo, que ele mesmo encontrou, contemplou 

e tocou na fé, tornando-se assim testemunha autêntica do Verbo encarnado que 

transforma a existência humana (1Jo,1-4). 

Um outro desafio que o ministro ordenado tem diante desses novos meios é 

adaptar a linguagem. O presbítero precisa conhecer a linguagem simbólica e 

emocional das mídias para traduzir a mensagem evangélica sem perder a 

profundidade teológica. A comunicação pastoral exige adequação cultural e 

sensibilidade comunicativa. Seguindo o exemplo de Cristo, que comunicou a 

salvação a partir da realidade humana, assumindo a linguagem, os símbolos e a 

mentalidade de seu povo, o ministro ordenado é chamado a anunciar o Evangelho 

com fidelidade e coragem, adaptando-se às formas e expressões contemporâneas 

sem diluir a integridade da mensagem revelada.139 Nisso consiste o dever da Igreja, 

como vai dizer a Inter mirifica, de pregar a salvação utilizando de todos os meios 

de comunicação social.140  

A cultura, enquanto realidade viva que forma a identidade, a linguagem e os 

modos de percepção do ser humano, exerce papel determinante na maneira como o 

Evangelho é aceito e compreendido. No contexto contemporâneo, profundamente 

moldado pela mídia de massa, os meios de comunicação não apenas transmitem 

conteúdos, mas configuram o imaginário, orientam os afetos e influenciam 

comportamentos.141 A evangelização exige uma presença lúcida e encarnada nesse 

"areópago moderno"142, onde a ausência equivale, muitas vezes, à invisibilidade da 

fé.143 Como ensina São Paulo “Ai de mim se eu não anunciar o Evangelho!” (1Cor 

9,16,), o presbítero deve fazer ressoar a Palavra também nesse novo espaço 

antropológico, tornando Cristo acessível no coração da cultura contemporânea. 

 
139 “Durante a sua permanência na terra, Cristo manifestou-se como perfeito Comunicador. Pela 

"Encarnação" fez-se semelhante àqueles que haviam de receber a sua mensagem; mensagem que 

comunicava com a palavra e com a vida. Não falava como que "de fora", mas "de dentro", a partir 

do seu povo; anunciava-lhe a palavra de Deus, toda a palavra de Deus, com coragem e sem 

compromissos; e no entanto adaptava-se à sua linguagem e mentalidade, encarnado como estava, na 

situação, a partir da qual falava.” CP 11. 
140 IM 3.  
141 ALTEMEYER JR., F.; BOMBONATTO, V. I., Teologia e Comunicação: Corpo, Palavra e 

Interfaces Cibernéticas. p. 168. 
142 BENTO XVI, PP., Mensagem para o 45º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 5 jun. 2011. 
143 “Apesar das dificuldades apresentadas, o Evangelho necessita da linguagem midiática para ser 

proclamado.”. ALTEMEYER JR., F.; BOMBONATTO, V. I., Teologia e Comunicação: Corpo, 

Palavra e Interfaces Cibernéticas. p. 171. 



48 

 

Se olharmos no livro do Gênesis, veremos que tudo o que Deus criou era bom 

(Gn 1,31). Isso nos faz reconhecer que os novos meios de comunicação de massa, 

como frutos da inteligência humana, podem ser compreendidos como parte dessa 

criação de Deus, e por isso devem ser utilizados para que o Evangelho chegue a 

todos os povos. Isto enriquece tanto a própria Igreja com as várias culturas. A Igreja, 

consciente dos condicionamentos culturais de cada época, apropriou-se dos 

elementos próprios das diversas culturas para tornar a mensagem de Cristo mais 

inteligível, aprofundar sua compreensão teológica e dar-lhe expressão autêntica na 

liturgia e na vida da comunidade eclesial.144 Com diz São João Paulo II esses meios 

de mass mídia colocados a serviço da missão da Igreja eles auxiliam a ampliar o 

campo da escuta do evangelho e o anúncio da salvação. Ele continua dizendo que a 

Igreja se sentiria culpável diante de Deus se não se colocasse no meio dessas novas 

criações.145  Logo, o avanço dessas tecnologias se dá com ou sem a presença da 

Igreja, sendo assim, cabe a ela está inserido neles para ensinar os valores cristão 

para bem utilizar esses meios.  

Contudo, com o avanço desses meios, com as novas criações, com o 

desenvolvimento das tecnologias, principalmente da internet, fez com que as 

informações, as interações humanas, o contato com quem estava longe, ficasse mais 

concreto a qualquer um.146 Essa liberdade de acesso aos mass mídia, 

consequentemente, levou a caminho de desinformação, ou na linguagem usada na 

atualidade, as Fake News. Principalmente no ambiente virtual, se difundiu essa falta 

de comprometimento com a verdade. O uso responsável dos meios de comunicação 

requer discernimento ético, orientado à promoção da verdade, evitando conteúdos 

que comprometam a integridade espiritual.147 A Igreja assume uma missão de 

aproximar o humano com A Verdade (Jo 14,6), por isso, a ética da comunicação 

visa o bem comum de todos, a vista, o próprio verbo encarnado manifesto o bem, o 

amor, de Deus a humanidade, dando uma sintonia entre o divino e humano.148 

Segundo o Papa Francisco, os meios digitais, quando mal utilizados, tornam-

se espaços de alienação e violência simbólica, dificultando relações interpessoais 

 
144 GS 58. 
145 EN 45. 
146 PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS, Ética na Internet, 28 fev. 

2002, n. 1; 9. 
147 IM 9.  
148 CNBB, Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil, n. 88. 



49 

 

autênticas e expondo o ser humano à manipulação, à exploração e à perda do 

contato com a realidade concreta.149 A Igreja, cabe atitudes diante dessa realidade, 

mas antes compete anunciar Jesus Cristo como resposta definitiva aos enseios 

humanos mais profundos, revelando a verdadeira vocação e esperança nesses novos 

meios.150 Nesse sentido, o presbítero é chamado a ser ponte, mediador do encontro 

e agente do bem comum, também nos ambientes digitais. Sua formação integral 

deve ajudá-lo a ter discernimento crítico e pastoral sobre os meios de comunicação, 

para que possa orientar, evangelizar e formar os fiéis no uso ético e evangelizador 

dessas ferramentas. Todavia, cabe a ele também saber como bem utilizar na sua 

vida, pois com já visto, ele deve ser o primeiro a dar o testemunho. 

 Diante de uma cultura digital muitas vezes marcadas por conflitos, 

polarizações e desinformações, o presbítero é chamado a ser presença que une, 

promove comunhão e orienta para o bem comum.  Não se trata de estar presente 

nos meios digitais e tecnológicos de comunicação, mas de assumir um modo 

comunicativo moldado pela lógica do testemunho, do encontro e da escuta. Como 

afirmar Moraes e Braido, comunicar é um ato pastoral que deve romper coma logica 

do confronto e da superficialidade, criando vínculo que gerem pertença e comunhão 

com o corpo de Cristo. Assim sua formação deve prepará-lo para atuar nossos 

ambientes digitais a partir de uma ética fundada na caridade, que é o centro da 

comunicação cristã.151 

A Caridade, sendo a essência da comunicação cristã, exige que cada ato 

comunicativo do presbítero seja expressão concreta do evangelho vivido. A 

comunidade eclesial torna-se espaços privilegiados onde a Caridade pastoral se 

manifesta não como simples filantropia, mas como encarnação cotidiana do amor 

de Cristo, traduzido em escuta atenta presença solidária e acolhimento 

misericordioso.152 A comunidade eclesial, inspirada na vivência dos primeiros 

cristãos, é o espaço onde a comunicação se enraíza na fraternidade da partilha. 

Tendo Cristo como centro final nela, os fiéis são chamados a testemunhar o 

evangelho por meio das relações autênticas e comunicativas. Valorizar os dons dos 

leigos nesse processo é caminho concreto para fortalecer o sentido de pertença e o 

 
149 CV 88. 
150 RODRIGUES, L. M. F., Evangelização e novas tecnologias, p. 306-307. 
151 MORAES, A. O.; BRAIDO, O. O., Presença do ministro ordenado nas redes sociais: elementos 

para a elaboração de uma ética a serviço da comunhão, p. 283. 
152 CNBB, Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil, n. 35.  



50 

 

engajamento eclesial.153 Como recorda o Papa Francisco, comunicar é promover 

uma “cultura do encontro”, que não se limita a palavras, mas se traduz em atitudes 

de cuidado e compromisso com o outro.154 Assim, o presbítero torna-se mediador 

da caridade comunicativa, capaz de tornar visível, nos ambientes eclesiais e sociais, 

o rosto compassivo de Cristo. 

Nisto, a evolução tecnológica pode ajudar a comunidade estar cada dia mais 

próxima. Através desses novos meios, a comunidade deixa de estar somente no 

físico, e passar estar no digital. Encontros podem ser feitos de maneira on-line, 

celebrações litúrgicas podem ser acessadas de maneira virtual, divulgações de 

eventos da comunidade, de ações comunitárias etc. Logo, “O ambiente digital não 

é um mundo paralelo ou puramente virtual, mas faz parte da realidade quotidiana 

de muitas pessoas” com vai afirmar o papa Bento XVI.155 A comunidade cristã, ao 

reconhecer que o ambiente digital é uma realidade concreta e autêntica da existência 

humana, é chamada a habitá-lo como lugar de encontro, comunhão e anúncio do 

Evangelho, fortalecendo os vínculos fraternos também nesse novo areópago.156   

O presbítero é chamado a ser um comunicador capaz de gerar sentido 

evangélico nas novas linguagens digitais. Sua missão é unir tradição inovação 

palavra imagem presença física e digital diante desses meios contemporâneos de 

comunicação. A Igreja é chama a sair de si mesmo e ir ao encontro de todas as 

periferias que precisam da luz do Evangelho157. O papa Leão XIV ao receber o clero 

da diocese de Roma, exorta que o presbítero deve assumir uma postura profética 

diante dos desafios contemporâneos e digitais, abraçando-os como oportunidade 

para testemunho evangelho com coragem e fé. É fundamental que ele integre a 

dimensão pastoral e o estudo contínuo para interpretar e agir eficazmente na 

complexidade do mundo atual.158 Desta forma, o ministro torna-se presença 

 
153 CNBB, Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil, n. 185. 
154 FRANCISCO, PP., Mensagem para o 50º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 2016. 
155 BENTO XVI, PP., Mensagem para o 47º Dia Mundial das Comunicações Sociais, 12 maio 2013. 
156 SBARDELOTTO, M., Evangelização nas mídias digitais: comunicar a fé em tempos de rede, 

p.7. 
157 EG 20. 
158 “Uma última nota que vos quero confiar é a do olhar para os desafios do nosso tempo em chave 

profética [...] O Senhor quis-nos precisamente a nós neste tempo cheio de desafios que, às vezes, 

nos parecem maiores do que as nossas forças! Somos chamados a abraçar estes desafios, a interpretá-

los evangelicamente, a vivê-los como ocasiões de testemunho. Não os evitemos! O compromisso 

pastoral e do estudo se torne para todos uma escola para aprender a construir o Reino de Deus no 

hoje de uma história complexa e estimulante.”. LEÃO XIV, PP., Discurso ao clero da Diocese de 

Roma 12 jun. 2025. 



51 

 

transformadora capaz de construir o Reino de Deus em meio às dinâmicas da cultura 

contemporânea.  



52 

 

5  
Conclusão 

Ao longo desta monografia, aprofundou-se a investigação sobre a intrínseca 

e vital relação entre a comunicação e a formação do presbítero, desde seus 

fundamentos na Revelação divina até sua manifestação na práxis evangelizadora 

contemporânea. A questão central que impulsionou esta pesquisa – "De que modo 

a comunicação, fundamentada na Revelação, sistematizada pelo Magistério e 

exigida pela missão evangelizadora, constitui um eixo essencial da formação e da 

identidade do presbítero na contemporaneidade?" – desvelou-se em uma série de 

reflexões que confirmam a comunicação não como uma mera habilidade acessória, 

mas como uma dimensão ontológica que molda a própria essência do sacerdócio 

ministerial. A comunicação, portanto, emerge como um pilar fundamental que 

configura o presbítero como um alter Christus, um reflexo autêntico do Verbo 

Comunicador.  

O percurso analítico iniciou-se com a compreensão da comunicação a partir 

da Revelação divina. Desde os primórdios da criação – um ato comunicativo de um 

Deus que se doa em amor – até a plenitude da encarnação do Verbo em Jesus Cristo, 

revela uma história de diálogo contínuo e progressivo. Deus, em sua infinita 

sabedoria e amor, comunica-se de forma pedagógica, adaptando-se às linguagens e 

realidades humanas para estabelecer uma comunhão profunda. Jesus Cristo, o 

Verbo Encarnado, personifica o ápice dessa comunicação divina. Sua vida, seus 

ensinamentos, seus gestos de compaixão e, sobretudo, seu mistério pascal de 

paixão, morte e ressurreição, são a expressão máxima da comunicação salvífica de 

Deus. Essa compreensão teológica da comunicação serve como o alicerce para a 

formação presbiteral, pois o futuro ministro é chamado a ser um mediador dessa 

Palavra viva, um eco fiel da voz de Deus no mundo, um comunicador da esperança 

e da verdade que emanam do próprio coração divino.  

Em seguida, a pesquisa debruçou-se sobre o Magistério da Igreja, que, ao 

longo dos séculos, demonstrou uma consciência crescente e aprofundada sobre a 

importância da comunicação para a missão evangelizadora. Documentos 

conciliares como a Dei Verbum e a Inter Mirifica, e exortações apostólicas mais 

recentes, como a Verbum Domini, a Evangelii Gaudium e a Christus Vivit, atestam 

 



53 

 

a insistência da Igreja na necessidade de uma comunicação que seja não apenas 

eficaz e relevante, mas também profundamente adaptada aos desafios de cada 

época. Nesse percurso, a Communio et Progressio aprofundou o tema, e a Aetatis 

Novae destacou a revolução dos meios de comunicação, reafirmando a necessidade 

do uso consciente desses para a missão evangelizadora da Igreja. O Magistério não 

se limita a reconhecer o vasto potencial dos meios de comunicação social, mas vai 

além, exortando os agentes pastorais, com especial ênfase nos presbíteros, a utilizá-

los de forma ética, pastoral e discernida. O objetivo é claro: colocar esses meios a 

serviço do anúncio do Evangelho e da edificação do Reino de Deus. Essa 

sistematização magisterial da comunicação oferece um arcabouço teórico e prático 

para a formação presbiteral, orientando o desenvolvimento de habilidades 

comunicativas que estejam em plena sintonia com a doutrina e a práxis dinâmica 

da Igreja, garantindo que a mensagem cristã ressoe de forma autêntica e 

transformadora em todas as culturas e contextos.  

Por último, a análise da práxis evangelizadora do presbítero revelou que a 

comunicação transcende a mera transmissão de informações. Em um mundo 

caracterizado pela fragmentação social, pela polarização ideológica e pela 

onipresença da cultura digital, o presbítero é convocado a ser um construtor de 

pontes, um promotor incansável do diálogo e um evangelizador digital por 

excelência. Isso implica uma comunicação que seja intrinsecamente capaz de gerar 

encontro, de cultivar a escuta atenta das realidades humanas, de discernir com 

sabedoria os sinais dos tempos e de anunciar o Evangelho de forma autêntica, 

relevante e transformadora. A presença do presbítero nos ambientes digitais, por 

exemplo, não se restringe à simples publicação de conteúdos, mas exige a 

construção de relacionamentos significativos, a promoção de uma cultura do 

encontro e a defesa inabalável dos valores do Evangelho em um espaço que, muitas 

vezes, se mostra desafiador e propenso à superficialidade. A comunicação, nesse 

sentido, emerge como um instrumento privilegiado para alcançar corações e 

mentes, para edificar comunidades vibrantes e para promover a justiça e a paz em 

um mundo sedento de sentido.  

Diante de todo o exposto, a resposta à pergunta central desta monografia se 

torna clara: a comunicação, de fato, constitui um eixo da formação e da identidade 

do presbítero na contemporaneidade. Fundamentada na Revelação divina, 

cuidadosamente sistematizada pelo Magistério e imperativamente exigida pela 



54 

 

missão evangelizadora, a comunicação permeia e configura todas as dimensões da 

vida e do ministério presbiteral: a dimensão humana, a espiritual, a intelectual e a 

pastoral. O presbítero é, por vocação e missão, um comunicador, configurado a 

Cristo, o Verbo Comunicador. Ele é chamado a ser capaz de mediar a Palavra de 

Deus de forma autêntica, de construir pontes de diálogo em um mundo dividido e 

de promover a comunhão em uma sociedade muitas vezes fragmentada e sedenta 

de sentido e de esperança. A fidelidade a essa vocação sublime exige do presbítero 

uma formação contínua e um aprimoramento constante, que o capacitem a navegar 

com sabedoria e discernimento nos complexos mares da cultura digital, 

transformando os desafios em oportunidades fecundas para o anúncio do Reino de 

Deus.  

A comunicação, em sua essência mais profunda, transcende a mera 

transmissão de informações para se configurar como um ato de comunhão, um 

reflexo da própria dinâmica trinitária de Deus. Ele é chamado a ser um eco da 

Palavra divina, um mediador da graça e um construtor de pontes entre Deus e a 

humanidade, e entre os próprios seres humanos. A fidelidade a essa vocação exige 

do presbítero não apenas o domínio da doutrina e da teologia, mas, sobretudo, uma 

profunda sensibilidade comunicativa, capaz de discernir as necessidades do 

rebanho, de adaptar a mensagem às diversas realidades culturais e de estabelecer 

um diálogo autêntico e transformador. A comunicação eficaz, portanto, não é um 

mero adorno, mas uma dimensão intrínseca à identidade presbiteral, um imperativo 

para a vivência plena do sacerdócio e para a fecundidade da missão evangelizadora.  

Os desafios contemporâneos, especialmente aqueles impostos pela era digital, 

amplificam a urgência de uma formação comunicativa robusta para os presbíteros. 

A proliferação de informações, a velocidade das interações e a complexidade das 

redes sociais exigem do ministro ordenado uma capacidade de discernimento 

aguçada, uma presença autêntica e uma linguagem que ressoe nos corações e 

mentes das novas gerações. A evangelização no ambiente digital não se restringe à 

mera publicação de conteúdos, mas implica a construção de relacionamentos 

significativos, a promoção de uma cultura do encontro e a defesa dos valores do 

Evangelho em um espaço muitas vezes marcado pela polarização e pela 

superficialidade. O presbítero é chamado a ser um evangelizador digital, um 

comunicador da esperança e da alegria, capaz de utilizar as ferramentas 

tecnológicas a serviço da missão, sem, contudo, perder a profundidade da 



55 

 

mensagem e a autenticidade do testemunho. Isso requer uma formação contínua, 

que o capacite a navegar com sabedoria e discernimento nos mares da cultura 

digital, transformando os desafios em oportunidades para o anúncio do Reino de 

Deus.  

Ademais, a comunicação presbiteral se manifesta de forma singular em cada 

dimensão do ministério. Na liturgia, o presbítero é o porta-voz da Palavra, o 

celebrante dos mistérios, e sua comunicação deve ser capaz de conduzir os fiéis ao 

encontro com o transcendente, de despertar a fé e de gerar comunhão. Na catequese, 

ele é o mestre e o guia, e sua comunicação deve ser clara, acessível e capaz de 

transmitir a riqueza da doutrina de forma cativante e transformadora. Na pregação, 

ele é o arauto do Evangelho, e sua comunicação deve ser inspiradora, profética e 

capaz de tocar os corações e de impulsionar à conversão. Na presença nos meios 

digitais, ele é o evangelizador online, e sua comunicação deve ser autêntica, 

relevante e capaz de estabelecer um diálogo significativo com aqueles que habitam 

o continente digital. Em todas essas dimensões, a comunicação não é um ato 

isolado, mas uma dinâmica contínua, que exige do presbítero uma constante 

atualização, um aprimoramento de suas habilidades e uma profunda sintonia com o 

Espírito Santo, que é o verdadeiro comunicador da graça e da verdade.  

O presbítero, em sua identidade e missão, é um comunicador. Sua vida, seu 

testemunho, suas palavras e seus gestos são canais pelos quais a Palavra de Deus se 

torna presente e atuante no mundo. A formação presbiteral, portanto, deve ser 

concebida e implementada de forma a capacitar o futuro ministro para essa missão 

comunicativa em sua plenitude. Isso implica não apenas o desenvolvimento de 

habilidades técnicas, mas, sobretudo, uma profunda imersão na teologia da 

comunicação, que revele a dimensão divina e salvífica de todo ato comunicativo. 

Que a Igreja, em sua sabedoria e discernimento, continue a investir na formação 

comunicativa de seus presbíteros, para que eles possam ser, cada vez mais, sinais 

luminosos da presença de Deus em um mundo sedento de sentido e de esperança. 

A comunicação eficaz, no contexto do ministério presbiteral, transcende a mera 

oratória ou a habilidade de transmitir informações. Ela se enraíza na capacidade de 

escuta profunda, de empatia genuína e de discernimento das realidades humanas e 

espirituais. O presbítero é chamado a ser um ouvinte atento, capaz de acolher as 

dores, as alegrias, as esperanças e as angústias do povo de Deus. A empatia, por sua 

vez, permite ao presbítero colocar-se no lugar do outro, compreender suas 



56 

 

perspectivas e suas necessidades, e adaptar sua linguagem e sua mensagem de 

forma a torná-las acessíveis e relevantes. O discernimento, iluminado pelo Espírito 

Santo, capacita o presbítero a identificar os sinais dos tempos, a interpretar as 

realidades sociais e culturais à luz do Evangelho, e a propor caminhos de fé que 

sejam autênticos e transformadores.  

Além disso, a dimensão profética da comunicação presbiteral merece um 

destaque especial. Em um mundo marcado por desigualdades, injustiças e 

exclusões, o presbítero é chamado a ser a voz dos que não têm voz, a denunciar as 

estruturas de pecado e a anunciar a justiça do Reino de Deus. Sua comunicação, 

nesse sentido, não pode ser neutra ou complacente, mas deve ser corajosa, incisiva 

e capaz de provocar a reflexão e a mudança. Isso implica a capacidade de confrontar 

as ideologias dominantes, de questionar os valores que se opõem ao Evangelho e 

de propor uma visão de mundo fundamentada na dignidade da pessoa humana e na 

solidariedade. A comunicação profética do presbítero, no entanto, não se limita à 

denúncia, mas se estende ao anúncio da esperança e da alegria do Evangelho, que 

é capaz de transformar as realidades mais adversas e de gerar vida nova. Essa 

dimensão profética exige do presbítero uma profunda sintonia com a Palavra de 

Deus, uma coragem inabalável e uma paixão ardente pela justiça e pela verdade, 

características que devem ser cultivadas ao longo de toda a sua formação e de seu 

ministério.  

A formação contínua dos presbíteros em comunicação é um imperativo para 

que eles possam responder aos desafios e às oportunidades que se apresentam no 

cenário contemporâneo. As rápidas transformações tecnológicas e culturais exigem 

uma atualização constante das habilidades comunicativas, que vá além do domínio 

das ferramentas digitais e que abranja uma compreensão aprofundada das 

dinâmicas comunicacionais da era digital. A formação deve capacitar os presbíteros 

a utilizarem os meios de comunicação social de forma ética e pastoral, a discernir 

os conteúdos e as linguagens que circulam no ambiente virtual, e a promover uma 

cultura digital que seja a serviço do Evangelho e da comunhão. Isso implica a 

criação de espaços de formação permanente, que ofereçam aos presbíteros a 

oportunidade de aprofundar seus conhecimentos, de trocar experiências e de 

desenvolver novas habilidades comunicativas, sempre à luz da fé e da doutrina da 

Igreja.  



57 

 

As reflexões apresentadas neste trabalho abrem caminhos para futuras 

investigações. Questões como aprofundar a análise da comunicação não-verbal no 

ministério presbiteral, explorar o impacto das novas tecnologias de inteligência 

artificial na evangelização e na formação sacerdotal, ou investigar a comunicação 

inter-religiosa no contexto da missão presbiteral, poderiam enriquecer ainda mais o 

campo de estudo. A complexidade da comunicação na era contemporânea exige um 

esforço contínuo de aprofundamento, de discernimento e de adaptação. A Igreja, 

em sua missão evangelizadora, não pode ignorar os desafios e as oportunidades que 

se apresentam no campo da comunicação. Pelo contrário, ela é chamada a ser 

protagonista nesse cenário, a utilizar os meios de comunicação a serviço do 

Evangelho e a formar presbíteros que sejam verdadeiros comunicadores da 

esperança e da alegria. O tema da sinodalidade onde se torna uma realidade 

comunicativa na Igreja, que exige do presbítero promover escuta, diálogo e 

discernimento comunitário. Sua comunicação deve criar ambiente de confiança e 

participação. Assim, a sinodalidade torna-se práxis concreta na missão 

evangelizadora. Que as perguntas levantadas neste estudo possam inspirar novas 

pesquisas, novos debates e novas iniciativas pastorais, contribuindo assim para que 

a comunicação seja cada vez mais um instrumento de comunhão, de diálogo e de 

transformação, a serviço do Reino de Deus.  

Que este trabalho, ao explorar comunicação com eixo na formação e no 

ministério do presbítero, possa inspirar novas reflexões e aprofundamentos. A 

comunicação, em sua dimensão teológica e pastoral, continuará sendo um campo 

fértil para a pesquisa e para a práxis da Igreja, especialmente no que tange à 

formação e ao ministério dos presbíteros. Que este estudo possa inspirar a 

prosseguir na busca por uma comunicação que seja cada vez mais fiel à Revelação 

divina, atenta ao Magistério da Igreja e eficaz na práxis evangelizadora, 

contribuindo assim para a construção de um mundo mais justo, fraterno e permeado 

pela alegria do Evangelho. 

 

 

 

 

  



58 

 

6  
Referências bibliográficas 

AGOSTINHO. Sermões. Niterói: Teodoro Ed., 2020. v.3. 

ALMEIDA, G. S. A comunicação do sagrado na liturgia. Revista Brasileira de 

Teologia, ano 25, n. 90, p. 325-346, 2017. Disponível em: 

https://www.researchgate.net/publication/323890167_A_comunicacao_do_sagrad

o_na_liturgia. Acesso em: 10 jun. 2025. 

ALTEMEYER JR., F.; BOMBONATTO, V. I. Teologia e Comunicação: Corpo, 

Palavra e Interfaces Cibernéticas. São Paulo: Paulinas, 2011. 

ANDRÉIA, G. Infopastoral: o agir pastoral numa sociedade em transformação. 

São Paulo: Paulus, 2023.  

BALTHASAR, H. U. V. Gloria: La percepción de la forma. Madrid: Ediciones 

Encuentro, 1985. Disponível em: https://archive.org/details/gloria-la-percepcion-

de-la-forma. Acesso em: 3 maio 2025. 

BENTO XVI, PP. Deus Caritas Est. Vaticano, 2005. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-

xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 

BENTO XVI, PP. Homilia na Missa de abertura do Ano da Fé. Vaticano, 11 out. 

2012. Disponível em: https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/pt/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20121011_anno-fede.html. 

Acesso em: 31 maio 2025. 

BENTO XVI, PP. Mensagem para o 44º Dia Mundial das Comunicações Sociais. 

24 jan. 2010. Disponível em: https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/pt/messages/communications/documents/hf_ben-xvi_mes_20100124_44th-

world-communications-day.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 

BENTO XVI, PP. Verbum Domini: Exortação Apostólica Pós-Sinodal sobre a 

Palavra de Deus na vida e na missão da Igreja. Vaticano, 2010. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/benedict-

xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-

domini.html. Acesso em: 7 jun. 2025.  

BÍBLIA de Jerusalém. Nova ed. rev. e ampl. 2. impr. São Paulo: Paulus, 2003. 

BRESSANI, V. A comunicação na formação presbiteral da Igreja Católica no 

Brasil. Curitiba, 2015. 145p. Dissertação. Departamento de Comunicação, 

Universidade Federal do Paraná. 

CARVALHO, D. C. A Liturgia como ponto culminante da missão: uma breve leitura 

da Sacrosanctum Concilium 10 à luz da Evangelii Gaudium 24. PqTeo, v. 2, n. 3, 

p. 14-22, jan./jun. 2019. Disponível em:  https://periodicos.puc-

rio.br/pesquisasemteologia/article/view/827/608. Acesso em: 13 jun. 2025. 

CATECISMO DA IGREJA CATÓLICA. 
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-

cic_po.html. Acesso em: 06 jun. 2025.  



59 

 

CELAM. Documento de Aparecida: texto conclusivo da v conferência geral do 

episcopado latino-americano e do caribe. 12. ed. São Paulo: Paulus, 2011. 

CNBB. Diretório de Comunicação da Igreja no Brasil. 4.ed. Brasília: Edições 

CNBB, 2020. (Documentos da CNBB, 99). 

CONCÍLIO VATICANO II. Decreto Inter Mirifica: sobre os meios de 

comunicação social. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decree_19631204_inter-mirifica_po.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 

CONCÍLIO VATICANO II. Gaudium et Spes: constituição pastoral sobre a Igreja 

no mundo atual. Vaticano, 7 dez. 1965. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html. Acesso em: 13 jun. 2025. 

CONCÍLIO VATICANO II. Lumen Gentium. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html. Acesso em: 06 jun. 2025.  

CONCÍLIO VATICANO II. Presbyterorum Ordinis. Disponível em: 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_po.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 

CONCÍLIO VATICANO II. Sacrosanctum Concilium. Disponível em:  

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-

ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html. Acesso em: 13 jun. 2025. 

CONGREGAÇÃO PARA O CLERO. Diretório para o Ministério e a Vida dos 

Presbíteros. Vaticano, 2013. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_ccl

ergy_doc_20130731_directory2013_po.html. Acesso em: 7 jun. 2025.  

CONGREGAÇÃO PARA O CLERO. Ratio Fundamentalis. Disponível em: 

https://www.clerus.va/content/dam/clerus/documenti/ratio-2026/Ratio-PT-5-12-

2016.pdf. Acesso em: 06 jun. 2025. 

DIDAQUE: catecismo dos primeiros cristaos. 6. ed. Petropolis: Vozes, 2003.  

FRANCISCO, PP. Christus Vivit: Exortação Apostólica Pós-Sinodal aos Jovens e 

a todo o Povo de Deus. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20190325_christus-vivit.html. Acesso em: 10 jun. 2025. 

FRANCISCO, PP. Desiderio desideravi: Sobre a formação litúrgica do povo de 

Deus. Carta Apostólica. Vaticano, 29 jun. 2022. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20220629-

lettera-ap-desiderio-desideravi.html. Acesso em: 10 jun. 2025. 

FRANCISCO, PP. Discurso aos funcionários do Dicastério para a 

Comunicação. 23 set. 2019. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/september/documents/

papa-francesco_20190923_dicastero-comunicazione.html. Acesso em: 06 jun. 

2025. 

FRANCISCO, PP. Discurso no Simpósio Internacional “Para uma teologia 

fundamental do sacerdócio”. 17 fev. 2022. Disponível em: 



60 

 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/february/documents/2

0220217-simposio-teologia-sacerdozio.html. Acesso em: 3 maio 2025.  

FRANCISCO, PP. Evangelii Gaudium. Vaticano, 2013. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-

francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html. Acesso em: 3 maio 

2025. 

FRANCISCO, PP. Mensagem para o 48º Dia Mundial das Comunicações 

Sociais, 2014. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/document

s/papa-francesco_20140124_messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 5 

maio 2025. 

FRANCISCO, PP. Mensagem para o 50º Dia Mundial das Comunicações 

Sociais. 2016. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/communications/document

s/papa-francesco_20160124_messaggio-comunicazioni-sociali.html. Acesso em: 

13 jun. 2025. 

INÁCIO DE ANTIOQUIA. Carta aos Filadélfios. Disponível em: 

https://www.cristianismo.org.br/inacio-6.htm. Acesso em: 9 jun. 2025.  

INSTRUÇÃO pastoral: communio et progressio.  Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_p

ccs_doc_23051971_communio_po.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 

JESUS, L. N. Trindade: paradigma para a comunicação humana. Revista de 

Cultura Teológica, n. 83, p. 279 - 300, jan./jun. 2014. Disponível em: 

https://doi.org/10.19176/rct.v22i83.20331. Acesso em: 06 jun. 2025. 

JOÃO PAULO II, PP. Mensagem para o 23º Dia Mundial das Comunicações 

Sociais, 27 maio 1989. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011989_world-

communications-day.html. Acesso em: 13 jun. 2025. 

JOÃO PAULO II, PP. Mensagem para o 24º Dia Mundial das Comunicações 

Sociais, 27 maio 1990. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/messages/communications/documents/hf_jp-ii_mes_24011990_world-

communications-day.html. Acesso em: 13 jun. 2025. 

JOÃO PAULO II, PP. Pastore dabo Vobis. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-

vobis.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 

JOÃO PAULO II, PP. Redemptoris Missio: Carta Encíclica sobre a permanente 

validade do mandato missionário. São Paulo: Paulinas, 1990. 

JUSTINO. 1ª e 2ª Apologias, Diálogo com Trifão. Tradução de Ivo Storniolo e 

Euclides M. Balancin. São Paulo: Paulus, 1995. (Patrística, 3). 

KUNZ, C. A. O uso de parábolas e ações parabólicas na pregação de Jesus. Vozes 

Teológicas, v. 1, n. 1, p. 13-29, 2017. Disponível em: 

https://periodicos.fabapar.com.br/index.php/vt/article/download/22/41. Acesso em: 

3 maio 2025. 



61 

 

LATOURELLE, R. Teologia da Revelação. São Paulo: Paulinas, 1985. 

LEÃO XIV, PP. Discurso ao clero da Diocese de Roma. 12 jun. 2025. Disponível 

em: https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/speeches/2025/june/documents/ 

20250612-clero-romano.html. Acesso em: 13 jun. 2025. 

LEÃO XIV, PP. Discurso aos agentes da comunicação, 2025. Disponível em: 

https://www.vatican.va/content/leo-

xiv/pt/speeches/2025/may/documents/20250512-media.html. Acesso em: 06 jun. 

2025. 

LIBÂNIO, J. B. Teologia da Revelação a partir da Modernidade. 2. ed. São 

Paulo: Edições Loyola, 1995. 

MARTIELO, E. A participação ativa na liturgia: um traçado histórico. São Paulo, 

2022. 52p. TCC. Departamento de Teologia, PUC-SP. Disponível em: 

https://faculdadejesuita.edu.br/wp-. Acesso em: 06 jun. 2025. 

MORAES, A. O.; BRAIDO, O. O. Presença do ministro ordenado nas redes sociais: 

elementos para a elaboração de uma ética a serviço da comunhão. Pesquisas em 

Teologia, v. 6, n. 12, p. 269-289, 2023. Disponível em: https://periodicos.puc-

rio.br/index.php/pesquisasemteologia/article/view/1996. Acesso em: 13 jun. 2025. 

MÜLLER, G. L. Dogmática Católica: teoria e prática da teologia. Tradução de 

Luiz Carlos Susin. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2020. 

OS TRÊS “Cs” da revolução digital: entrevista com Luciano Floridi. Disponível 

em: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/611828-os-tres-cs-da-revolucao-

digital-entrevista-com-luciano-floridi.  Acesso em: 13 jun. 2025. 

PAULO VI, PP. Evangelii Nuntiandi: Exortação Apostólica sobre a Evangelização 

no Mundo Atual, 1975. Disponível em: https://www.vatican.va/content/paul-

vi/pt/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-

nuntiandi.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 

PIAZZA, W. A Revelação Cristã na Constituição Dogmática Dei Verbum. São 

Paulo: Edições Loyola, 1986. 

PIO XII, PP. Mediator Dei: Encíclica sobre a sagrada liturgia. Vaticano, 20 nov. 

1947. Disponível em: https://www.vatican.va/content/pius-

xii/pt/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_20111947_mediator-dei.html. Acesso 

em: 10 jun. 2025. 

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Ética na 

Internet. Cidade do Vaticano, 28 fev. 2002. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_p

ccs_doc_20020228_ethics-internet_po.html. Acesso em: 13 jun. 2025. 

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Igreja e 

internet. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_p

ccs_doc_20020228_church-internet_po.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 

PONTIFÍCIO CONSELHO PARA AS COMUNICAÇÕES SOCIAIS. Instruçao 

pastoral Aetatis Novae. Disponível em: 

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_p

ccs_doc_22021992_aetatis_po.html. Acesso em: 06 jun. 2025. 



62 

 

PUNTEL, J. T. Inter Mirifica: texto e comentário, São Paulo: Paulinas, 2012. 

RAHNER, K. Curso fundamental da fé: introdução ao conceito de cristianismo. 

Tradução de Alberto Costa. 5. ed. São Paulo: Paulinas, 2003.  

RODRIGUES, L. M. F. Evangelização e novas tecnologias. Theologica, v. 46, n. 

2, p. 289-328, 2011. Disponível em: 

https://doi.org/10.34632/theologica.2011.2191. Acesso em: 13 jun. 2025. 

SBARDELOTTO, M. Comunicar a fé: por quê? para quê? com quem?. Petrópolis: 

Vozes, 2020. 

SBARDELOTTO, M. Evangelização nas mídias digitais: comunicar a fé em tempos 

de rede. Teocomunicação, v. 53, n. 1, p. 5-10, 2023. Disponível em: 

https://www.academia.edu/62909847/Evangeliza%C3%A7%C3%A3o_nas_m%C

3%ADdias_digitais_comunicar_a_f%C3%A9_em_tempos_de_rede. Acesso em: 

13 jun. 2025. 

SILVA, A. A. Teologia e Comunicação Digital: A Nova Evangelização dos Nativos 

Virtuais. In: CONGRESSO ESTADUAL DE TEOLOGIA, 1., 2013, São Leopoldo. 

Anais eletrônicos [...]. São Leopoldo: EST, v. 1, 2013. p. 80-89. Disponível em: 

https://www.academia.edu/58911677. Acesso em: 7 jun. 2025.  

ZANON, D. Comunicar o Evangelho: panorama histórico do magistério da Igreja 

sobre a comunicação. São Paulo: Paulus, 2021. 


