
 
 

 
 

ALEXANDRE DOS SANTOS BASÍLIO CESÁRIO 
 
 
 
 
 
 
 
 

PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Monografia 
 
Monografia apresentada ao Programa de 
Graduação em Teologia como requisito parcial 
para obtenção do título de Bacharel em Teologia. 
 
Orientador: Waldecir Gonzaga 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Rio de Janeiro 

2024 



 
 

Agradecimentos 
 
Em primeiro lugar, expresso minha gratidão a Deus, pela Sua infinita bondade e 

misericórdia.  

Agradeço, com imenso carinho, aos incentivos recebidos de minha esposa e de meu 

filho Matheus, por suas constantes orações, apoio e afeto, que foram fundamentais 

nesta jornada.  

Estendo minha gratidão ao professor, padre Fábio de Souza Balbino, pela paciência, 

mentoria e dedicação que sempre demonstrou. Igualmente, reconheço o professor, 

padre Waldecir Gonzaga, como instrumento divino que tornou possível esta valiosa 

oportunidade em minha vida. 

Agradeço, ainda, ao Departamento de Teologia da PUC-Rio e a todos os professores 

que contribuíram para minha formação.  

Finalmente, mas não menos importante, rendo exaltação a Deus por todos os 

ensinamentos que recebi de minha mãe. Embora sua partida tenha sido dolorosa, seu 

legado jamais será apagado; seus ensinamentos permanecem gravados de forma 

indelével na tábua do meu coração. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

Resumo 
 

Cesário, Alexandre dos Santos Basílio. Preposições do Espírito 
Santo. Rio de Janeiro, 2024. 43p. Monografia apresentada ao 
Departamento de Teologia do Centro de Teologia e Ciências Humanas 
da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. 

 
 
Este estudo explora o papel das preposições no entendimento e na representação do 
Espírito Santo nas Escrituras e na tradição cristã. Ele examina como essas 
preposições estruturam a linguagem teológica, conectando conceitos fundamentais 
desde o Antigo Testamento até a Igreja contemporânea. A pesquisa destaca a ação 
do Espírito Santo na criação, profetismo e aliança salvífica, bem como sua presença 
na vida de Jesus e no Pentecostes. Além disso, analisa a expansão missionária da 
Igreja, a harmonia dentro do Corpo de Cristo e o impacto dos carismas na renovação 
comunitária. Por meio desse estudo, busca-se compreender a relevância das 
preposições na construção de uma visão integrada e dinâmica da atuação do Espírito 
Santo ao longo da história da salvação e na espiritualidade cristã.  
 

Palavras-chave 

Espírito Santo; Teologia Bíblica; Preposições; Linguagem Teológica. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO ........................................................................................................ 4 

2. AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NO ANTIGO TESTAMENTO ......... 5 

2.1 O ESPÍRITO SANTO NA CRIAÇÃO ............................................................... 5 

2.2 A AÇÃO DO ESPÍRITO SANTO NO ANTIGO TESTAMENTO ...................... 7 

2.3 A PRESENÇA DO ESPÍRITO NAS PROFECIAS DO ANTIGO 

TESTAMENTO ............................................................................................................ 8 

2.4 A PRESENÇA DO ESPÍRITO DE DEUS EM ISRAEL ....................................... 10 

3. PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NO NOVO TESTAMENTO ................. 12 

3.1 A PRESENÇA DO ESPÍRITO NA ENCARNAÇÃO ............................................ 12 

3.2 O ESPÍRITO DE DEUS EM JESUS SEGUNDO LUCAS .................................. 14 

3.3 O ESPÍRITO SANTO E A MISSÃO DA IGREJA ................................................ 16 

3.4 O CULTO EM ESPÍRITO E VERDADE .............................................................. 18 

4. AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NA IGREJA PRIMITIVA ............... 22 

4.1 O ESPÍRITO SANTO E A VIDA DA IGREJA ...................................................... 22 

4.2 A FORÇA DO ESPÍRITO NA IGREJA E NO MUNDO ....................................... 24 

4.3 PENTECOSTES E O CULTO DA NOVA ALIANÇA ........................................... 26 

4.4 A VIDA CRISTÃ COMO CULTO ESPIRITUAL .................................................. 28 

5. AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NA IGREJA CONTEMPORÂNEA30 

5.1 O ESPÍRITO SANTO E A TRANSFORMAÇÃO DA HUMANIDADE ................. 30 

5.2 TEMPLOS DO ESPÍRITO SANTO ..................................................................... 32 

5.3 O BATISMO NO ESPÍRITO SANTO .................................................................. 34 

5.4 AÇÃO DO ESPÍRITO SANTO NA COMUNIDADE CRISTÃ ............................. 38 

6. CONCLUSÃO ....................................................................................................... 41 

7. REFERÊNCIAS..................................................................................................... 42 

 



4 
 

1. INTRODUÇÃO  

  As preposições são elementos essenciais na estruturação das frases em 

português, estabelecendo relações entre palavras e conferindo significado e coesão 

ao texto. Entre as mais frequentemente utilizadas estão "sobre", "com", "em" e "no", 

cada uma desempenhando um papel específico e importante na construção do 

sentido. 

  A preposição "sobre" é usada para indicar posição acima de algo, bem como 

temas ou assuntos. Por exemplo, na frase "O livro está sobre a mesa", "sobre" indica 

a posição do livro. Em "Falaram sobre o projeto", ela introduz o tema da conversa. 

  A preposição "com “expressa companhia, instrumento ou modo. Em "Ela foi 

ao parque com seus amigos", "com" indica a companhia. Na frase "Escreveu com uma 

caneta", a preposição mostra o instrumento utilizado. 

  A preposição "em" tem múltiplas funções, incluindo indicar lugar, tempo e 

estado. Em "Ela mora em São Paulo", "em" denota o local. Na frase "Chegarei em 

uma hora", "em" refere-se ao tempo. Além disso, "em" é usada para indicar estado, 

como em "Está em paz". 

  A forma contraída "no", que resulta da combinação de "em" com o artigo 

definido "o", é utilizada para especificar lugar de maneira mais direta. Por exemplo, 

"Estou no escritório" indica claramente o local específico. 

. Essas preposições não só conectam as palavras, mas também adicionam 

nuances e especificidade às frases, garantindo clareza e precisão na comunicação. 

No contexto de textos bíblicos, o uso correto dessas preposições é crucial para a 

interpretação precisa das Escrituras, uma vez que pequenas variações podem alterar 

significativamente o entendimento do texto. 

  As preposições "sobre", "com", "em" e "no" são essenciais para descrever o 

Espírito Santo na Bíblia, pois ajudam a esclarecer seu papel e suas ações. Por 

exemplo: 

  - "Em": Indica a presença e a ação do Espírito Santo dentro dos crentes. 

Exemplo: "Eles foram todos cheios do Espírito Santo". 

  - "Com": Mostra a companhia e a assistência do Espírito Santo. Exemplo: 

"Mas o Espírito Santo é o que me conforta". 

  - "Sobre": Pode indicar a ação do Espírito Santo sobre as pessoas. Exemplo: 

"E o Espírito Santo descia sobre eles". 



5 
 

  - "No": Indica um estado ou condição influenciada pelo Espírito Santo. 

Exemplo: "Eles estavam no Espírito Santo". Essas preposições ajudam a transmitir a 

relação entre o Espírito Santo e os indivíduos, bem como suas ações e influências.1 

O propósito deste estudo é demonstrar a ação do Espírito Santo nas Sagradas 

Escrituras, a utilização das preposições “sobre”, “com”, “em” e “no”, juntamente com 

seus significados específicos, na abordagem pneumatológica no Antigo Testamento, 

conforme a Bíblia Hebraica; da mesma maneira no Novo Testamento, de acordo com 

a tradução da LXX, assim como na Patrística e na atualidade. Deste modo, o trabalho 

encontra-se organizado em quatro capítulos. Nos dois primeiros capítulos serão 

apresentadas as preposições referentes ao Espírito Santo no contexto da Sagrada 

Escritura, na antiga e nova aliança. Os capítulos terceiro e quarto será abordado as 

preposições do Espírito Santo, no contexto da igreja primitiva e contemporânea. 

Compreender a pneumatologia a partir de suas manifestações nas Sagradas 

Escrituras e na Patrística é fundamental para analisar a atuação do Espírito Santo ao 

longo da história de Israel, da Igreja e do Cristianismo. Por meio de uma análise das 

preposições, podemos explorar as diversas formas de manifestação do Espírito Santo 

e reinterpretar os momentos e intervenções salvíficas na história. 

 

2. AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NO ANTIGO TESTAMENTO  

2.1 O ESPÍRITO SANTO NA CRIAÇÃO 

 Podemos constatar por intermédio das Sagradas Escrituras, que a ação 

pneumatológica se estabelece desde a criação conforme está registrado no livro do 

Gênesis. Gn 1,2 “Ora, a terra estava vazia e vaga, as trevas cobriam o abismo, e um 

sopro de Deus agitava a superfície das águas.”  

  O professor Luiz Fernando Ribeiro Santana, em sua obra” Liturgia do Espírito: 

O Culto Cristão como Experiência”, destaca a importância do Espírito Santo na obra 

da criação. Ele argumenta que o Espírito Santo não é apenas um elemento da 

Trindade, mas também um agente ativo na criação e na transformação do mundo. O 

autor enfatiza que o Espírito Santo é o “sopro de Deus” que dá vida e movimento ao 

 
1 Referência: 
ROZIANE KEILA GRANDO. “A semântica na Bíblia: um estudo dos significados de palavras bíblicas.” 
Universidade Estadual do Centro-Oeste – UNICENTRO, 2014. Disponível em: 
https://sguweb.unicentro.br/app/webroot/arquivos/atsubmissao/SGU_Lenk_14.pdf. Acesso em: 30 nov. 
2024. 
 
 

https://sguweb.unicentro.br/app/webroot/arquivos/atsubmissao/SGU_Lenk_14.pdf


6 
 

universo, e que sua presença é essencial para a renovação e a santificação da 

criação. 

  “No contexto do antigo pacto, o substantivo rua é um dos mais importantes e 

recorrentes; ali ele aparece em torno de 378 vezes (Lambiasi, 1987: 30). O termo 

espírito (do latim spiritus, do gênero masculino) é traduzido no grego por Pneûma (do 

gênero neutro), o qual, por sua vez, corresponde ao termo hebraico Ruah (do gênero 

feminino). Ruah aparece algumas vezes nos livros históricos mais antigos (como 

Juízes e l Samuel), quase nunca no profetismo do século VIII d.C. e com bastante 

intensidade na obra exílica e pós-exílica, o que pode ser verificado pela relação que 

adiante fornecemos.” 2  

O texto de Gênesis 1,2 destaca que desde o início da criação, o “sopro de Deus” 

estava presente, agindo sobre o caos inicial da criação. O Espírito movia-se sobre os 

potenciais ameaças enquanto Deus preparava a vida. Esse movimento do “sopro de 

Deus” revela a ativa participação da “Ruah” na criação, uma ação verdadeiramente 

trinitária entre a Ruah e o “Dabar”, como os dois braços de Deus na obra criativa. 

Enquanto o Dabar cria, a Ruah paira “sobre” aquilo que foi criado. 

O professor Luiz Fernandes descreve: “A ruah criativa de lahweh aparece no 

relato bíblico – na segunda parte de Gn 1,2 – “pairando”, “esvoaçando” e “adejando” 

sobre o caos primordial. Com isso, parece que o autor bíblico deseja nos fornece a 

imagem de uma ave que paira sobre a sua ninhada a fim de incubá-la e gerar a vida. 

Com efeito, o termo hebraico “merahefet” sugere a ideia de incubar ou cobrir com as 

próprias asas, o que é próprio das aves. Analogamente é como se a ruah Elohim 

adejasse sobre o caos primordial a fim de chocá-lo com a sua energia amorosa, 

extraindo dali a vida.”3 

“De acordo com a analogia do sopro e da voz pode-se mesmo dizer que as 

palavras criadoras especificam e definem, mas que elas são proferidas no mesmo 

sopro, de modo que todas as criaturas são chamadas à vida pela mesma ruah, e que 

esta constitui a comunhão de todas elas na criação. A palavra masculina (dabar) e a 

força feminina (ruah) necessariamente se completam.”4 

 
2 **SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [Puc-
Rio], 2024. P. 20. 
3 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [Puc-
Rio], 2024. P. 25. 
4 MOLTMANN, Jürgen. O Espírito da vida: uma pneumatologia integral; Tradução de Carlos Almeida 
Pereira. Petrópolis: Vozes, 1999. P. 50. 



7 
 

  Assim como as asas das aves protegem, guiam e sustentam seus filhotes, o 

Espírito Santo, ao pairar “sobre” o abismo na criação, representa a proteção, a 

presença ativa de Deus. Este ato de pairar demostra o cuidado e a ordem trazidas ao 

caos inicial, além de marcar o início da vida e da criação sob o cuidado constante de 

Deus. 

  O movimento constante das asas representa dinamismo e vida, refletindo 

como o Espírito Santo traz energia vital à criação, transformando o caos em ordem. A 

ação de pairar também sugere estabilidade e tranquilidade, indicando que o Espírito 

Santo traz paz ao caos primordial. Além disso, as asas de uma ave, ao iniciar e 

sustentar a vida dos filhotes, simbolizam o Espírito Santo como a origem e 

sustentação da vida, demonstrando o poder criativo de Deus. Essas comparações 

ajudam a entender o papel do Espírito Santo na criação, destacando sua importância 

como agente de proteção, vida e ordem divina. 

Por meio dessa analogia, é possível observar que o papel do Espírito na criação 

não apenas é ativo, mas também revela um imenso cuidado de Deus com sua obra. 

Não se trata apenas de cuidado, mas sim da sustentabilidade que o Espírito 

proporcionou na ação criadora de Deus. O movimento do Espírito, em comunhão 

trinitária, é uma antecipação da mesma comunhão que existiria entre a trindade e a 

aliança com a nação de Israel. 

 

2.2  A AÇÃO DO ESPÍRITO SANTO NO ANTIGO TESTAMENTO 

 “Segundo a coerência da pedagogia divina inscrita na revelação bíblica em sua 

totalidade – Antigo e Novo Testamento -, devemos recordar que o modo de agir de 

Deus, ao longo de toda a economia salvífica, sempre foi uni trinitário e, por 

conseguinte, todas as suas ações (actio Dei) na história não podem deixar de ter um 

cunho e um timbre que manifestem essa unitrinitariedade (embora no Antigo 

Testamento não haja uma consciência humana disso). Um dado ainda presente nessa 

pedagogia é a unidade, a continuidade e a atualidade da história da salvação; e é 

fundamental enfocar a totalidade da revelação que Deus faz de si mesmo aos homens 

a partir desse tríplice dimensão da História Salutis, não perdendo de vista em 

momento algum a motivação pneumática que a torna possível.”5 

 
5 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P. 32/33. 



8 
 

  “Os acontecimentos históricos que Israel lê e experimenta nos livros sagrados 

são caracterizados por dois distintivos básicos: são contínuos e sempre atuais. Cada 

fato histórico é, pois, como um movimento iniciado no tempo que, ulteriormente, se 

desenvolve e ecoa através de todo o plano salvífico, atraindo, em sua potência 

dinâmica, os fatos e as gerações seguintes. Esta concepção corresponde a uma 

atitude típica da leitura e da hermenêutica dos profetas.”6 

  Ao considerar a presença e a atuação do Espírito Santo na aliança salvífica 

descrita no Antigo Testamento, é essencial tomar o profetismo em Israel como 

paradigma. Refletir sobre a ação do Espírito Santo no contexto dessa aliança requer 

uma análise detalhada do papel desempenhado pelos profetas. A revelação de Deus 

a Israel, em um movimento inicial de caráter soteriológico e salvífico, teve início com 

Israel no Antigo Testamento. 

 

2.3 A PRESENÇA DO ESPÍRITO NAS PROFECIAS DO ANTIGO TESTAMENTO 

 No livro” Mensageiros de Deus: Profetas e Profecias no Antigo Israel”, a 

professora Maria de Lourdes Corrêa Lima descreve o profetismo em Israel como uma 

instituição central para a vida espiritual e social do povo de Deus. Os profetas eram 

indivíduos especialmente chamados por Deus para transmitir Suas mensagens, 

atuando como intermediários entre Deus e o povo. O profetismo envolvia uma 

profunda experiência de Deus, onde os profetas recebiam revelações divinas e eram 

encarregados de comunicar a vontade divina, frequentemente em momentos de crise 

ou necessidade de reforma moral e espiritual. Eles desempenhavam um papel crucial 

na orientação e correção do povo de Israel, frequentemente chamando à fidelidade à 

aliança e denunciando injustiças. 

  “Figuras proféticas aparecem em diversos livros do Antigo Testamento 

Figuras proféticas aparecem em diversos livros do Antigo Testamento. O livro 

dos Juízes menciona a profetisa Débora (cf. Jz 4,4-5); os livros de Samuel e dos Reis 

falam dos profetas Samuel, Natan, Miqueias, Jonas (cf. 2Sm 7,1-2; 12,1; 

1Rs 22,7-8; 2Rs 14,25), de Elias e Eliseu (cf. 1Rs 17-19; 21,17- 

28; 2Rs 1,3-2,12; 2,13-8,15; 9,1-15; 13,14-21) e da profetisa Hulda (cf. 2Rs 

22,14).” 

 
6 MAGRASSI,M. Viver a palavra. São Paulo: Paulinas, 1984. P. 15. 



9 
 

 “Outras figuras recebem maior destaque, de modo que livros inteiros são 

colocados sob sua autoridade (Isaías, Jeremias, Amós...). A Bíblia Hebraica? 

Classifica como livros “proféticos” não somente estes últimos, mas também aqueles 

escritos que, referindo-se à história israelita, mencionam importantes profetas ou 

relatam acontecimentos não como crônica histórica, no sentido moderno do termo, 

mas como comunicação do plano e da palavra de Deus e, nesse sentido, dentro de 

uma perspectiva profética.” 

  “Para a Bíblia Hebraica, os “Livros proféticos” são, a partir daí, divididos em 

duas categorias: 

- Profetas anteriores: livros de Josué, Juízes, Samuel e Reis; 

- Profetas posteriores: Isaías, Jeremias, Ezequiel e os Doze Profetas (Oseias, 

Joel, Amós, Abdias, Jonas, Miqueias, Naum, Habacuc, Sofonias, Ageu, Zacarias, 

Malaquias).”7 

  A preposição “sobre” em Isaías 61,1 é significativa teologicamente, pois indica 

a presença e a ação do Espírito Santo “sobre” o profeta. Esta preposição sugere que 

o Espírito Santo não está apenas próximo ou dentro do profeta, mas que Ele está 

ativamente envolvido e presente em sua vida e ministério. Essa expressão destaca a 

ideia de que o profeta é um instrumento através do qual Deus atua.  

  O Espírito Santo dá autoridade, poder e direção ao profeta, permitindo que ele 

execute a missão divina de trazer esperança, cura e liberdade ao povo. Além disso, 

essa preposição também ressalta a ideia de que o Espírito Santo é o agente que 

capacita o profeta a cumprir sua função, reforçando a dependência do profeta na graça 

e na força divina. 

  A preposição “em” em Ezequiel 37:14 é teologicamente relevante porque 

indica a imersão e a presença contínua do Espírito Santo dentro do povo de Israel. A 

passagem diz: “E porei o meu Espírito “em” vós, e vivereis, e vos colocarei **na** 

vossa terra; e sabereis que eu, o Senhor, o disse e o fiz, diz o Senhor” (Bíblia de 

Jerusalém, 2024). Essa expressão sugere que o Espírito Santo não está apenas 

próximo ou sobre o povo, mas que Ele habita dentro deles, trazendo vida e capacidade 

para obedecer aos mandamentos de Deus. 

 
7 CORRÊA LIMA, Maria de Lourdes. Mensageiros de Deus: profetas e profecias no antigo Israel. 1. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2012. P.29 



10 
 

“Segundo a teóloga Maria de Lourdes Corrêa Lima, no livro” Mensageiros de 

Deus: Profetas e Profecias no Antigo Israel”, essa imersão do Espírito Santo é 

fundamental para a restauração espiritual e nacional de Israel. A presença do Espírito 

Santo é o que dá vida espiritual e transformação ao povo, permitindo que eles vivam 

de acordo com os estatutos de Deus.”8 

 

2.4 A PRESENÇA DO ESPÍRITO DE DEUS EM ISRAEL 

  “Novo culto anunciado pelos profetas só se torna possível porque, ao acolher 

a Palavra de Deus no fundo do coração, o israelita do exilio tem consciência de que 

acolhe também o Espírito de Deus, fonte geradora e renovadora da vida. Isso pode 

ser verificado na teologia de Jeremias e Ezequiel. O profeta Ezequiel, por exemplo, 

anuncia o dom de um coração novo que se torna capaz de acolher o Espírito de Deus 

e a sua Palavra (of. Ez 11,19; 36,26-27). Na Palavra, é concedido o Espírito e da 

Palavra feita Espírito brota o novo culto de Israel, uma vez que é também função da 

Palavra comunicar o Espírito ao culto.” 

“Nesse sem-tido, podemos falar de uma pneumatologia do culto no Antigo 

Testamento em que a Palavra é, ao mesmo tempo, “pneumató—fora” (a Palavra como 

portadora do Espírito) e “pneumatizante (a Palavra na sua função de transmitir o 

Espírito). Sem dúvida alguma, tudo isso nos projeta para a revelação plena do Espírito 

Santo no dia de Pentecostes. Naquela ocasião, a Igreja nasce para celebrar no 

Espírito, viver da Palavra e testemunhar a Palavra na potência do Espírito.”9 

  O profeta é aquele que proclama, denuncia e vive a palavra de Deus. Ele é 

chamado e vocacionado para transmitir os oráculos divinos. Esta missão, sendo 

bastante árdua, requer o auxílio constante do Espírito Santo para que suas tarefas 

sejam executadas. As palavras pronunciadas pelo profeta não são suas, mas são 

concedidas por intermédio do Espírito Santo. É na força do Espírito Santo que o 

profeta cumpre sua missão. 

  “Assim, no Antigo Testamento, o Espírito Santo e uma força dinâmica de poder 

e majestade, uma força que visa constituir o domínio religioso e moral. É o Espírito 

que repousará sobre o Messias (Is 11,2), que atuará no Servo de Javé para que este 

 
8 CORRÊA LIMA, Maria de Lourdes. Mensageiros de Deus: profetas e profecias no antigo Israel. 1. Ed. 
Petrópolis: Vozes, 2012. BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 2024. 
9 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P. 60 



11 
 

leve às nações a verdadeira religião (Is 42,1), que transformará o coração humano e 

o povo, de coração de pedra em coração de carne, de povo rebelde em comunidade 

voltada para Deus (Ez 36,26-27). Ele é também uma potência criadora, pela qual Deus 

cria, conserva e sustenta toda a obra da natureza (Gn 1,2; Jó 33,4). Ele é o Espírito 

suscitador de chefes carismáticos, sejam eles juizes, como Otoniel, Jefté, Gedeão e 

Sansão, sejam eles reis, como Saul e Davi, todos eles personagens desconhecidos 

que, sob a força do Espírito de Deus, tornaram-se chefes, homens que ganharam 

assistência especial em vista do bem do povo, grandes líderes, homens salvadores. 

Ele é o Espírito que se manifesta na atividade e na pessoa dos profetas, homens que 

recebem uma força divina que os torna aptos para cumprir a vontade de Deus, para 

proferir o juízo de Deus sobre a realidade política e religiosa do povo, para anunciar 

as ameaças e as bênçãos de Deus sobre a nação (Is 61,1-4; Jr 31,31; 32,38-40).” 10 

Em conclusão, podemos destacar que a ação do Espírito Santo no Antigo 

Testamento não se trata apenas de uma mera participação coadjuvante, mas sim de 

um protagonismo visível. Cada preposição traduzida nos textos bíblicos nos revela a 

proximidade do Espírito Santo na história da humanidade. Desde a criação até a 

libertação de Israel, da conquista da terra prometida até a monarquia, e do cativeiro 

até a libertação, a ação pneumatológica é claramente evidenciada. O Espírito Santo 

não apenas cobre, mas também auxilia, fortalece, direciona e consola em todos os 

momentos cruciais. 

Por essa razão, é imprescindível reconhecer e valorizar a ação do Espírito 

Santo. O “sopro de Deus”, que pairava sobre as águas na criação, continua a agir nos 

quatro cantos do mundo, gerando vida e proporcionando a conexão entre a criatura e 

o Criador. O Antigo Testamento oferece apenas uma prévia dessa ação divina, que 

perdura através dos séculos e continuará até a consumação do mundo. 

Ao longo do Antigo Testamento, é possível perceber que o Espírito Santo não 

se faz apenas presente, mas atua com intencionalidade e profundidade, revelando-se 

em diferentes formas e preposições que indicam sua constante proximidade, 

influência e poder transformador. Desde a criação até o exercício profético, sua 

presença é dinamizadora, inspiradora e sustentadora, revelando o caráter trinitário de 

Deus em cada etapa da história da salvação. No entanto, toda essa manifestação 

 
10 BINGEMER, Maria Clara L.; FELLER, Vitor Galdino. Deus, Trindade: a vida no coração do mundo. 6. Ed. 
S\u00E3o Paulo: Paulinas, 2003. P.98 



12 
 

ainda aponta para uma plenitude que estava por vir. Desse modo, ao encerrarmos a 

reflexão sobre o Espírito no Antigo Testamento, somos naturalmente conduzidos a 

contemplar sua revelação no Novo Testamento, onde sua atuação se intensifica e se 

torna mais pessoal e acessível, especialmente através da encarnação, do ministério 

de Jesus e do derramamento no Pentecostes. 

 

3.   PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NO NOVO TESTAMENTO  

3.1 A PRESENÇA DO ESPÍRITO NA ENCARNAÇÃO 

A Pneumatologia neotestamentária, apresenta o Espírito Santo por intermédio 

dos evangelistas de formas individuais. Desde os primórdios da criação, o Espírito de 

Deus desempenha um papel fundamental nas Escrituras. No Antigo Testamento, Ele 

pairava sobre as águas caóticas, infundindo vida e ordem. Capacitava profetas, juízes 

e reis para cumprir missões extraordinárias.  

No Novo Testamento, Jesus, o Messias, é ungido pelo Espírito, inaugurando o 

tempo escatológico da salvação. O Pentecostes marca o derramamento do Espírito 

sobre os discípulos, capacitando-os para a missão de evangelização. O objetivo desse 

estudo é buscar no Novo Testamento, especialmente no Evangelho segundo escreveu 

Lucas, as preposições “com”, “sobre”, “em” e “no” Espírito Santo.  

Segundo a professora Lina Boff; “Com relação ao Evangelho, observa-se que 

Lucas faz uso da designação espírito de Deus o triplo de vezes mais que Marcos. 

Com relação ao Livro dos Atos, o emprego do termo pneuma como espírito de Deus 

é o mais frequente de todo o Novo Testamento. Somente na primeira seção dos Atos, 

que corresponde aos capítulos 1 a 12, encontra-se 37 vezes o uso da palavra pneuma 

como espírito; na segunda seção, correspondente aos capítulos 13 a 28, Lucas 

emprega a palavra pneuma em 18 citações. 

No âmbito deste quadro, a teologia lucana emprega o termo pneuma para 

designar a ação do espírito de Deus em Jesus como pessoa. Para falar da ação desse 

mesmo Espírito doado no dia de Pentecostes aos apóstolos e às mulheres reunidas 

em Jerusalém, como da ação do Espírito nas comunidades nascidas a partir deste 

evento, a teologia lucana emprega simplesmente o termo Espírito.”11 

 
11  BOFF, Lina. Espírito e Missão na Obra de Lucas: Atos. São Paulo: Editora Paulus, 2005. P. 25-26 
 
   



13 
 

 ação pneumática do Espírito é amplamente evidenciada no evangelho de 

Lucas. Desde o início, podemos observar que, assim como no relato da criação, o 

Espírito Santo está ativo no Novo Testamento. Isso é claramente demonstrado em 

Lucas 1,26-28 “No sexto mês, o anjo Gabriel foi enviado por Deus a uma cidade da 

Galiléia, chamada Nazaré, a uma virgem desposada com um homem que se chamava 

José, da casa de Davi; e o nome da virgem era Maria. Ao entrar, o anjo disse-lhe: 

‘Alegra-te, cheia de graça! O Senhor está contigo.’”   

A palavra “contigo” é uma contração resultante da combinação da preposição 

“com” e do pronome pessoal oblíquo “ti”. Esta contração é utilizada para denotar 

companhia ou associação em um contexto de segunda pessoa, singular e informal. A 

utilização de “contigo” em vez da expressão plena “com ti” ocorre para suavizar a 

pronúncia e fornecer fluidez ao discurso, além de estar em conformidade com as 

normas gramaticais da língua portuguesa. 

Lucas 1,34 “E disse Maria ao anjo: ‘Como será isto, se eu não conheço varão?” 

“Aqui, nesta resposta dada por Maria ao próprio Deus que entra em diálogo com ela 

através de uma teofania – o anjo -, ela nos dá a conhecer o modo de ser feminino e 

masculino de Deus com relação à pessoa humana. A concepção de um ser humano 

não pode ser contribuição nem só da mulher e nem só do homem, mas da mulher e 

do homem juntos. A fala de Maria, que objeta sobre o modo como isso se dará nela, 

nos leva a repensar e reimaginar a imagem de Deus que recebemos e, todavia, 

continuamos alimentando”12  

A saudação do anjo Gabriel a Maria marca o início de uma nova aliança, 

evidenciando que a presença de Deus estava com Maria. Esse evento sinaliza um 

ponto crucial na narrativa bíblica, pois demonstra a escolha divina de Maria como a 

mãe do Salvador, em cumprimento das promessas messiânicas do Antigo 

Testamento. 

 Não foi Maria que tomou a iniciativa de buscar a Deus, mas sim, Deus se 

apresentou a ela, mostrando a soberania e a graça divina em ação. Essa manifestação 

divina ressalta a característica proativa de Deus em sua relação com a humanidade, 

evidenciando que o chamado e a eleição divina não dependem do esforço humano, 

mas sim da vontade e do propósito de Deus. 

 
12 JOHNSON, E.A. Aquela que É – O mistério de Deus no trabalho teológico feminino. Petrópolis: Vozes, 
1995. P.93 



14 
 

A ação do anjo Gabriel ao trazer a mensagem a Maria não é apenas um ato 

isolado, mas uma confirmação de que antes mesmo da concepção de Jesus, o 

Espírito Santo já estava operando. Esse movimento prévio do Espírito Santo garante 

a capacitação divina para a missão que Maria iria cumprir. Assim, a presença do 

Espírito Santo com Maria é um testemunho da preparação e da ajuda divina contínua, 

assegurando que ela estaria devidamente equipada para a tarefa monumental de 

trazer ao mundo o Filho de Deus. Portanto, essa narrativa não só destaca a 

centralidade de Maria no plano de salvação, mas também sublinha a iniciativa de Deus 

e a presença constante do Espírito Santo na vida dos escolhidos. 

 

3.2 O ESPÍRITO DE DEUS EM JESUS SEGUNDO LUCAS 

“Inaugurando a nova aliança, é em Jesus que Deus pode, enfim, levar à 

plenitude o seu desígnio de salvar e renovar todos os homens. Jesus abre aos homens 

e à história o caminho para a releitura e a realização plena das promessas 

messiânicas. Sob essa luz, os apóstolos interpretaram os textos proféticos acerca da 

ruah que repousaria sobre o Messias, reconhecendo em Jesus o descendente de Davi 

dotado da plenitude do Espírito do Senhor.”  

“Reconhecem, da mesma forma, que a efusão pneumática, objeto da antiga 

promessa, é agora destinada a todos os povos: essa é, de fato, para vós, assim como 

para os vossos filhos e para todos aqueles que estão longe, todos quantos foram 

chamados por Deus nosso Senhor” (At 2,39).”13  

O batismo de Jesus nos traz a confirmação de que o Espírito Santo sempre 

está com aqueles que escolhem passar pelas águas purificadoras do batismo, pois o 

evangelista é categórico ao dizer: “Ora, tendo todo o povo recebido o batismo, e no 

momento em que Jesus, também batizado, achava-se em oração, o céu se abriu e o 

Espírito desceu sobre ele em forma corporal, como pomba. E do céu veio uma voz: 

“Tu és meu Filho; eu, hoje, te gerei.” Lucas 3,21-22.  

A descida do Espírito só se deu após o batismo, em um ato de confirmação a 

filiação do Cristo, sendo uma confirmação na vocação messiânica de Jesus. O Espírito 

é aquele que confirma a missão, não só apenas confirma, mas auxilia constantemente 

no percurso. A unção do Espírito na vida do batizado o conduz ao propósito de Deus, 

 
13 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P. 75-76 



15 
 

visto que o evangelho de Lucas enfatiza a ação do Espírito através dos anúncios de 

Jesus. Aquele que anuncia é porque foi enviado, não anuncia por sua própria escolha, 

mas foi separado, preparado e fortalecido para o fazer. A missão como anúncio em 

Lucas, está relacionada aos seguidores de Jesus. Uma vez que Jesus recebeu unção 

do Espírito para anunciar a palavra de Deus, Ele também concedeu a mesma unção 

aos seus discípulos (Lc 9, 1-25.) 

“Jesus é o homem do Espírito que realiza o plano salvífico do Pai no meio de 

seu povo. A partir desta concepção pode-se falar de uma pneumatologia que encontra 

suas origens na vida e na missão de Jesus. Desde as origens, Jesus foi concebido 

por obra do Espírito e, com o batismo, faz sua experiência do Espírito: por isso pode 

dar início à missão desse Espírito e falar aos seus seguidores da força do Espírito da 

verdade no trabalho do Reino de Deus.”14 

“O querigma primitivo que nos chega através dos Atos dos Apóstolos transmite-

nos em forma de testemunho a chegada do Messias-Jesus e, com ele, o tempo da 

efusão do Espírito do Senhor, tempo tantas vezes predito pelos profetas. Essa fusão, 

relida a partir da ótica veterotestamentária, caracteriza claramente a chegada dos 

“últimos tempos”, isto é, do tempo da plena realização das promessas de Deus ao seu 

povo.”15 

“Com o evento “Cristo”, abre-se a estrada para uma leitura dos textos 

messiânicos da Escritura veterobíblica. O próprio Jesus, na sinagoga de Nazaré, no 

contexto de uma assembleia sinagogal sabática, aplica a si e à sua missão o trecho 

profético do Trito-Isaías, referindo-se ao Espírito que estava sobre o profeta-messias 

(Lucas 4,16; Isaías 61,1). Para o messias ser reconhecido como autêntico profeta é 

condição essencial que sobre ele repouse o Espírito do Senhor. Segundo a corrente 

messiânica presente na teologia lucana, o profeta-messias era ainda identificado 

como o servo de lahweh, o qual deveria também receber a consagração do Espírito, 

a fim de que pudesse levar a Torah às nações.”16 

O Evangelho segundo Lucas estabelece um paralelo significativo com o profeta 

Isaías, corroborando a missão de Jesus Cristo e sua unção pelo Espírito Santo. 

 
14 BOFF, Lina. Espírito e Missão na Obra de Lucas: Atos. São Paulo: Editora Paulus, 2005. P. 100 
 
15 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.76. 
 
16 KOCH, R. “Le Christ et l’Esprit du Seigneur selon Luc 4, 18-19”. Nouvelle Revue Théologique 115 (1993), 
p. 877-885. 



16 
 

Observamos aqui a imperativa necessidade da presença do Espírito Santo na missão 

redentora, pois a mesma ruah que pairava sobre o caos primordial da criação é aquela 

que atesta a unção de Cristo. 

 Lucas, em sua narrativa, confere particular ênfase aos pobres e oprimidos, que 

encontrarão libertação através do Messias prometido. O destaque ativo do Espírito 

Santo desde o início da vida de Jesus. No batismo de Jesus, o Espírito desce sobre 

Ele em forma de pomba, simbolizando a aprovação divina e o início de sua missão 

messiânica. A presença contínua do Espírito Santo em Jesus é evidenciada em suas 

ações e ensinamentos, demonstrando que Ele age com a autoridade e o poder divino.  

 “Na pessoa de Jesus, o espírito de Deus encontra sua morada estável e com 

ele entra em plena relação pessoal. Nesta perspectiva, a da relação de Jesus com o 

Espírito, que é parte da grande tradição bíblica em Lucas, a unidade de Deus, do 

Espírito e de Jesus fica suficientemente destacada. A missão do Ungido do Senhor 

assume um significado que encontra sua origem primigênia na atuação do próprio 

espírito de Deus.”17 

 

3.3 O ESPÍRITO SANTO E A MISSÃO DA IGREJA 

“No Evangelho de Lucas não está explicitado que os seguidores de Jesus 

tivessem recebido a unção do Espírito Santo, senão a partir do evento Pentecostes. 

Toda a pneumatologia do Novo Testamento tem como centro o espírito de Deus 

enquanto princípio dinâmico de operação e assume a mesma concepção do Antigo 

Testamento.” 

“Ao enviar em missão os Doze e os Setenta, Jesus lhes dá a certeza de que 

terão a força do Espírito Santo, o qual lhes ensinará o que fazer e o que dizer diante 

das acusações, perseguições e dificuldades de toda espécie enfrentadas por causa 

do Reino de Deus (Lc 12,10-12). Esta é a única citação explícita que o evangelista faz 

sobre o Espírito Santo aos Doze e aos Setenta antes de sua morte. Apresenta-o como 

Mestre dos missionários, aqu’Ele que ensina no momento preciso: “O Espírito Santo 

vos ensinará aquilo que deveis dizer” (Lc 12,12).”18 

“Traço típico da pneumatologia lucana é a ênfase dada aos efeitos visíveis da 

presença e da ação do Espírito na história da salvação. Jesus, ao longo de todo o seu 

 
17 BOFF, Lina. Espírito e Missão na Obra de Lucas: Atos. São Paulo: Editora Paulus, 2005. P.99. 
18 BOFF, Lina. Espírito e Missão na Obra de Lucas: Atos. São Paulo: Editora Paulus, 2005. P.99 



17 
 

ministério público, sempre viveu e atuou sob a moção do Espírito, conforme ele 

mesmo afirma na abertura programática de seu ministério na Galileia (Lc 4,18). Após 

a sua exaltação à direita do Pai, Jesus recebe o Espírito Santo, “objeto da promessa”, 

e o efunde sobre a sua Igreja (At 2,33). Assim é que o pneûma caracteriza o tempo 

da Igreja, que é o tempo da irradiação em todo o mundo do anúncio salvífico e da 

realização plena do desígnio de Deus na história.” 

“Na teologia lucana, a pneumatologia está a serviço da cristologia e da 

eclesiologia; isso se comprova quando verificamos a atuação dinâmica do Pneûma na 

comunidade primitiva. A Igreja nascente apresenta-se como a extensão da presença 

do Ressuscitado na história. A todo instante, ela gravita em torno do Espírito de Cristo, 

vivendo e agindo sob a sua influência.”19 

Desde o Pentecostes (Atos 2), no Espírito Santo é apresentado como o doador 

de poder e coragem aos apóstolos, capacitando-os para a missão universal. Esta 

manifestação inaugural é um cumprimento das promessas do Antigo Testamento e de 

Jesus (Lucas 24,49; Atos 1,8), marcando a transição do ministério de Jesus para a 

obra da Igreja. A descida no Espírito é acompanhada por sinais visíveis, como as 

línguas de fogo e o fenômeno das línguas, assinalando a criação de um novo povo de 

Deus, unido na diversidade (Atos 2:1-4). 

 O Espírito de Pentecostes e a palavra dos apóstolos dão início à nova 

comunidade cristã. Esta se caracteriza pela sua abertura às dimensões da 

humanidade sem distinções de sexo, raça e cultura. Dentro da concepção de 

comunidade aberta ao Espírito e ao mundo, a melhor garantia da universalidade da 

missão é a iniciativa gratuita e livre do Espírito em favor de todos os povos. Só o 

Espírito promove, na liberdade, novas relações e cria novos espaços alternativos de 

comunicação.20 

No Espírito, constantemente atuando nos apóstolos, dirigindo decisões 

missiológicas, como na escolha de Matias (Atos 1:24-26), essencial para a unidade 

dos “doze” e reflexo da guia no Espírito. Além disso, no Espírito capacita Pedro e João, 

transformando-os de homens temerosos em valentes pregadores (Atos 4:8, 31). O 

controle soberano no Espírito é visível também em atos de julgamento e purificação 

da comunidade, como no caso de Ananias e Safira (Atos 5:1-11). 

 
19 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.112 
20 BOFF, Lina. Espírito e Missão na Obra de Lucas: Atos. São Paulo: Editora Paulus, 2005. P.117 



18 
 

“No quadro do cumprimento das profecias veterobíblicas, Lucas circunscreve e 

apresenta o evento de Pentecostes. Doravante, pela presença efetiva do Espírito de 

Deus, graças à ressurreição de Jesus dentre os mortos, todos os crentes podem 

atingir a profissão de fé no Cristo Senhor. O mesmo vale para a eclesiologia lucana. 

Segundo os Atos dos Apóstolos, o Espírito Santo é o princípio dinâmico do 

testemunho que possibilita e garante a expansão missionária da Igreja.” 

“O Espírito derramado em Pentecostes, portanto, é Espírito pascal e sopro do 

Ressuscitado, força geradora de experiência de vida e de testemunho. Nessa 

perspectiva, “Páscoa-Ascensão-Pentecostes” assinala três aspectos integrantes de 

um mesmo acontecimento: o Mistério Pascal, cujo ápice é o dom do Espírito que 

inaugura os “últimos tempos”.   

“O Espírito Santo mostra-se, no livro dos Atos, como aquele que deve continuar, 

no tempo escatológico da história salutis, a obra salvífica consumada por Jesus. Essa 

obra, sem dúvida, foi confiada à Igreja e aos homens de boa vontade. Neles e por 

meio deles, o Espírito Santo permanece como sujeito e protagonista transcendente 

da realização do projeto salvífico de Deus na história e no mundo.”21 

 

3.4 O CULTO EM ESPÍRITO E VERDADE 

“Na igreja dos apóstolos parece ter havido uma viva consciência da 

necessidade reacional que cada crente e o corpo dos fiéis deveriam travar com a 

pessoa do Espírito Santo. Tratava-se, efetivamente, de uma experiência de relação, 

sem a qual o batizado não poderia se sustentar. A partir da experiência de 

Pentecostes, a Igreja estava certa de ter sido gerada maternalmente por Deus na 

fecundidade de seu Espírito.” 

 “Pedro, em seu primeiro e solene discurso após Pentecostes (At 2,14-36), não 

titubeia em proclamar que a extraordinária efusão do Espírito de Deus que a 

comunidade dos crentes estava experimentando era o pleno cumprimento de toda a 

profecia veterotestamentária, em particular quando cita um trecho do profeta Joel: 

“Sucederá nos últimos dias, diz o Senhor, que derramarei o meu Espírito sobre toda a 

carne.”  

 
21 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.114 



19 
 

“Vossos filhos e vossas filhas hão de profetizar, vossos jovens terão visões e 

vossos velhos hão de ter sonhos” (At 2,17). A comunidade pós-pentecostal 

considerava de suma importância a presença e a ação do santo Pneûma na existência 

e na missão da Igreja. Desde cedo, ele foi percebido como o agente responsável em 

dar continuidade às magnalia Dei operadas no povo da primeira aliança e que tiveram 

seu clímax no Mistério Pascal de Cristo.” 

“Constituindo a Igreja em Pentecostes, o Espírito Santo a acompanha 

permanentemente, gerando e formando o Cristo em seus membros. A Igreja, como o 

“Corpo pneumatizado” do Ressuscitado, é o locus em que cada crente é chamado a 

experimentar e a testemunhar o Cristo transfigurado na fulgurante luz de seu Espírito, 

sobretudo através dos sacramentos da fé.22” 

“A temática do culto a partir da teologia bíblica é um tópico central deste 

trabalho. O culto “em Espírito e Verdade” segundo o Evangelho de João se mostra, 

portanto, de extrema importância. Sendo assim, ao analisar a composição e a 

estrutura do Quarto Evangelho não se pode ignorar a grande sensibilidade de João 

no que concerne aos temas do culto e dos sacramentos.  

Isso poderia ser comprovado na forte ênfase que esse Evangelho dá às festas 

litúrgicas judaicas, como é o caso da Páscoa (Jo 2,13; 11,55; 12,1;13,1), da festa das 

Tendas (Jo 7,2) e da dedicação do templo (Jo 10,22). Importante seria também 

verificar que o mistério da pessoa de Jesus e o seu ministério público – cuja meta é 

revelar o Pai – inserem-se nesse mesmo contexto; o que não deixa também de ter 

ainda uma grande relevância eclesiológica.”23 

Quando falamos sobre adoração “em Espírito”, estamos tocando naquilo que é 

essencial na fé cristã. Não se trata apenas de seguir rituais ou cerimônias, mas de 

uma conexão sincera e profunda com Deus. É deixar que nossa fé e devoção fluam 

de dentro para fora, movidos pela presença do Espírito Santo em nossa vida. 

O culto “em Espírito” também fortalece a comunidade de fé. Quando nos 

unimos em adoração autêntica, criamos um ambiente onde a fé de cada um encoraja 

e sustenta a fé dos outros. Há uma unidade e uma beleza na adoração comunitária 

que refletem o próprio amor de Deus. 

 
22 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.119 
23 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P. 151 



20 
 

Assim, a dimensão da adoração “em Espírito” nos lembra que a verdadeira 

adoração vai além das palavras e gestos exteriores. É um mergulho profundo na 

presença de Deus, uma entrega total e sincera que nos conecta ao divino de uma 

maneira que transforma nossa vida. 

“O que é o culto em “Espírito e Verdade” segundo a teologia do Quarto 

Evangelho? A resposta pode ser encontrada no diálogo entre Jesus e a mulher 

samaritana, particularmente na terceira e última seção desse diálogo, ou seja, Jo 4,20-

26, objeto central do nosso interesse. O diálogo entre o Verbo encarnado e a 

samaritana articula-se em três partes distintas.” 

“Na primeira parte do diálogo (Jo 4,10-15), Jesus se manifesta à samaritana 

como o revelador do “dom de Deus” e o doador da “Água viva”, a única capaz de 

saciar totalmente e para sempre a sede do homem; coisa impossível de ser realizada 

pela água do poço de Jacó. Nesse sentido, Jesus se mostra como aquele que leva a 

termo a revelação veterobíblica, apresentando-se, ao mesmo tempo, como o 

revelador escatológico, por meio do qual a revelação definitiva de Deus chega aos 

homens.” 

“Diante da declaração de Jesus, notamos o maravilhamento da mulher, 

expresso em seu pedido: “Senhor, dá-me dessa água, para que eu não tenha mais 

sede nem tenha mais de vir aqui para tirá-la” (Jo, v. 15). Num segundo momento do 

diálogo (Jo 4,16-19), após ter “capturado” a sua interlocutora, nela suscitando estupor, 

Jesus revela-se como um profeta que conhece os mais íntimos segredos do homem: 

“Falaste bem: não tenho marido, pois tiveste cinco e o que agora tens não é teu 

marido; nisto falaste a verdade (Jo, v. 18).”24 

“Os livros joaninos dão testemunho de uma comunidade que vive 

essencialmente uma experiência espiritual, liberta do Judaísmo e da lei. Comunidade 

mais tardia e mais madura, em um contexto bem posterior aos outros do Novo 

Testamento, a comunidade joanina já possui a distância histórica necessária para 

perceber que o Espírito é a sua fonte de vida por excelência.”25 

“Com a inauguração da “plenitude dos tempos” (Gl 4,4), o eschaton irrompe na 

história. A partir de então, Deus passa a estabelecer a sua morada entre os homens 

 
24 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P. 152-153 
25 BINGEMER, Maria Clara L.; FELLER, Vitor Galdino. Deus, Trindade: a vida no coração do mundo. 6. Ed. 
S\u00E3o Paulo: Paulinas, 2003. P. 102 



21 
 

através da “Verdade”, que nos comunica o Espírito; o Espírito, por sua vez, é quem 

nos faz entrar em comunhão com a “Verdade”.”  

“O Espírito e a “Verdade”, segundo a promessa de Jesus, passarão a agir nos 

“verdadeiros adoradores”; aqueles que o Pai, desde sempre, procurou na borda dos 

poços da história. “Dá-me de beber” (Jo 4,7); “Tenho sede” (Jo 19,28): com essas 

enfáticas confissões, Jesus expressa com intensidade a “sede” de Deus pelo homem, 

sobretudo quando este, esquecendo-se de sua fonte e de seu destino, insiste em 

cavar para si cisternas fendidas, incapazes de reter água (Jr 2,13).”26 

Podemos concluir que somente através do Espírito Santo conseguimos realizar 

uma verdadeira adoração. O cumprimento da promessa feita por Jesus nos 

proporciona a oportunidade de obter uma plena comunhão com Deus. Ao esvaziar-

nos de todo nosso eu, de nossas vontades e concepções, entramos no ambiente de 

adoração, e esse momento é selado pela presença do Espírito Santo operando em 

nossas vidas. 

Essa comunhão espiritual é fundamental para uma experiência de fé autêntica, 

pois nos permite transcender as limitações humanas e nos conectar profundamente 

com o divino. A verdadeira adoração, portanto, é um ato de entrega total e sincera, 

onde o Espírito Santo nos guia e transforma, moldando-nos à imagem de Cristo. 

Ao refletirmos sobre a importância do culto “em Espírito”, percebemos que ele 

nos convida a uma vivência de fé mais profunda e significativa. Não se trata apenas 

de seguir rituais, mas de permitir que o Espírito Santo conduza cada aspecto de nossa 

adoração e vida diária. Assim, somos continuamente renovados e capacitados a viver 

de acordo com a vontade de Deus, manifestando Seu amor e graça em nossas ações 

e relações. 

Ao longo do Novo Testamento, o Espírito Santo revela-se como o protagonista 

da nova aliança, atuando de forma intensa e pessoal desde a encarnação de Jesus 

até a formação da Igreja e o culto espiritual dos crentes. As preposições “com”, 

“sobre”, “em” e “no” não apenas marcam a presença do Espírito, mas expressam sua 

íntima relação com os fiéis e sua ação transformadora em todas as dimensões da fé 

cristã. O Espírito que ungiu Jesus, capacitou os apóstolos e instaurou a comunidade 

eclesial é o mesmo que conduz a adoração autêntica e vivifica cada aspecto da 

 
26 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.154-155 



22 
 

espiritualidade cristã. Ao concluir esta etapa, somos convidados a aprofundar ainda 

mais o entendimento sobre a ação do Espírito Santo, voltando nosso olhar, para a 

atuação contemporânea do Espírito na vida da Igreja e dos fiéis, refletindo sobre como 

essa presença se manifesta nos dias atuais, guiando, renovando e impulsionando a 

missão cristã no mundo. 

 

4.  AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NA IGREJA PRIMITIVA  

4.1 O ESPÍRITO SANTO E A VIDA DA IGREJA 

“Com efeito, o Espírito derramado em Pentecostes introduz a Igreja numa 

experiência radicalmente nova e definitiva, em relação às inúmeras fases do projeto 

criador e salvífico de Deus. Segundo essa mesma ordem, o mistério da encarnação 

do Verbo e o evento pascal de Jesus Cristo – em seu núcleo pneumato-soteriológico 

– constituem as realidades que conferem sentido às demais etapas da história salutis.”  

“A vinda do Espírito e a fundação da Igreja são realidades conexas e 

consequentes. 

O Corpo de Cristo é uma realidade plasmada pelo Pneûma do Ressuscitado e 

dele impregnada. Foi tarefa fundamental para a Igreja nascente a busca de um estilo 

de vida que expressasse o dinamismo pneumatológico do Mistério Pascal. Sobretudo, 

é Paulo quem vai, a partir de sua própria experiência, enfatizar isso (2Cor 5,17; Gl 

6,15; Cl 3,9-10). Não sem razão, alguns autores da atualidade julgam necessário que 

a teologia considere com atenção a dimensão carismática e pneumática da Igreja.”27 

Com o derramamento do Espírito no Pentecostes, a Igreja é introduzida numa 

experiência tão radical quanto definitiva. Essa realidade transforma todas as fases do 

plano criador e salvador de Deus. No núcleo do mistério da encarnação e na 

ressurreição de Jesus Cristo, o Espírito confere significado às etapas da história da 

salvação. Além disso, o Espírito e a fundação da Igreja são eventos interligados e 

consequentes. 

O Corpo de Cristo, formado pelo Pneûma do Ressuscitado, é igualmente 

impregnado por ele. Na Igreja nascente, viver de acordo com o dinamismo 

pneumatológico do Mistério Pascal era fundamental. Sobretudo, conforme as cartas 

 
27 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.170. 



23 
 

de Paulo (2Cor 5,17; Gl 6,15; Cl 3,9-10), entende-se que a teologia contemporânea 

deveria considerar a dimensão carismática e pneumática da Igreja. 

“Nos escritos dos Padres Apostólicos, o termo “mysterior”’ está muito presente 

nos textos de Inácio de Antioquia e significa o mistério salvífico da cruz de Jesus, que 

nos conduz à ressurreição com Ele. Ao lado do Mistério da morte gloriosa de Cristo, 

Inácio coloca o Mistério da encarnação do Filho de Deus. Por isso, na cristologia 

patrística, a Encarnação não é considerada fora do mistério da Páscoa. Quando ele 

escreveu aos magnésios, com o intuito de advertir a respeito da substituição do 

sábado pelo domingo, como o dia do culto, assim declarou:”28 

“Se os que viviam no antigo estado de coisas passaram a uma nova esperança, 

deixando de observar o sábado e vivendo segundo o Dia do Senhor, dia em que a 

nossa vida despontou por meio d’Ele e da sua morte, mistério que alguns negam, mas 

do qual recebemos a fé e no qual perseveramos para sermos reconhecidos como 

verdadeiros discípulos de Cristo, nosso único mestre. Como poderemos viver sem 

Ele, se inclusive os profetas, que são seus discípulos no Espírito o aguardavam como 

mestre? É porque era por eles justamente esperado quando veio e ressuscitou-os dos 

mortos."29 

“Do mesmo modo, o Espírito possui a maestria de gerar unidade a partir da 

diversidade. Em virtude de seu toque criativo, cada pessoa e todos os ministérios do 

Corpo de Cristo tornam-se necessários para a construção do Reino de Deus. No 

mundo e na Igreja, o Espírito Santo apresenta-se como “fonte de energia” e como 

“campo de forças”, despertando as “forças carismáticas da vida”. É exatamente o que 

J. Moltmann desenvolve em sua pneumatologia (Moltmann, 1999: 174-188).”30 

Com o poder transformador do Espírito Santo, a diversidade dentro do Corpo 

de Cristo é harmonizada em profunda unidade. Cada pessoa, com suas 

singularidades, e cada ministério, com seus dons específicos, são tocados pelo 

Espírito, tornando-se peças indispensáveis na construção do Reino de Deus. Em seu 

papel de regenerador, o Espírito Santo realça a importância de cada membro, 

assegurando que suas contribuições, por mais variadas que sejam, convergem para 

um propósito sagrado. 

 
28 BALBINO, Fábio de Souza. Estudo do Sintagma ‘Mistério Pascal’. Benedictus Livraria Católica, 2025. 
P.42 
29 A tradução em português é da Antologia Litúrgica. Textos litúrgicos, patrísticos e canônicos de primeiro 
milênio, ed. Secretariado Nacional de Liturgia, Rotäbook, Fátima 2015, 113. 
30 MOLTMANN, J. Doutrina ecológica da criação. Petrópolis:Vozes, 1993. 



24 
 

Sobre o Espírito Santo, reconhece-se sua ação vigorosa e vitalizadora. Ele atua 

tanto na dimensão individual quanto coletiva, revigorando a Igreja e inspirando cada 

crente a viver conforme os preceitos divinos. A força unificadora do Espírito destaca-

se em meio à diversidade, garantindo que, apesar das diferenças, todos se movem 

em direção a um objetivo comum. 

Em Espírito, as forças carismáticas despertam dentro de cada pessoa. Esse 

despertar não é apenas uma manifestação de dons latentes, mas uma vivência 

profunda e integradora que fortalece a comunidade cristã. Os carismas ativados pelo 

Espírito transformam-se em fontes de energia espiritual, permitindo que a vida da 

Igreja seja dinâmica e pujante. 

No Espírito, encontra-se o dinamismo constante que impulsiona os fiéis a agir 

de acordo com a vontade divina. Essa atuação contínua do Espírito Santo não só guia, 

mas revitaliza a fé e o compromisso da comunidade com os ideais do cristianismo. O 

Espírito Santo, em sua essência, é a força propulsora que mantém vivos os princípios 

e a missão da Igreja em um mundo em transformação. 

 

4.2 A FORÇA DO ESPÍRITO NA IGREJA E NO MUNDO 

“Foi parte integrante da experiência de fé da Igreja nascente a consciência 

eclesial e pessoal do Espírito Santo como o princípio gerador da “vida nova”. Sempre 

ameaçada pelas intempéries da história e por seus “ventos contrários”, necessária se 

fazia a exortação apostólica de não se extinguir a chama do Espírito (1 Ts 5,19).” 

“Como força dinâmica e irresistível, era ele quem se impunha como garantia e 

esperança da Igreja, em toda e qualquer circunstância em que se encontrasse. Desde 

a primeira página do livro dos Atos dos Apóstolos, o Espírito se manifesta de forma 

surpreendente e até mesmo inesperada. Ele intervém e aparece como uma força que 

impele a Igreja para as extremidades do mundo, conferindo-lhe dimensão missionária 

e catolicidade.”31 

“O mistério da Santíssima Trindade é o mistério central da fé e da vida cristã. É 

o mistério de Deus em si mesmo. É, portanto, a fonte de todos os outros mistérios da 

fé, é a luz que os ilumina. É o ensinamento mais fundamental e essencial na hierarquia 

das verdades de fé. Toda a história da salvação não é senão a história da via e dos 

 
31 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.175 



25 
 

meios pelos quais o Deus verdadeiro e único, Pai, Filho e Espírito Santo, se revela, 

reconcilia consigo e une a si os seres humanos que se afastam do pecado.”32 

“Deus é Espírito Santo. Deus concede seu Espírito. A teologia cristã só é 

possível a partir do Espírito Santo. O Filho só revela o Pai na glorificação, pelo Espírito. 

E a comunidade cristã só reconhece e proclama o homem Jesus como Filho de Deus 

após a Ressurreição, pelo Espírito. Em sua morte e sua ressurreição, Jesus doa seu 

Espírito a quem nele crer.” 

“Entretanto, esse Espírito sozinho levaria a uma experiência de Deus 

puramente carismática, intimista, interioriza-te. Seria uma religião da anarquia, sem a 

dimensão horizontal nem a vertical, conduzindo ao individualismo, à alienação, ao 

carismático delirante e a um subjetivismo a toda prova, tornando, assim, a teologia 

impossível. Mas, o que a revelação nos diz é que esse Espírito é Espírito do Pai e do 

Filho e torna-se Espírito no ser humano.” 

“Faz do ser humano seu Templo, inspira-o, cristifica-o, diviniza-o, configura-o 

ao Filho e o faz filho ele também, possibilitando-lhe então chamar Deus de Pai, como 

Jesus chamava.”33 

“Os efeitos da ressurreição de Jesus são partilhados pela Igreja, em virtude do 

Espírito derramado em Pentecostes. Cada homem, na medida em que é incluído no 

Corpo de Cristo, já participa da vida nova do Senhor e, portanto, do seu destino de 

glória. Por essa mesma glória que brota do Senhor – por sua própria natureza difusa 

-, todo o cosmos é envolvido.”  

“A criação, segundo o apóstolo Paulo, espera “ser liberta da escravidão da 

corrupção para entrar na liberdade da glória dos filhos de Deus” (Rm 8,21). O Espírito 

do Senhor, energia divina, fonte geradora da Páscoa de Jesus, não cessa de operar 

dinamicamente em seu Corpo, na consciência de cada homem e em todo o criado. 

Essa potência transfiguraste é a garantia da perene veracidade e do pleno 

cumprimento daquilo está escrito no final do primeiro relato da criação: “Deus viu tudo 

o que tinha feito: e era muito bom” (Gn 1,31).”34 

 

 
32 Catecismo da Igreja Católica, n. 234. 
33 BINGEMER, Maria Clara L.; FELLER, Vitor Galdino. Deus, Trindade: a vida no coração do mundo. 6. Ed. 
S\u00E3o Paulo: Paulinas, 2003. P. 20 
34 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.177 



26 
 

4.3 PENTECOSTES E O CULTO DA NOVA ALIANÇA 

“Os Atos dos Apóstolos e as cartas de Paulo, por exemplo, demonstram como 

os princípios fundamentais do culto e das assembleias litúrgicas eram determinantes 

para a autocompreensão da Igreja. O fundamento litúrgico-sacramental da fé, vivido 

e testemunhado por aquelas assembleias, foi desenvolvido, de modo particular e 

privilegiado, a partir do século II d.C., conhecendo a sua “fase áurea” na época dos 

Padres da Igreja.” 

“O mistério da Igreja tem a sua origem no Mistério Pascal e se “epifaniza” como 

uma assembleia cultual reunida na unidade do Espírito Santo. A ressurreição do 

Senhor e o evento de Pentecostes, na verdade, tornaram possível a primeira 

assembleia litúrgica cristã. “Quanto chegou o dia de Pentecostes, estavam todos 

reunidos no mesmo lugar” (At 2,1). Trata-se do germe da comunidade de Jerusalém, 

a primeira a se perceber como “comunidade” pneumática de fé e de culto.”35 

“A expressão “Mistério pascal” propriamente dita, explica P. Sorci, encontra-se 

pela primeira vez, e com notável frequência, na segunda metade do segundo século, 

na Ásia Menor, em duas homilias proferidas por ocasião da celebração da Páscoa. 

Uma é de Melitão de Sardes, outra, de um autor anônimo, muito parecida com aquela 

de Melitão, embora independente dela.36 Com datação entre os anos 165 e 185, assim 

pregou Melitão de Sardes, naquela Páscoa:” 

“Foi lido o texto da Escritura sobre o êxodo hebreu e acabam de ser explicadas 

as palavras do mistério: como foi morto o cordeiro e como foi salvo o povo. Ficai 

sabendo caríssimos: o mistério pascal é um mistério novo e antigo, eterno e transitório, 

corruptível e incorruptível, mortal e imortal. E mistério antigo em relação à lei, novo 

em relação à Palavra encarnada; transitório na sua figura, eterno pela graça; é 

corruptível pela imolação do cordeiro, incorruptível pela vida do Senhor; é mortal pela 

sua sepultura na terra, imortal pela sua ressurreição de entre os mortos.”37 

“A experiência pascal da Igreja nascente é uma clara manifestação da presença 

do Ressuscitado entre os seus, em virtude do dom do Espírito. Dentre tantos 

exemplos, a declaração feita por Pedro a um aleijado confirma isso: “Não tenho prata 

nem ouro, mas o que tenho, isto eu te dou: Em nome de Jesus Cristo Nazareno, anda!” 

 
35 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.178 
36 CF. P. SORCI, «Mistero Pasquale», in Liturgia, edd. D. Sartore-A.M. Triacca-C. Cibien, San Paolo, 
Cinisello Balsamo (Milano) 2001, 1234-1260. 
37 A tradução em português é da Antologia Litúrgica, 161. 



27 
 

(At 3,16). O Espírito Santo torna-se, assim, a condição primeira para que a presença 

de Jesus, como aquele que deseja reunir e salvar os homens, se torne uma realidade 

no coração da Igreja até “a consumação dos séculos” (Mt 28,20b).”38 

A vivência pascal da Igreja nascente se destaca como uma manifestação viva 

e concreta da presença do Ressuscitado entre os seus, graças ao dom do Espírito 

Santo. Este Espírito, prometido por Jesus, é a fonte de energia espiritual que capacita 

a comunidade cristã a viver plenamente a ressurreição e a continuar a missão de 

Cristo no mundo. 

O evento da cura do aleijado na Porta Formosa, narrado em Atos 3,16, ilustra 

de maneira clara a atuação do Espírito Santo através dos apóstolos. Pedro, ao afirmar 

“Não tenho prata nem ouro, mas o que tenho, isto eu te dou: Em nome de Jesus Cristo 

Nazareno, anda!”, demonstra que a verdadeira riqueza da Igreja não está em bens 

materiais, mas na força do nome de Jesus e no poder do Espírito. Esta cura não é 

apenas uma restauração física, mas uma sinalização da salvação integral que Jesus 

oferece, reafirmando sua presença viva e atuante na comunidade cristã. 

A promessa de Jesus em Mateus 28,20b, “eis que eu estarei convosco todos 

os dias, até a consumação dos séculos”, é um pilar fundamental para a fé da Igreja. 

Esta presença contínua de Cristo é mediada pelo Espírito Santo, que guia, ilumina e 

fortalece a Igreja em sua missão histórica. O Espírito é o elo que mantém viva a 

conexão entre Jesus e a Igreja, garantindo que a missão salvífica de Cristo perdure 

ao longo dos tempos. 

Assim, a experiência pascal não se limita a um evento histórico distante, mas 

se perpetua na vida da Igreja, animada pelo Espírito Santo. A missão da Igreja de 

reunir e salvar a humanidade é vivificada pela presença do Ressuscitado, que 

continua a atuar no coração da comunidade cristã através do Espírito. A Igreja, como 

corpo de Cristo, é chamada a ser um sinal vivo da salvação que Jesus oferece, 

testemunhando sua presença no mundo de maneira concreta e transformadora. 

 

4.4 A VIDA CRISTÃ COMO CULTO ESPIRITUAL 

“É de nosso interesse considerar a “dimensão litúrgica” da vida cristã, já que a 

revelação neotestamentária aplica – na quase totalidade de seu uso – leitourgía à 

 
38 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.179 



28 
 

experiência cotidiana vivida pelos cristãos, peregrinos neste mundo. Para tal, servir-

nos-emos de nosso interesse considerar a “dimensão litúrgica” da vida cristã, já que 

a revelação neotestamentária aplica – na quase totalidade de seu uso – leitourgía à 

experiência cotidiana vivida pelos cristãos, peregrinos neste mundo.” 

 “Para tal, servir-nos-emos de dois modelos bíblicos: um extraído de Paulo (Rm 

12,1) e o outro, de Pedro (1Pd 2,4-5.9). A razão de ser da escolha tem dois motivos. 

O primeiro é o fato de em ambos os modelos ser clara a temática da vida cristã, em 

sua totalidade, como um ato de culto a ser prestado a Deus – culto que Ele mesmo 

deseja. O segundo se justifica por encontrarmos em ambos – embora com estilos 

diversos – semelhanças de ideias, de intenções e de vocabulário teológicos.” 

“Assim escreve Paulo aos cristãos de Roma: “Exorto-vos, por-tanto, irmãos, 

pela misericórdia de Deus, a que ofereçais vossos corpos como hóstia viva, santa e 

agradável a Deus: este é o vosso culto espiritual” (Rm 12,1). Para o apóstolo, toda a 

vida cristã tem uma dimensão “litúrgica”, de culto espiritual; a existência cristã do 

crente, com efeito, tem um valor de sacrifício “agradável a Deus”.”39 

O texto teológico apresentado aborda a “dimensão litúrgica” da vida cristã, 

enfatizando a aplicação do termo *leitourgía* à experiência cotidiana dos cristãos 

conforme a revelação neotestamentária. Dois modelos bíblicos são usados para 

ilustrar essa ideia: Paulo (Rm 12,1) e Pedro (1Pd 2,4-5.9). 

A análise teológica do conceito de “dimensão litúrgica” na vida cristã, conforme 

apresentada pelo professor Luiz Fernandes e baseada nos modelos bíblicos de Paulo 

e Pedro, revela uma visão integral e contínua do culto cristão. Este conceito desafia a 

separação tradicional entre vida cotidiana e adoração litúrgica, propondo que a 

espiritualidade e o culto a Deus permeiam todos os aspectos da existência do crente. 

A utilização do termo *leitourgía* no Novo Testamento para descrever a vida 

diária dos cristãos sugere uma redefinição da liturgia. Não se trata apenas de rituais 

religiosos formais, mas de uma experiência viva e cotidiana. Esta perspectiva é 

exemplificada nas cartas de Paulo e Pedro, que sublinham a ideia de que toda a vida 

do cristão é um ato contínuo de adoração a Deus. 

Paulo, em Romanos 12:1, exorta os cristãos a oferecerem seus corpos como 

um sacrifício vivo, santo e agradável a Deus, que ele chama de “culto espiritual”. Este 

 
39 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.185 



29 
 

versículo sublinha a ideia de que cada aspecto da vida cristã, desde as ações diárias 

até os pensamentos e intenções, deve ser uma oferta a Deus. O sacrifício vivo 

transcende os sacrifícios tradicionais e ritualísticos, transformando a vida do crente 

em um constante ato de devoção e culto. 

Pedro, em sua primeira carta, apresenta a metáfora dos cristãos como pedras 

vivas que constroem um edifício espiritual, oferecendo sacrifícios espirituais 

agradáveis a Deus. Ele enfatiza a ideia do sacerdócio universal dos crentes, onde 

cada cristão é chamado a exercer um papel sacerdotal através de suas ações 

cotidianas. Esta visão amplia o conceito de liturgia para além do espaço físico da 

igreja, estabelecendo que o verdadeiro culto a Deus se dá na vida diária dos fiéis. 

Apesar das diferenças de estilo e contexto, tanto Paulo quanto Pedro 

convergem na ideia de que a vida cristã é um ato integral de culto. Esta convergência 

reforça a ideia de que a espiritualidade cristã é uma jornada contínua de adoração e 

serviço a Deus, onde cada ação do crente é uma expressão de devoção litúrgica. 

O conceito de “dimensão litúrgica” da vida cristã, conforme explorado através 

dos textos de Paulo e Pedro, apresenta uma visão holística e integrada da 

espiritualidade. Ele desafia os cristãos a verem suas vidas como um culto constante 

a Deus, onde cada ação e decisão têm significado espiritual. Este entendimento 

promove uma teologia de total consagração e serviço, enfatizando que o verdadeiro 

culto a Deus se manifesta na vivência diária dos princípios cristãos. 

Esta perspectiva teológica convida os fiéis a uma vida de adoração contínua, 

onde a dimensão litúrgica não se limita aos rituais formais, mas se expande para cada 

momento da existência cristã. Tal visão encoraja uma prática de fé que é vivida em 

todos os aspectos da vida, refletindo a natureza integrada do culto cristão desejado 

por Deus. 

“As imagens bíblicas veterotestamentárias nos oferecem elementos para a 

compreensão da Igreja do Novo Testamento e de todos os tempos. Esta Igreja é o 

novo povo de Deus, formado por Jesus Cristo e guiado pelo Espírito Santo, para 

anunciar a toda a humanidade a nova aliança A igreja é sinal de que, em Jesus Cristo, 

todos os povos podem ser um só.” 

 “O único Povo de Deus estende-se a todo o mundo e por todos os tempos, 

cumprindo o desígnio de sua vontade. Em virtude dessa catolicidade, cada uma das 

partes disponibiliza seus próprios dons umas às outras e assim toda a Igreja cresce. 

O todo e cada uma das partes aumentam, comunicando entre si todas as riquezas e 



30 
 

aspirando a plenitude da unidade. Desse modo, o Povo de Deus não é apenas a 

reunião dos diversos povos, mas em sua estrutura interna é também o composto de 

várias ordens, considerando a diversidade entre seus membros, seja em seus ofícios 

seja em seu modo de vida. Entre as diversas partes da Igreja existem vínculos de 

íntima comunhão.”40 

“O Espírito de Deus vivifica o coração petrificado dos homens, transfigurando-

os em “pedras vivas”, incitando-as a formar o Corpo de Cristo. Além do mais, ele é a 

amálgama que une as pedras vivas entre si, “soldando-as” e compactando-as, a fim 

de formarem o único Corpo de Cristo. O mistério da unidade realizada pela força do 

Espírito unifica, respeitando e valorizando as diferenças.” 

“Unidade na diversidade é o fruto da ação do Pneûma no coração dos homens. 

Essa é a meta da “vida nova” segundo o apóstolo Paulo: “Há um só Corpo, um só 

Espírito, assim como é uma só a esperança da vocação com que fostes chamados; 

há um só Senhor, uma só fé, um só batismo; há um só Deus e Pai de todos, que é 

sobre todos, por meio de todos” (Ef 4,4-6).”41 

A atuação do Espírito Santo na Igreja Primitiva não apenas consolidou sua 

identidade como Corpo de Cristo, mas também impulsionou sua missão no mundo, 

moldando seu culto, sua comunhão e sua vivência cotidiana em uma liturgia viva e 

transformadora. Ao contemplarmos a presença do Espírito como força unificadora, 

inspiradora e geradora de vida, reconhecemos que a Igreja, desde seus primórdios, é 

chamada a viver em contínuo estado de adoração, missão e unidade, refletindo o 

mistério pascal na história.  

 

5. AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NA IGREJA CONTEMPORÂNEA  

5.1 O ESPÍRITO SANTO E A TRANSFORMAÇÃO DA HUMANIDADE 

“No ápice da missão messiânica de Jesus, o Espírito Santo aparece-nos, no 

mistério pascal, em toda a Sua subjectividade divina, como Aquele que deve continuar 

agora a obra salvífica, radicada no sacrifício da cruz. Esta obra, sem dúvida, foi 

confiada aos homens: aos Apóstolos e à Igreja. No entanto, nestes homens e por meio 

 
40 Cf. SACROSANCTUM CONCILIUM OECUMENICUM VATICANUM II, «Constitutio Dogmatica de Eccle-sai 
Lumem Gentium (21 novembris 1964) 13», AAS 57 (1965) 17. 
41 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.189 



31 
 

deles, o Espírito Santo permanece o sujeito protagonista transcendente da realização 

dessa obra, no espírito do homem e na história do mundo.”42 

“O Espírito manifesta-se particularmente na Igreja e nos seus membros, mas a 

Sua presença e acção são universais, sem limites de espaço nem de tempo. [35] O 

Concílio Vaticano II lembra a obra do Espírito no coração de cada homem, cuidando 

e fazendo germinar as « sementes do Verbo », presentes nas iniciativas religiosas e 

nos esforços humanos à procura da verdade, do bem, e de Deus.” 

“O Espírito oferece ao homem « luz e forças que lhe permitem corresponder à 

sua altíssima vocação »; graças a Ele, « o homem chega, por meio da fé, a contemplar 

e saborear o mistério dos planos divinos »; mais ainda, « devemos acreditar que o 

Espírito Santo oferece a todos, de um modo que só Deus conhece, a possibilidade de 

serem associados ao mistério pascal ». [37] Seja como for, a Igreja sabe que o 

homem, solicitado incessantemente pelo Espírito de Deus, nunca poderá ser 

totalmente indiferente ao problema da religião, mantendo sempre o desejo de saber, 

mesmo se confusamente, qual o significado da sua vida, da sua actividade, e da sua 

morte. [38] O Espírito está, portanto, na própria origem da questão existencial e 

religiosa do homem, que surge não só de situações contingentes, mas sobretudo da 

estrutura própria do seu ser.”43 

“Na plenitude da História da Salvação, o acontecimento assembleal deixa de 

ser mormente exterior, demonstrativo ou representativo; virá investido de uma 

potência transformadora, que passa a vincular os indivíduos desde dentro, moldá-lo 

segundo suas prerrogativas salvíficas e efetivar uma comunhão integral, universal e 

duradoura.”44 

“Assim sendo, devemos considerar que a assembleia litúrgica é 

verdadeiramente tal quando   reflete   a   luz   celeste   e   que,   embora   viva   na   

tensão   entre   semelhança   e dessemelhança  entre  tempo  e  espaço,  entre  o  já  

(da  realidade  salvífica  e  sacramental realizada  em  Cristo e  por  Cristo)  e  o  ainda  

 
42 JOÃO PAULO II, João. Redemptoris Missio: Carta Encíclica sobre a validade permanente do mandato 
missionário. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1990. 
43 JOÃO PAULO II, João. Redemptoris Missio: Carta Encíclica sobre a validade permanente do mandato 
missionário. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1990. 
44 COLA, G. C., O Sacramento-Assembleia, p. 131. PqTeo, Rio de Janeiro, v. 6, n. 12, p. 234-243 jul./dez. 2023 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%24Z
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%2411
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html#%2412


32 
 

não  (da  imperfeição  humana  a  caminho),  o Espírito  Santo  não  cessa  de  plasmar  

no  corpo  assembleal  a  imagem  perfeita  do  Filho, superando as divisões e fazendo 

emergir a bondade, a beleza e a verdade da Igreja Corpo de Cristo.”45 

“Ora, o Espírito, por meio da Escritura, foi iconógrafo, isto é, operou no 

hagiógrafo a revelação do ícone do Pai, que é Jesus Cristo (cf.  2Cor 4,4; Cl 1,15).  

Em Maria, ele foi iconoplasta, ou seja, plasmador do próprio ícone. Na ação litúrgica, 

ele é simultaneamente iconógrafo, iconoplasta e iconóforo, isto é, portador do ícone 

do Pai presencializado e vivificado.”46 

“A época em que vivemos é, ao mesmo tempo, dramática e fascinante. Se por 

um lado, parece que os homens vão no encalço da prosperidade material, 

mergulhando cada vez mais no consumismo materialista, por outro lado, manifesta-

se a angustiante procura de sentido, a necessidade de vida interior, o desejo de 

aprender novas formas e meios de concentração e de oração. Não só nas culturas 

densas de religiosidade, mas também nas sociedades secularizadas, procura-se a 

dimensão espiritual da vida como antídoto à desumanização. Este fenómeno, 

denominado « ressurgimento religioso », não está isento de ambiguidade, mas traz 

com ele também um convite. A Igreja tem em Cristo, que se proclamou « o Caminho, 

a Verdade e a Vida » (Jo 14, 6), um imenso património espiritual para oferecer à 

humanidade. É o caminho cristão que leva ao encontro de Deus, à oração, à ascese, 

à descoberta do sentido da vida. Também este é um areópago a evangelizar.”47 

 

5.2 TEMPLOS DO ESPÍRITO SANTO 

“Evidentemente, na antropologia cristã a tradição ortodoxa coloca toda uma 

teologia da reconfiguração da imagem, não somente pela ascese que corresponde e 

coopera com a ação do Espírito, mas pelos sacramentos nos quais o Espírito 

santificador age. A proposta dos nossos dois amigos não era menos significativa e, 

para nós, muito esclarecedora.”48 

 
45 JOÃO PAULO II, João. Redemptoris Missio: Carta Encíclica sobre a validade permanente do mandato 
missionário. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1990. 
46 TRIACCA, A. M., Espírito Santo, p. 361. 
47 JOÃO PAULO II, João. Redemptoris Missio: Carta Encíclica sobre a validade permanente do mandato 
missionário. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 1990. 
48 COSTA, Hermisten Maia Pereira da. Creio no Pai, no Filho e no Espírito Santo. 1ª ed. São José dos 
Campos: Editora Fiel, 2018. P.93 



33 
 

“Pois o Senhor é o Espírito, e, onde se acha o Espírito do Senhor, aí está a 

liberdade. E nós que, com a face descoberta, contemplamos como num espelho a 

glória do Senhor, somos transfigurados nessa mesma imagem, cada vez mais 

resplandecentes pela ação do Senhor, que é Espírito.” 1Cr 3,17-18, declara o apóstolo 

Paulo. 

"Mas vós sois a raça eleita, o sacerdócio real, a nação santa, o povo de sua 

particular propriedade, a fim de que proclameis as excelências daquele que vos 

chamou das trevas para a sua luz para a sua luz maravilhosa", declara Pedro em 1Pd 

2,9. Esse depoimento do apóstolo aos cristãos é uma intencional retomada daquilo 

que está escrito em Ex 19,5-6, texto fundador da consciência que Israel tinha de si 

mesmo como povo escolhido e sacerdotal.  

“Com essas palavras, Pedro reconhece que no povo da nova e eterna aliança 

se dá a plena realização das promessas feitas a Abraão e confirmadas em Moisés, 

por ocasião da aliança sinaítica. Notemos que as mesmas prerrogativas que 

couberam a Israel como povo sacerdotal realizam-se plenamente no "novo Israel" - 

"raça eleita", "sacerdócio real", "nação santa", povo da "particular propriedade" de 

Deus. A Igreja, na qualidade de "novo Israel", é chamada a proclamar as maravilhas 

do seu Senhor diante de todos os povos.”49 

“A igualdade fundamental de todos os cristãos não sanifica, no entanto 

indiferenciação. Igualdade provém de que todos receberam o mesmo Espírito, o 

Espírito de Cristo, e nele têm acesso ao Pai. Mas esse Espírito é Espírito de vida e, 

portanto, de diversidade ( Taborda, 2011: 148).”50 

“Princípio como Amor, realizador de nossa vida de filhos de Deus como Deus, 

o Espírito consumará em nós essa qualidade. Foi ele quem suscitou em Maria a 

humanidade de Jesus, ungiu-o e santificou-o para sua ação messiánica: através de 

sua ressurreição e glorificação, ele acabou fazendo de sua humanidade uma 

humanidade de (Filho de) Deus, Durante a vida terrestre de Jesus, tinha nele e seu 

 
49 SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como Experiência. Editora [ Puc-
Rio], 2024. P.190 
 
50 A teologia do "sacerdócio comum dos fiéis", resgatada pelo Concílio Vaticano II, tem sido objeto da 
reflexão teológica pós-concilar. A Constituição Lumen Gentium, ao enfatizar a importância do tríplice 
múnus dos batizados - sacerdotal, profético e real -, afirma que todos os fiéis batizados são membros do 
Corpo de Cristo e que o "fundamento da vida crista" advém da realidade batismal (LG 10). 



34 
 

templo, que continha todos os homens em intenção e em poder de os assumir como 

filhos de Deus.”51 

“Portanto, é em conformidade com a Escritura que os Padres e os teólogos 

preferiram sublinhar que não se trata apenas de presença de Deus, mas de 

habitação."' Eusébio (Hist. Eccl. VI, 2, 11) conta este episódio, que se situa por volta 

do ano 195: Leonidas, que morreria mártir, se deteve à noite junto ao seu filho, 

Orígenes, que estava dormindo; descobriu e seu pequeno peito e depositou af um 

beijo, sentindo que ali estava um templo onde habitava o Espírito Santo, pois o menino 

já era habitado pelo amor de Jesus e das Escrituras que falam dele, como deveria 

provar em seguida.”52 

“Ou não sabeis que o vosso corpo é templo do Espírito Santo, que está em vós 

e que recebestes de Deus? …e que, portanto, não pertenceis a vós mesmo?” 1Cr 

6,19 ressalta que o Espírito Santo não apenas está presente, mas habita dentro dos 

crentes, reforçando a ideia de que somos templos vivos de Deus. Isso se conecta com 

o episódio de “Eusébio” sobre Leônidas, que reconhece o Espírito Santo habitando 

em seu filho Orígenes.  

 

5.3 O BATISMO NO ESPÍRITO SANTO 

“Podemos compreender melhor o que significa ser batizado no Espírito, se 

virmos o que acontece às pessoas que recebem esse batismo. O Novo Testamento 

contém diversas passagens que descrevem pessoas recebendo o Espírito. A partir 

dessas passagens, poderemos descobrir algumas coisas interessantes. No capítulo 

dezenove dos Atos, Paulo vai a Éfeso. Chegando lá, encontra um grupo de "discípulo". 

 “Provavelmente notou logo que alguma coisa estava faltando, porque começou 

por fazer uma pergunta: "Vocês receberam o Espírito Santo quando abraçaram a fé?" 

Vejam só que pergunta estranha essa! Que é que um grupo de cristãos modernos 

responderia? Provavelmente diria: "Que é que você quer dizer com isso - 'receber o 

Espírito Santo'?" 

 
51 COSTA, Hermisten Maia Pereira da. Creio no Pai, no Filho e no Espírito Santo. 1ª ed. São José dos 
Campos: Editora Fiel, 2018. P.96 
52 COSTA, Hermisten Maia Pereira da. Creio no Pai, no Filho e no Espírito Santo. 1ª ed. São José dos 
Campos: Editora Fiel, 2018. P.115 



35 
 

 “Na realidade, foi quase essa mesma a resposta daquele grupo de discípulos. 

Disseram a Paulo que nem mesmo tinham ouvido falar que houvesse um Espírito 

Santo que poderiam receber. Mas o que é estranho na pergunta, é que Paulo 

esperava que eles soubessem responder. Esperava que fossem capazes de dizer se 

tinham ou não recebido o Espírito Santo.”53 

“Das passagens do Novo Testamento se deduz claramente que, quando as 

pessoas são batizadas no Espírito, elas têm conhecimento disso. Experimentam a 

vinda do Espírito de maneira indiscutível. Podem reconhecê-lo não apenas em si 

mesmas, mas também nos outros. O resultado de serem batizadas no Espírito é que 

o Espírito Santo entra nas suas vidas e começa a fazer acontecer coisas, de maneira 

que possam ter a experiência de sua presença.” 

“Há pessoas, hoje em dia, que estão tendo essa experiência. O Espírito Santo 

está vindo às pessoas de maneira que o percebem e o reconhecem por experiência. 

Em número cada vez maior as pessoas estão sendo batizadas no Espírito de maneira 

semelhante ao que acontecia no Novo Testamento.”54 

“A teologia evangélica conservadora nasceu do "Despertar Evangélico", 

iniciado principalmente a partir da pregação de Wesley, nos séculos XVIII e XIX. Os 

primeiros evangélicos se preocupavam porque os cristãos do seu tempo pareciam 

mornos e sem o tipo de experiência de Cristo que os primeiros cristãos tiveram. 

Descobriram, também, pessoalmente, que era possível ter uma verdadeira 

experiência de Cristo. Muitos deles, então, deram o passo seguinte, dizendo que essa 

experiência da salvação é que tornava as pessoas cristãs.” 

"Salvação, para eles, significava aquilo que permite às pessoas irem para o 

céu. O objetivo da pregação evangélica, desde então, tem sido o de "salvar as 

pessoas" , isto é, trazê-las a uma experiência de salvação. Essa experiência nos vem 

mediante a conversão ao Senhor e a oração de súplica para que "entre em nossas 

vidas"', que "seja nosso Senhor e salvador", ou coisas semelhantes. Essa experiência 

é descrita como "ser salvo", "nascer de novo", ou "receber Jesus".  

“Segundo alguns evangélicos, a pessoa que teve essa experiência irá 

automaticamente para o céu, não importa o que faça depois. A maioria dos 

 
53 CLARK, Stephen B. Batizados no Espírito Santo. São Paulo: Loyola, 1994. P.14 
54 CLARK, Stephen B. Batizados no Espírito Santo. São Paulo: Loyola, 1994. P. 16 



36 
 

evangélicos diz que é essa experiência que nos faz cristãos. Todas as outras pessoas 

que apenas crêem em Cristo e estão tentando viver de acordo com os seus 

ensinamentos, não são de forma alguma cristãs.” 

“Em fins do século XIX, muitos evangélicos começaram a achar que ainda não 

estavam tendo a mesma experiência dos primeiros cristãos. Começaram a perceber 

que havia algo mais na experiência da Igreja primitiva. Em princípios do século XX, 

alguns evangélicos — na maioria pertencentes ao Movimento de Santidade, - 

começaram a descobrir que, se orassem com fé para serem batizados no Espírito, 

podiam experimentar as mesmas coisas que aconteciam com os primeiros cristãos. 

Podiam experimentar a plenitude da vida do Espírito, com todos os seus dons. Dessa 

descoberta resultou o Movimento Pentecostal.” 

“Os primeiros pentecostais eram, na maioria, evangélicos que abordaram a 

nova experiência como um segundo passo. Primeiro, você é "salvo" depois, "cheio", 

E somente aqueles que têm exatamente o mesmo tipo de experiência que tiveram os 

primeiros cristãos, é que tem o Espírito Santo. Quanto aos outros, mesmo quando 

parecem experimentar alguma coisa da presença e da ação do Espírito, simplesmente 

ainda não estão "cheios do Espírito". 

“Muitos evangélicos, porém, não aceitaram a experiência pentecostal. 

Argumentavam, para sua própria satisfação, que no Novo Testamento a pessoa 

recebia o Espírito Santo (era batizada no Espírito Santo), quando aderia a Cristo (era 

salva). Os pentecostais, naturalmente, tendo experimentado alguma coisa a mais, 

estavam convencidos de que aquilo que os evangélicos chamavam de "ser batizados 

no Espírito", não era a mesma realidade coberta por essa expressão no Novo 

Testamento.” 

 “E podiam citar passagens dos Atos (capítulos 2,8,10,19) onde as duas 

experiências eram diferentes. Alguns pentecostais, num esforço de acomodação (ou 

"ecumenismo"), declararam que não se afirmava que a pessoa, ao ser salva, não 

recebia o Espírito Santo de forma alguma; e podiam até citar passagens do Novo 

Testamento que se referiam ao Espírito Santo enquanto possuído pelos que eram 

"salvos", e outras que se referiam ao Espírito Santo enquanto possuído pelos que 

eram "cheios". E surgiram então pentecostais com duas experiências diferentes de 



37 
 

recepção do Espírito Santo: a primeira, quando a pessoa é "salva", e a segunda 

quando é "batizada no Espírito Santo"55 

“O Concílio Vaticano II retomou a teologia dos caris-mas, ressaltando que o 

Espírito Santo não apenas santifica e dirige o Povo de Deus por meio dos sacramentos 

e dos ministérios, mas distribui graças carismáticas entre seus fiéis (1Cor 12,11; 1Cor 

12,7), que são importantes e úteis para a Igreja, quer se trate de dons extraordinários, 

quer de dons mais simples, deixando a quem preside a Igreja a competência de os 

discernir (LG, n. 12; cf. AA,n. 3). Como afirma a Lumen Gentium em outro lugar, o 

Espírito dirige e enriquece a Igreja com diversos dons hierárquicos e carismáticos" 

(LG, n. 4).” 

“A teologia católica ainda não tirou todas as consequências desta teologia dos 

carismas do Espírito. Ao longo da história, houve a tendência a identificar a ação do 

Espírito quase exclusivamente com os ministérios e sacramentos, esquecendo-se 

destes outros dons carismáticos não hierárquicos, ou relegando-os a casos 

extraordinários de alguns místicos.” 

“O Concílio Vaticano II reabilitou o sentido e a missão dos leigos na Igreja, Povo 

de Deus (LG, cap. II e IV; AA), acolhendo todos os anseios e reflexões teológicas que 

foram surgindo no seio da Igreja durante os anos que o precederam. No n. 3 do 

decreto do Concílio Vaticano II sobre o apostolado dos leigos, podemos ler: 

O Espírito Santo (...] concede também aos fiéis l...] dons particulares [...] 

"distribuindo-os por cada um conforme lhe apraz" (1Cor. 12,11) |.]. A recepção destes 

carismas, mesmo dos mais simples, confere a cada um dos fiéis o direito e o dever de 

atuá-los na Igreja e no mundo, para bem dos homens e edificação da Igreja, na 

liberdade do Espírito Santo, que "sopra onde quer" (Jo 3,8) e, simultaneamente, em 

comunhão com os outros irmãos em Cristo, sobretudo com os próprios pastores; a 

estes compete julgar da sua autenticidade e exercício ordenado, não de modo a 

apagarem o Espírito, mas para que tudo apreciem e retenham o que é bom (cf. 1Ts 

5,12.19.21).”56 

 

 
55 CLARK, Stephen B. Batizados no Espírito Santo. São Paulo: Loyola, 1994. P. 59-61 
56 CODINA, Victor. Não extingais o Espírito: iniciação à pneumatologia. Tradução de Paulo Ferreira Valério. 
São Paulo: Paulinas, 2010. P.136-137. 



38 
 

5.4 AÇÃO DO ESPÍRITO SANTO NA COMUNIDADE CRISTÃ 

“O Espírito do Senhor foi enviado e derramado pelo Pai "sobre toda carne" (At 

2,17) para que se possa realizar este projeto. Fechar o Espírito dentro da Igreja é se 

esquecer do Reino e do projeto do Pai; é truncar seu dinamismo e mutilar sua missão. 

O teólogo W. Kasper, atualmente cardeal encarregado do ecumenismo, escreveu, já 

lá se vão trinta anos, que os representantes do ministério consagrado parecem que 

se sentem no direito não só de discernir os espíritos, mas também de trancafiar a 

pomba do Espírito em uma gaiola.”57 

“Paulo insiste em que temos de distinguir este Espírito de outros espíritos. Para 

ele, o Espírito de Jesus deve nos conduzir a viver os valores evangélicos, a 

transformar nossa mentalidade (Rm 12,2), a aceitar a loucura da cruz (1Cor 20-21) e 

a mostrar predileção pelos pequenos e fracos (1Cor 1,27-29). Os frutos do Espírito 

são a alegria, a paz, a paciência, a amabilidade, a bondade, a lealdade, a mansidão, 

o domínio próprio (G1 5,22-23; Ef 5,8-10; Fl 1,9-11), opostos aos da carne (Gl 5,19-

21). Os frutos do Espírito não são apenas pessoais, mas também comunitários: a 

alegria de compartilhar (C1 1,11-12), a generosidade (2Cor 8,2), a união fraterna na 

comunidade (Rm 14,19; Fl 4,7; At 9,31). Em última instância, o fruto autêntico e o 

carisma mais excelente do Espírito é o amor fraterno (ICor 13).”58 

“Por causa das diferenças entre a renovação carismática e as formas 

tradicionais de espiritualidade, as pessoas que foram educadas nesta última, têm 

certas dificuldades específicas para compreender o que é ser batizado no Espírito. Às 

vezes essa dificuldade vem da sua própria maturidade na vida espiritual. Depois de 

muitos anos de crescimento espiritual, acham difícil pedir a mesma coisa que o calouro 

da universidade, recém-convertido ao cristianismo, está pedindo.”59 

“A partir desse fato, precisamos dar mais um passo para nos referir aos sinais 

dos tempos. Se foi difícil para muitos discernir em Jesus de Nazaré o mistério do Filho 

de Deus encarnado, apesar de Jesus ser santo e pura transparência do Pai, muito 

mais difícil será discernir a presença do Espírito em pessoas, grupos, tendências, 

movimentos e ideologias em que a presença do Espírito está misturada com 

 
57 KASPER, W. Die Kirche als Sakrament des Geistes. In: KASPER, W.; SAUTER, G. 
Kirche als Ort des Geistes. Freiburg i.Br., 1976. p. 14-55, 50. 
58 CODINA, Victor. Não extingais o Espírito: iniciação à pneumatologia. Tradução de Paulo Ferreira Valério. 
São Paulo: Paulinas, 2010. P. 225 
59 CLARK, Stephen B. Batizados no Espírito Santo. São Paulo: Loyola, 1994. P. 69 



39 
 

limitações, erros, condicionamentos culturais, pecados, ambiguidades, egoísmos, 

interesses pessoais ou de grupo, exageros, fanatismos, fundamentalismos etc”. 

“Esta dificuldade pode explicar, não justificar, que se chegue a casos em que o 

Espírito é considerado como algo demoníaco, que deve ser rejeitado frontalmente. As 

exortações paulinas, para não extinguir o Espírito (ITs 5,19) nem entristecê-lo (Ef 

4,30), adquirem uma força especial à luz deste pecado contra tal Espírito, que nasce, 

no fundo, do fato de não querer mudar, de pretender conservar privilégios e posições 

do passado, de não aceitar sequer ainda se converter à vida nova que nasce por obra 

desse Espírito. É permanecer na mentira, na obscuridade e na morte. É pecar contra 

a luz.”60 

“Nossa dificuldade em compreender o que seja ser batizado no Espírito ilustra 

um velho axioma que está na base de todo aprendizado - só podemos entender o que 

experimentamos. Teólogos e exegetas muito cultos, que nunca experimentaram uma 

comunidade na qual todo o mundo foi batizado no Espírito, e na qual os dons 

espirituais são parte normal da vida, muitas vezes têm dificuldade para compreender 

uma passagem do Novo Testamento, que é perfeitamente clara para alguns novos 

cristãos que acabaram de experimentar aquilo a que se refere a passagem. Além 

disso, pessoas que vieram de diferentes tradições, interpretarão a mesma verdade de 

maneiras diferentes, porque estão tentando relacioná-la com experiências diferentes.” 

Nosso objetivo deve estar todo em Cristo. Devemos querer tudo o que o Senhor 

nos está oferecendo. Deveríamos estar nos esforçando por edificar comunidades 

cristãs que experimentam a plenitude da vida do Espírito, comunidades nas quais 

todos os membros foram batizados no Espírito e que são edificadas pelos dons 

espirituais. É preciso que haja comunidades que possam receber os que chegam em 

busca de Cristo, e que possam conduzi-los à plenitude da vida do Espírito.” 

“Precisamos, em outras palavras, de uma restauração da vida de comunidade, 

segundo os moldes da que existia na Igreja primitiva, no tempo do Novo Testamento 

e nos primeiros séculos do cristianismo. E, a par disso, precisamos de uma 

restauração da iniciação crista semelhante àquela em que os novos cristãos foram 

ensinados sobre a vida cristã, foram libertados dos maus espíritos, foram batizados 

 
60 CODINA, Victor. Não extingais o Espírito: iniciação à pneumatologia. Tradução de Paulo Ferreira Valério. 
São Paulo: Paulinas, 2010. P. 229 



40 
 

em água e no Espírito, e foram alimentados com o corpo e o sangue de Cristo. Uma 

vez que estiverem plenamente em Cristo, tudo o que foi dito dos cristãos, no Novo 

Testa-mento, se aplicará também a eles.”61 

Ao longo da história da Igreja, a presença do Espírito Santo permanece 

inabalável e ativa, moldando comunidades, despertando carismas, renovando liturgias 

e impulsionando os fiéis a uma vida de culto integral. Na contemporaneidade, mesmo 

diante das ambiguidades culturais, dos desafios da fé e das diferenças eclesiológicas, 

o Espírito continua a agir em, com, sobre e por meio da Igreja, transformando 

indivíduos em templos vivos e conduzindo a comunidade cristã a uma vivência mais 

autêntica da fé. O culto não se restringe ao espaço sagrado, mas se torna experiência 

cotidiana, marcada por conversão, unidade e missão. Encerrando esta análise, 

percebe-se que o mesmo Espírito que pairava sobre as águas na criação, ungiu o 

Messias, fundou a Igreja e habita no crente hoje, é também Aquele que impulsiona à 

esperança escatológica.  

 

6. CONCLUSÃO  

Este estudo aprofundou o papel das preposições na compreensão e 

representação do Espírito Santo nas Escrituras e na tradição cristã. Ao longo da 

pesquisa, foi possível observar como as preposições estruturam a linguagem 

teológica, conectando conceitos fundamentais desde o Antigo Testamento até a 

Igreja contemporânea. A ação do Espírito Santo foi destacada em diversos momentos 

cruciais, como na criação, no profetismo, na aliança salvífica, na vida de Jesus e no 

Pentecostes. 

No Antigo Testamento, a preposição "sobre" é usada para indicar a ação do 

Espírito Santo sobre os profetas, como em Isaías 61,1, onde o Espírito Santo está 

ativamente envolvido e presente na vida e ministério do profeta. A preposição "em", 

em Ezequiel 37:14, indica a imersão e a presença contínua do Espírito Santo dentro 

do povo de Israel, trazendo vida e capacidade para obedecer aos mandamentos de 

Deus. 

No Novo Testamento, a preposição "com" é destacada na saudação do anjo 

Gabriel a Maria, evidenciando a presença de Deus com Maria e a preparação divina 

 
61 CLARK, Stephen B. Batizados no Espírito Santo. São Paulo: Loyola, 1994. P. 73-74 



41 
 

para a missão que ela iria cumprir. A preposição "sobre" é novamente significativa no 

batismo de Jesus, onde o Espírito desce sobre Ele em forma de pomba, simbolizando 

a aprovação divina e o início de sua missão messiânica. A preposição "em" é utilizada 

para descrever a presença contínua do Espírito Santo em Jesus, evidenciada em 

suas ações e ensinamentos. 

A análise também revelou como essas preposições sustentam a linguagem da 

missão, promovem a unidade e a diversidade no Corpo de Cristo e evidenciam o 

impacto dos carismas na vitalidade da vida comunitária. Através deste estudo, 

compreendemos a relevância das preposições na construção de uma visão integrada 

e dinâmica da atuação do Espírito Santo ao longo da história da salvação e na 

espiritualidade cristã. 

Em suma, as preposições não apenas conectam palavras, mas também 

adicionam nuances e especificidade às frases, garantindo clareza e precisão na 

comunicação teológica. Este trabalho contribui para uma melhor compreensão da 

ação do Espírito Santo nas Sagradas Escrituras e na tradição cristã, destacando a 

importância de uma análise detalhada das preposições para uma interpretação 

precisa e enriquecedora dos textos bíblicos. 

 

7. REFERÊNCIAS 

 

BINGEMER, Maria Clara L.; FELLER, Vitor Galdino. Deus, Trindade: a vida no 

coração do mundo. 6. ed. São Paulo: Paulinas, 2003. p. 98. 

 

BOFF, Lina. Espírito e Missão na Obra de Lucas: Atos. São Paulo: Editora Paulus, 

2005. p. 25-26. 

 

CLARK, Stephen B. Batizados no Espírito Santo. São Paulo: Loyola, 1994. p. 14. 

 

CORRÊA LIMA, Maria de Lourdes. Mensageiros de Deus: profetas e profecias no 

antigo Israel. 1. ed. Petrópolis: Vozes, 2012. p. 29. 

 



42 
 

GRANDO, Roziane Keila. A semântica na Bíblia: um estudo dos significados de 

palavras bíblicas. Universidade Estadual do Centro-Oeste – UNICENTRO, 2014. 

Disponível em: 

https://sguweb.unicentro.br/app/webroot/arquivos/atsubmissao/SGU_Lenk_14.pdf. 

Acesso em: 30 nov. 2024. 

 

JOHNSON, E. A. Aquela que É – O mistério de Deus no trabalho teológico feminino. 

Petrópolis: Vozes, 1995. p. 93. 

 

KOCH, R. Le Christ et l’Esprit du Seigneur selon Luc 4, 18-19. Nouvelle Revue 

Théologique, v. 115, p. 877–885, 1993. 

 

MAGRASSI, M. Viver a palavra. São Paulo: Paulinas, 1984. p. 15. 

 

MOLTMANN, Jürgen. O Espírito da vida: uma pneumatologia integral. Tradução de 

Carlos Almeida Pereira. Petrópolis: Vozes, 1999. p. 50. 

Paulo II, João. CARTA ENCÍCLICA REDEMPTORIS MISSIO DO SUMO PONTÍFICE 

JOÃO PAULO II SOBRE A VALIDADE PERMANENTE DO MANDATO 

MISSIONÁRIO. Disponível em: https://www.vatican.va/content/john-paul-

ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_07121990_redemptoris-missio.html. Acesso 

em: 22 mar. 2025. 

 

SANTANA, Luiz Fernando Ribeiro. Liturgia do Espírito: O Culto Cristão como 

Experiência. Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2024. p. 20. 

 

https://sguweb.unicentro.br/app/webroot/arquivos/atsubmissao/SGU_Lenk_14.pdf

	1. INTRODUÇÃO
	2. AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NO ANTIGO TESTAMENTO
	2.1 O ESPÍRITO SANTO NA CRIAÇÃO
	2.2  A AÇÃO DO ESPÍRITO SANTO NO ANTIGO TESTAMENTO
	2.3 A PRESENÇA DO ESPÍRITO NAS PROFECIAS DO ANTIGO TESTAMENTO
	2.4 A PRESENÇA DO ESPÍRITO DE DEUS EM ISRAEL

	3.   PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NO NOVO TESTAMENTO
	3.1 A PRESENÇA DO ESPÍRITO NA ENCARNAÇÃO
	3.2 O ESPÍRITO DE DEUS EM JESUS SEGUNDO LUCAS
	3.3 O ESPÍRITO SANTO E A MISSÃO DA IGREJA
	3.4 O CULTO EM ESPÍRITO E VERDADE

	4.  AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NA IGREJA PRIMITIVA
	4.1 O ESPÍRITO SANTO E A VIDA DA IGREJA
	4.2 A FORÇA DO ESPÍRITO NA IGREJA E NO MUNDO
	4.3 PENTECOSTES E O CULTO DA NOVA ALIANÇA
	4.4 A VIDA CRISTÃ COMO CULTO ESPIRITUAL

	5. AS PREPOSIÇÕES DO ESPÍRITO SANTO NA IGREJA CONTEMPORÂNEA
	5.1 O ESPÍRITO SANTO E A TRANSFORMAÇÃO DA HUMANIDADE
	5.2 TEMPLOS DO ESPÍRITO SANTO
	5.3 O BATISMO NO ESPÍRITO SANTO
	5.4 AÇÃO DO ESPÍRITO SANTO NA COMUNIDADE CRISTÃ

	6. CONCLUSÃO
	7. REFERÊNCIAS

