
 
 

Marina Haddad Tovolli 
 
 

Sociedade Singularista e Individualização na Ascensão dos 
Coletivos: novas formas de mobilização política no Brasil contemporâneo 

 
Tese de Doutorado 

 
Tese apresentada como requisito parcial para 
obtenção do grau de Doutor em Ciências Sociais pelo 
Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais da 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. 

 
 

Orientador: Prof. Fernando Cardoso Lima Neto 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

Rio de Janeiro 
Setembro de 2024 



 

 
 

Marina Haddad Tovolli 
 
 

Sociedade Singularista e Individualização na Ascensão dos 
Coletivos: novas formas de mobilização política no Brasil contemporâneo 

 
Tese de Doutorado 

Tese apresentada como requisito parcial para 
obtenção do grau de Doutor em Ciências Sociais pelo 
Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais do 
Departamento de Ciências Sociais da Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro. 

 
 

Prof. Fernando Cardoso Lima Neto 
Orientador 

Departamento de Ciências Sociais – PUC-Rio 
 

Prof. Paulo Renato Flores Durán 
Departamento de Ciências Sociais – PUC-Rio 

 
Prof.a Olívia Cristina Perez 

Universidade Federal do Piauí – UFPI  
 

Prof. Matheus Mazzilli Pereira 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul – UFRGS 

 
Prof.a Taísa de Oliveira Amendola Sanches 

Universidade Federal do Rio de Janeiro – UFRJ 
 

 
 

 
 

 
Rio de Janeiro, 26 de setembro de 2024 



 

Todos os direitos reservados. É proibida a reprodução total 

ou parcial do trabalho sem a autorização da universidade, 

do autor e do orientador.  

 

Marina Haddad Tovolli 
 

Economista pela Universidade de São Paulo (USP) e mestre 

em Ciência Política pela Universidade de Mannheim, na 

Alemanha. Doutora em Ciências Sociais pela Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio), com 

período sanduíche na Universidade Católica de Louvain, na 

Bélgica.  

 

Ficha Catalográfica                                                                                                       
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

                                          
 

 
                                                                                                                         CDD: 300 

 
 

 

 

 

 

 

 

Tovolli, Marina Haddad 
 
     Sociedade singularista e individualização na ascensão 
dos coletivos : novas formas de mobilização política no 
Brasil contemporâneo / Marina Haddad Tovolli ; 
orientador: Fernando Cardoso Lima Neto. – 2024. 
     162 f. : il. color. ; 30 cm 
       
     Tese (doutorado) – Pontifícia Universidade Católica do 
Rio de Janeiro, Departamento de Ciências Sociais, 2024. 
     Inclui bibliografia 
        
     1. Ciências Sociais – Teses. 2. Coletivos. 3. 
Individualização. 4. Singularismo. I. Lima Neto, Fernando 
Cardoso. II. Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro. Departamento de Ciências Sociais. III. Título. 



 

Agradecimentos 
 
Tenho um jardim. O cheiro de grama, molhada do orvalho da manhã, se mistura 

com o perfume fresco das milhares de flores que colorem o meu jardim. Gosto de deitar 

meu corpo em seu tapete verde e deixar-me ir com as nuvens brancas que navegam no 

céu azul azulado. Respiro. Enquanto ouço a cantoria dos passarinhos, que as batidas das 

asas das borboletas que passeiam pelo meu jardim parecem acompanhar. É uma sinfonia, 

sinto. Como bem me ensinou Alberto Caeiro, não tenho filosofia, tenho sentidos.  

Agradeço às flores, passarinhos e borboletas que colorem e encantam o meu jardim. 

Únicos e singulares, fizeram e fazem de mim quem sou. Tenho um jardim.  

 

Agradeço também aos professores do Departamento de Ciências Sociais da 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio) e da Universidade Católica 

de Louvain, Bélgica, que me acompanharam nessa trajetória. Meu agradecimento ao meu 

orientador, Prof. Fernando Cardoso Lima Neto, pelo apoio e orientação ao longo de todo 

o doutorado. À querida Profa. Angela Randolpho Paiva (em memória), que me foi como 

uma segunda orientadora e a quem guardo um enorme carinho. Ao meu querido Prof. 

Werneck Vianna (em memória), com quem aprendi tanto. De Werneck levo, dentre 

muito, a poética de Brecht, o significado do que é ser um pensador, a sabedoria da pausa 

e a certeza de um novo começo. À minha banca examinadora de doutorado, agradeço ao 

Prof. Paulo Renato Flores Durán (PUC-Rio), a Prof.a. Olívia Cristina Perez (UFPI), ao 

Prof. Matheus Mazzilli Pereira (UFRGS) e a Prof.a Taísa de Oliveira Amendola Sanches 

(UFRJ). 

Agradeço aos pesquisadores do GEDRED que conduziram as entrevistas, coletaram 

e organizaram os dados para a pesquisa "Sociedade civil e participação no Brasil 

contemporâneo: o fenômeno dos coletivos", sob a coordenação do Prof. Fernando Lima 

Neto. Os dados foram fundamentais para o desenvolvimento desta tese. 

Agradeço ao CNPq e à PUC-Rio, pelos auxílios concedidos. O presente trabalho 

foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

 

 

 



 

Resumo 
 
Tovolli, Marina Haddad; Lima Neto, Fernando Cardoso (Orientador). Sociedade 
Singularista e Individualização na Ascensão dos Coletivos: novas formas de 
mobilização política no Brasil contemporâneo. Rio de Janeiro, 2024. 162p. Tese de 
Doutorado - Departamento de Ciências Sociais, Pontifícia Universidade Católica 
do Rio de Janeiro.  

 
 
Esta tese investiga a emergência e proliferação de coletivos como uma nova forma 

de mobilização política no Brasil contemporâneo. Argumenta-se que esses coletivos 

refletem um processo mais amplo de radicalização da individualização, relacionado ao 

que Danilo Martuccelli descreve como sociedade singularista. Embora reconheça-se a 

relevância da crise da democracia e do sistema representativo na ascensão dos coletivos, 

esta tese defende que o fenômeno vai além da esfera política e do debate sobre 

democracia, inserindo-se num contexto mais amplo de diferenciação social, 

transformações morfológicas e de valores individualistas no Brasil. Os coletivos 

representam uma nova forma de articulação entre o singular e o comum, onde a 

individualização e o crescente desejo de autonomia individual não resultam em um 

afastamento do mundo político ou um desinteresse pela vida coletiva. A análise 

qualitativa de entrevistas com ativistas de coletivos na cidade do Rio de Janeiro revela 

que essas novas formas de mobilização política não apenas refletem o processo de 

individualização radicalizada, mas também contribuem para a construção de uma 

sociedade singularista. Nessa sociedade, a singularidade emerge como uma nova forma 

de fazer vínculo e de fazer a sociedade. O singularismo prevê uma consciência socializada 

de si, ou seja, a singularidade dos indivíduos só pode ser afirmada por meio do 

reconhecimento do comum. Esta tese, portanto, procura ampliar a compreensão das 

transformações sociais no Brasil, relacionando a radicalização da individualização e a 

diferenciação social com a multiplicação de novas formas de mobilização política. 

 

Palavras-chave 
Coletivos; Individualização; Singularismo. 

 

 

 



 

Abstract 
 

Tovolli, Marina Haddad; Lima Neto, Fernando Cardoso (Advisor). Singularist 
Society and Individualization in the Rise of Coletivos: new forms of political 
mobilization in contemporary Brazil. Rio de Janeiro, 2024. 162p. PhD Thesis - 
Department of Social Sciences, Pontifical Catholic University of Rio de Janeiro. 
 

This thesis investigates the emergence and spread of collectives as a new form of 

political mobilization in contemporary Brazil. It argues that these collectives reflect a 

broader process of radicalisation of individualisation, related to what Danilo Martuccelli 

describes as a singularist society. Although we recognise the relevance of the crisis of 

democracy and representative system in the emergence of collectives, this thesis argues 

that the phenomenon goes beyond the political sphere and the debate on democracy, and 

is part of a broader context of social differentiation, morphological transformations and 

individualistic values in Brazil. Collectives represent a new form of articulation between 

the singular and the common, where individualisation and the growing desire for 

individual autonomy do not result in a withdrawal from the political world or a lack of 

interest in collective life. The qualitative analysis of interviews with activists from 

collectives in the city of Rio de Janeiro reveals that these new forms of political 

mobilization not only reflect the process of radicalised individualisation, but also 

contribute to the construction of a singularist society. In this society, singularity emerges 

as a new way of making bonds and making society. Singularism envisages a ‘socialised 

self-consciousness’, in other words, the singularity of individuals can only be affirmed 

through the recognition of the common. This thesis therefore seeks to broaden the 

understanding of social transformations in Brazil, linking the radicalisation of 

individualisation and social differentiation with the multiplication of new forms of 

political mobilization. 

 

Keywords 
Collectives; Individualization; Singularism. 

  



 

Sumário 

 

1. Introdução .................................................................................................. 11 

Capítulo 1. O fenômeno .................................................................................... 19 

1.1. Fenômeno novo? ................................................................................ 19 
1.2. Como conceituar coletivos? ............................................................... 22 

1.2.1. Crítica à hierarquia, reconfiguração de liderança e fluidez ......... 25 
1.2.2. Autonomia, questões identitárias e interseccionalidade ............. 27 
1.2.3. O pessoal e o cotidiano como político ......................................... 29 

Capítulo 2. A dimensão sociológica .................................................................. 31 

2.1. Momentos históricos do processo de individualização .......................... 33 
2.1.1. Cristianismo ou pré-renascimento ................................................... 33 
2.1.2. Primeira Modernidade ..................................................................... 35 
2.1.3. Segunda modernidade .................................................................... 41 

2.2. Do individualismo ao singularismo ......................................................... 47 
2.3. Diferenciação e integração ..................................................................... 54 

2.3.1. Diferenciação na política ................................................................. 57 
2.3.2. Coletivos: expressão da singularidade e da diferenciação .............. 63 

Capítulo 3. A dimensão valorativa .................................................................... 68 

3.1. A cultura política no Brasil ...................................................................... 72 
3.1.1. As particularidades do pensamento liberal no Brasil ....................... 74 
3.1.2. O personalismo, as relações hierárquicas e a centralização do poder
 ................................................................................................................... 76 
3.1.3. A República, a ausência de povo e a “hipercentralização” .............. 79 
3.1.4. Cultura cívica atrofiada e a baixa autonomia da sociedade civil ..... 81 
3.1.5. A solidificação da sociedade civil brasileira ..................................... 83 

3.2. Individualização no Brasil ....................................................................... 87 
3.2.1. Individualização e secularização ..................................................... 88 
3.2.2. Individualização e valores políticos ................................................. 91 
3.2.3. Individualização e socialização ........................................................ 94 

Capítulo 4. Coletivos como expressão de uma sociedade singularista ............ 98 

4.1. A democracia como um conceito multidimensional ............................. 100 
4.2. Cidadania contemporânea: o direito de igualdade e de diferença ....... 105 
4.3. O que os coletivos nos ensinam? ........................................................ 109 

4.3.1. Singularismo e a nova articulação entre o individual e o coletivo . 110 



 

4.3.2. Micropolítica e a participação singularista ..................................... 117 
4.3.3. Coletivos e a expansão da democracia ......................................... 121 

4.4. Coletivos como novos sujeitos políticos e sociais ................................ 127 
5. Conclusão ................................................................................................... 130 

6. Referências bibliográficas ........................................................................... 136 

Apêndices ....................................................................................................... 146 

Anexo 1 ....................................................................................................... 146 
Anexo 2 ....................................................................................................... 149 
Anexo 3 ....................................................................................................... 151 

  



 

Lista de Figuras 
 

Figura 1. Porcentagem de membros de partidos políticos ............................... 60 
Figura 2. Porcentagem de membros de sindicatos trabalhistas ....................... 60 
Figura 3. Expansão e diferenciação dos coletivos ao longo do tempo ............. 63 
Figura 4. Importância da religião por grupo de idade ....................................... 90 
Figura 5. Confiança em relação à Igreja ........................................................... 91 
Figura 6. Confiança em relação às Forças Militares ......................................... 92 
Figura 7. Porcentagem de muita confiança nas instituições ............................. 93 
Figura 8 : Preferência de valores na educação dos filhos (2017-2022) ........... 94 
Figura 9: Preferência de valores na educação dos filhos (1989-2022) ............ 95 
Figura 10: Preferência de valores na educação dos filhos para ativistas de 
coletivos (2019-2020) ....................................................................................... 97 

 

  



 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Esse pressuposto da sensação se tornou para mim tanto o 
guia quanto a garantia de autenticidade [...] decifrar uma 
situação vivida, um acontecimento [ ...] e desvelar assim 
algo [...] em outras consciências, em outras memórias [...] 
se todas as coisas são inexoravelmente vividas de modo 
individual [...] que esse Eu seja, em suma, transpessoal, 
que o singular atinja o universal.  

 

Annie Ernaux, A Escrita como Faca



 
1. Introdução 
  

No dia 15 de junho de 2024, uma multidão se reuniu na Avenida Paulista para 

protestar contra o Projeto de Lei 1.904/24, proposto pelo deputado do partido liberal (PL), 

Sóstenes Cavalcante, e conhecido como “PL do Aborto”. Esse projeto procurava 

equiparar o aborto em gestações acima de 22 semanas ao crime de homicídio, podendo 

resultar em uma pena para a mulher superior à do estuprador. Diversos meios de 

comunicação cobriram o protesto, destacando a presença de manifestantes e ativistas. 

De modo a dar visibilidade às demandas envolvidas na manifestação, grande parte 

dos veículos de imprensa, em vez de focar em declarações de deputados ou representantes 

de partidos políticos, optaram por ressaltar os "coletivos” que convocaram a 

manifestação. O site da Agência Brasil, por exemplo, enfatizou a fala de Ana Luiza 

Trancoso, representante do Coletivo Juntas e da Frente Estadual Pela Legalização do 

Aborto: “A gente mobilizou novamente este ato. Achamos que era essencial voltarmos 

no sábado aqui na Avenida Paulista para mostrar que o projeto é um absurdo. Enquanto 

esse projeto não for arquivado, as feministas não sairão das ruas”1. Segundo o site 

Metrópoles, o ato contou com o apoio de 50 instituições e “coletivos, como a Rede 

Feminista de Ginecologistas e Obstetras, Minha Sampa, Coletivo Rua, Coletivo Juntas e 

Coletivo Saúde e Sexualidade”2, entre outros. O portal UOL mencionou que o protesto 

na Avenida Paulista teve a participação de “60 coletivos e organizações políticas”3. 

Fato é que, atualmente, encontramos cada vez mais nas notícias dos jornais, em 

particular, e na sociedade civil brasileira, de modo geral, formas de mobilização política 

que não se adequam aos modelos tradicionais historicamente constituídos, como partidos, 

sindicatos e movimentos sociais. Esses novos modos de mobilização, que se 

autodenominam "coletivos", surgem em crítica e, por vezes, em oposição às formas 

tradicionais de organização. 

 
1 CRUZ, E. P. Avenida Paulista volta a ser palco de protesto contra PL do Aborto. Agência Brasil, São 
Paulo, 15 jun. 2024. Disponível em: <https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-
06/avenida-paulista-volta-ser-palco-de-protesto-contra-pl-do-aborto>. Acesso em: 20 jun. 2024. 
2 SAAD, T. “Criança não é mãe”: manifestantes fazem ato em SP contra PL do Aborto. Metrópoles, São 
Paulo, 15 jun. 2024. Disponível em: <https://www.metropoles.com/sao-paulo/crianca-nao-e-mae-
manifestantes-fazem-ato-em-sp-contra-pl-do-aborto>. Acesso em: 20 jun. 2024. 
3 ALMEIDA, L. Manifestantes fazem novo ato na Avenida Paulista contra o PL do Aborto. UOL, São 
Paulo, 15 jun. 2024. Disponível em: <https://noticias.uol.com.br/politica/ultimas-
noticias/2024/06/15/manifestantes-fazem-novo-ato-na-avenida-paulista-contra-o-pl-do-aborto.htm>. 
Acesso em: 20 jun. 2024. 

https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-06/avenida-paulista-volta-ser-palco-de-protesto-contra-pl-do-aborto
https://agenciabrasil.ebc.com.br/direitos-humanos/noticia/2024-06/avenida-paulista-volta-ser-palco-de-protesto-contra-pl-do-aborto
https://www.metropoles.com/sao-paulo/crianca-nao-e-mae-manifestantes-fazem-ato-em-sp-contra-pl-do-aborto
https://www.metropoles.com/sao-paulo/crianca-nao-e-mae-manifestantes-fazem-ato-em-sp-contra-pl-do-aborto
https://noticias.uol.com.br/politica/ultimas-noticias/2024/06/15/manifestantes-fazem-novo-ato-na-avenida-paulista-contra-o-pl-do-aborto.htm
https://noticias.uol.com.br/politica/ultimas-noticias/2024/06/15/manifestantes-fazem-novo-ato-na-avenida-paulista-contra-o-pl-do-aborto.htm


 12 

Esta tese parte de um fenômeno sociológico, político e cultural recente, a saber, o 

de que tem crescido, no Brasil e no mundo, o interesse por novas modalidades de 

mobilização situadas para além do universo das formas tradicionais historicamente 

estabelecidas. Não é por acaso que tem crescido o número de estudos dedicados à 

compreensão do “fenômeno dos coletivos” e de seu impacto nas mais variadas esferas da 

vida social brasileira (Mesquita, 2008; Rezende e Scovino, 2010; Borelli e Aboboreira, 

2011; Maia, 2013; Perez e Silva Filho, 2017; Perez e Souza, 2017; Lima Neto, 2018a; 

Faria, 2020; Marques e Marx, 2020; Marques, 2021; Gohn, 2021; Lima Neto e Tovolli, 

2023). Um exemplo é a pesquisa "Sociedade civil e participação no Brasil: o fenômeno 

dos coletivos" (Lima Neto, 2018a), que enquadra esta tese e contribuiu para aprofundar a 

compreensão da emergência dessa nova forma de mobilização na esfera política. Ela se 

dedicou a refletir sobre a maneira como esses atores políticos que fazem parte de coletivos 

estão associando novas práticas e produzindo significados à noção de democracia no 

Brasil. 

A presente tese pretende, nessa via, ampliar o universo de reflexão do fenômeno 

dos coletivos, mostrando como ele não se restringe à esfera política e à discussão em 

torno da democracia, mas está vinculado a um quadro mais amplo de mudança 

morfológica e de valores da sociedade brasileira. A hipótese de base da presente tese é 

que a emergência e proliferação de coletivos – o que aqui será defendido como uma forma 

não tradicional de mobilização política – diz respeito à maior presença de um 

individualismo radicalizado e ao que Danilo Martuccelli (2010a) chamou de sociedade 

singularista. Em outros termos, esta tese defende a hipótese, que será desenvolvida mais 

adiante, de que o fenômeno dos coletivos está intrinsecamente ligado à intensificação e 

radicalização do individualismo no Brasil. Que fique claro, desde já, que não pensamos 

individualismo como egoísmo ou como formas de autocentramento do indivíduo. Ao 

contrário, seguimos a tradição clássica da sociologia, que desde Durkheim e sua tipologia 

sobre diferentes tipos de solidariedade (mecânica e orgânica), concilia indivíduo e 

sociedade, concebendo o individualismo como uma maneira própria e singular de 

produção de coesão social. 

Ao analisar as transformações do tecido social brasileiro e as práticas e significados 

que a experiência dos coletivos assume nessa configuração mais ampla, a presente 

pesquisa foi estruturada não só a partir do debate sobre a relação entre democracia e 

participação no mundo contemporâneo, mas também a partir da discussão em torno da 

relação entre modalidades de mobilização política não tradicionais e mudanças 



 13 

morfológicas e valorativas.  Em particular, a tese procura contribuir para o 

aprimoramento da compreensão do fenômeno dos coletivos, não apenas no que diz 

respeito à questão da participação e da democracia no Brasil, mas também aos processos 

de diferenciação, integração e individualização da sociedade brasileira. Pois se é verdade 

que nos últimos anos cresceu o número de organizações e grupos autodenominados 

coletivos, é igualmente verdade que tais grupos também não se restringiram a um único 

universo e passaram cada vez mais a atuar em múltiplas pautas. O que vemos é uma maior 

diversificação e pluralidade de coletivos. Portanto, esta tese se insere no quadro de 

pesquisas contemporâneas que se dedicam a discussões teóricas e empíricas, relacionando 

o fenômeno dos coletivos às tendências recentes da sociedade brasileira. 

Assumimos, desde já, uma abordagem interpretativa de cunho sociológico, 

buscando estabelecer uma relação entre a mudança morfológica, o individualismo 

singularista e o fenômeno dos coletivos. Partimos do pressuposto de que existem algumas 

características gerais que definem os coletivos e os distinguem de formas tradicionais de 

mobilização política, como partidos, sindicatos e movimentos sociais. Essas diferenças, 

observadas tanto na literatura especializada quanto nas declarações dos próprios membros 

e representantes dos coletivos, referem-se à, ao menos, três dimensões: organização, 

objetivos e modalidades de engajamento. 

Enquanto as formas tradicionais de mobilização política têm uma estrutura rija e 

assimétrica, os coletivos promovem uma organização mais horizontal e igualitária, 

criticando as instituições estabelecidas pela sua rigidez hierárquica. As instituições 

tradicionais, com sua estrutura burocrática, seguem procedimentos e regras estabelecidas, 

enquanto os coletivos são mais flexíveis e informais, permitindo rápida adaptação às 

mudanças segundo as circunstâncias e necessidades, seguindo uma lógica de maior 

fluidez organizacional. 

A auto-organização é outra característica marcante. Os coletivos se organizam a 

partir de interesses individuais, de questões subjetivas, de problemas singulares e de 

afinidades compartilhadas, seguindo uma dinâmica de baixo para cima (bottom-up). A 

tomada de decisões tende a ser realizada de forma horizontal e colaborativa, promovendo 

a igualdade e a participação ativa de todos os membros, em contraste com organizações 

tradicionais, onde a tomada de decisão é delegada a representantes ou líderes, com pouca 

participação direta dos membros. Nos coletivos, tende a haver uma maior liberdade, 

expressa na estrutura organizacional e na maneira como as funções e responsabilidades 



 14 

são distribuídas. Cada membro tem a liberdade de tomar decisões individuais, seja na 

escolha das funções que deseja desempenhar ou dos projetos nos quais quer se envolver. 

Os coletivos e as organizações tradicionais, como partidos políticos e sindicatos, 

podem também diferir em relação aos objetivos e focos. Os coletivos têm objetivos mais 

mutáveis e são mais focados em questões específicas e do cotidiano, as quais envolvem 

uma variedade de causas, como a promoção da igualdade de gênero, apoio comunitário 

ou defesa de direitos estudantis, abrangendo aspectos sociais, culturais, políticos ou 

ambientais. Por outro lado, as formas tradicionais de organização têm objetivos mais 

estruturados. Sindicatos, por exemplo, geralmente se concentram em questões trabalhistas 

e de condições de trabalho, enquanto partidos políticos visam conquistar e exercer o poder 

político dentro de um sistema estabelecido. Os objetivos dessas formas tradicionais 

tendem a ser mais estáveis e de longo prazo, com foco em mudanças estruturais. Outro 

elemento a ser aqui mencionado é que os coletivos são mobilizações políticas cuja 

participação não possui necessariamente pretensão de representação formal (Lima Neto, 

2018a; Lima Neto e Tovolli, 2023), buscando outras formas de representar vozes 

marginalizadas.  

Em termos de engajamento e mobilização, os coletivos utilizam intensamente as 

redes sociais e outras plataformas digitais para mobilização e comunicação, dependendo 

fortemente do trabalho voluntário e da contribuição ativa de todos os membros. Já as 

formas tradicionais de associação organizam-se através da filiação formal, onde os 

membros muitas vezes pagam taxas de associação e participam de eleições internas, 

organizando eventos formais, como congressos, assembleias e comícios, oferecendo uma 

plataforma estável e contínua para o engajamento. Ademais, os coletivos oferecem uma 

forma de engajamento que é simultaneamente profundamente pessoal e coletiva, 

desafiando as noções tradicionais de organização social e política. 

Dadas essas primeiras diferenças, a título de introdução, a primeira pergunta da qual 

parte essa tese, e que aqui nos colocamos, é: por que, no Brasil contemporâneo, essas 

formas alternativas de mobilização, os autodenominados coletivos, têm ganhado tanto 

espaço e visibilidade comparativamente às formas tradicionais historicamente 

estabelecidas? 

Na literatura acadêmica, o debate sobre o surgimento dos coletivos é recente e 

focado sobretudo nas dimensões artística e política do fenômeno. As primeiras 

mobilizações políticas que se autodenominavam coletivos surgem em meados do século 

XX, particularmente, na esfera artística-cultural em defesa da produção artística contra o 



 15 

sistema comercial (Rezende e Scovino, 2010; Mesquita, 2011). A partir de então, 

observamos uma pluralização e diferenciação cada vez maior dos coletivos, em esferas 

como feminismo, LGBTQIA+, antirracista, educação, mídia e comunicação, 

fotojornalismo, direitos humanos, cidadania, meio ambiente, saúde mental, habitação, 

mobilidade urbana, cicloativismo, entre outros, como apresentaremos nos próximos 

capítulos.  

Alguns autores afirmam que a expansão dos coletivos no início do século XXI 

resulta da reconfiguração do ativismo social, destacando, no caso brasileiro, Junho de 

2013 como um marco importante que exprime a crise de representatividade que vige em 

nossa sociedade. Nessa via, o afastamento das instituições e organizações tradicionais, 

como partidos políticos (Gohn, 2019b; Perez, 2019; Gohn, 2021; Thibes et al., 2020), está 

na origem do fenômeno dos coletivos, que surge como uma resposta à atual crise da 

democracia e do sistema representativo. Perez (2019b, p. 587), por exemplo, destaca os 

coletivos como uma reação contra os corpos intermediários, como partidos políticos e a 

imprensa tradicional, e à descrença na política parlamentar. Embora Gohn (2017, p. 338) 

não ignore a influência do pensamento autonomista, anárquico, libertário e do movimento 

Zapatista dos anos 1990, a autora enfatiza que a ascensão dos coletivos após as Jornadas 

de Junho reflete a desconfiança nos partidos políticos e nas instituições tradicionais, bem 

como a crise da representação (Gohn, 2019b). 

Outra chave de pensar o fenômeno dos coletivos é compreender mudanças 

morfológicas na sociedade brasileira que não encontravam caminhos de expressão tanto 

no que diz respeito às pautas e conteúdos, quanto no que diz respeito à forma. O 

acontecimento de Junho de 2013 contribuiu para tornar visível – e também incentivar – a 

existência de novas mobilizações políticas que estavam em vias de se pluralizar desde 

meados do século XX. O boom dos coletivos no início do século XXI expressa uma 

confluência de elementos sociais, políticos e culturais, os quais, como esta tese discorrerá, 

fazem parte de um macroprocesso de radicalização do processo de individualização das 

sociedades contemporâneas.  

No primeiro capítulo, abordaremos como o fenômeno dos coletivos é tratado na 

literatura acadêmica no Brasil. Embora seja um fenômeno recente, ele possui uma história 

que precisa ser mostrada e que percorre meados do século XX até o momento presente. 

Nos capítulos seguintes, adotamos uma abordagem interpretativa de caráter sociológico, 

fundamentada em uma sociologia cultural que enfatiza a importância da cultura na 

compreensão dos fenômenos sociais. Buscaremos demonstrar que o surgimento dos 



 16 

coletivos reflete tanto (1) mudanças morfológicas, caracterizadas pelo aumento da 

diferenciação e integração social, quanto (2) mudanças de valores, evidenciadas pela 

ascensão de valores individualistas.  

Para isso, esta tese busca unir duas principais vias de análise: uma perspectiva 

sócio-histórica que destaca a dinâmica dos processos sociais, políticos e culturais que 

envolvem a individualização e a análise de dados quantitativos e qualitativos que medem 

valores individualistas nas sociedades. No segundo capítulo, traçaremos momentos 

históricos do processo de individualização, no intuito de demonstrar como o valor do 

individualismo é historicamente e culturalmente determinado e como ele varia ao longo 

do tempo. Embora nosso processo de individualização não se configure como linear, é 

possível observar a radicalização da individualização na sociedade contemporânea. 

Argumentamos que a variação morfológica das sociedades complexas com alto grau de 

diferenciação e integração é uma das principais fontes dessa radicalização. Podemos ver 

essa variação em várias esferas, mas a destacaremos na esfera política, onde apresentamos 

o fenômeno dos coletivos como expressão de uma sociedade mais diferenciada e mais 

individualizada. 

No terceiro capítulo, desenvolvemos esse argumento com base em um caso 

concreto, a sociedade brasileira, delineando o processo de individualização crescente. A 

partir de análise sócio-histórica, mostramos que, apesar do pensamento liberal e da 

construção da sociedade civil organizada terem um caminho tortuoso no Brasil, marcado 

por um contexto histórico autoritário e hierárquico, uma sociedade civil mais autônoma 

começa a ganhar mais corpo no século XX, em um contexto de avanço do processo 

interno de democratização, ascensão de valores culturais em consonância com processos 

externos, via globalização dos mercados, do capital e do trabalho, despadronização e 

radicalização da individualização. Ademais, a partir de dados do World Values Survey, 

apresentamos dados e indicadores que mensuram valores individualistas na sociedade 

brasileira. Mostramos que a individualização envolve múltiplas esferas. Vemos tanto uma 

maior individualização em algumas esferas quanto uma menor individualização em outras 

esferas. Ainda assim, de modo geral, podemos ver a crescente ênfase na liberdade 

individual e o afastamento e maior desconfiança em relação a certas instituições 

tradicionais, em concordância com o que a literatura sociológica descreve como típico ou 

próprio ao processo de individualização. 

No quarto capítulo, detalhamos ainda mais o argumento ao mostrar a expressão 

dessa variação nos coletivos contemporâneos, a partir da análise de entrevistas 



 17 

aprofundadas com coletivos da cidade do Rio de Janeiro. As entrevistas aprofundadas 

fazem parte da pesquisa “Sociedade civil e participação no Brasil contemporâneo: o 

fenômeno dos coletivos” (Lima Neto, 2018a) e foram realizadas por pesquisadores do 

GEDRED4 em trabalhos de graduação, mestrado e doutorado.  

O projeto envolveu entrevistas com questionários fechados e entrevistas 

aprofundadas realizadas nos anos de 2019 e 2020 com ativistas de 27 coletivos da cidade 

do Rio de Janeiro. As entrevistas aprofundadas (anexo 2) envolveram questionário com 

27 perguntas sobre as experiências dos ativistas nos coletivos e foram aplicadas com 47 

ativistas dos 27 coletivos. O questionário survey (anexo 3) foi composto por 50 perguntas 

e foi aplicado com 47 ativistas. Algumas perguntas foram replicadas dos questionários do 

LatinoBarômetro e do World Values Survey, como forma de tentar comparar a percepção 

da população brasileira com a de ativistas de coletivos. Nesta tese, aproveito e agradeço 

aos pesquisadores do GEDRED pelos dados coletados nessas pesquisas.  

Mostramos que os coletivos reconhecem a complexidade e a multiplicidade de 

fatores que moldam as identidades individuais e coletivas, e a superposição dessas 

identidades. Ao funcionarem como espaços horizontais, onde articula-se o individual e o 

coletivo e onde a autoexpressão é valorizada em meio a experiências e vivências 

compartilhadas, eles promovem não apenas a igualdade, mas também o reconhecimento 

e o respeito pela singularidade de cada indivíduo. Os coletivos configuram-se como uma 

nova forma de mobilização política que expressa e, ao mesmo tempo, promove mudanças 

nas orientações valorativas da sociedade e contribui tanto para um "alargamento" da 

democracia, tornando-a mais inclusiva e participativa, quanto para a expansão do 

conceito de cidadania, articulando o direito de igualdade com o reconhecimento das 

diferenças. 

Nesta tese, investigamos a complexidade do processo de individualização, 

propondo que a variação morfológica, com maior diferenciação e integração, não só 

favorece a produção de valores individualistas, característicos de uma sociedade 

singularista e, em especial, dos coletivos, como também observamos que esses valores 

individualistas, por sua vez, promovem maior diferenciação e integração. Argumentamos 

que os coletivos, enquanto mobilizações políticas não tradicionais, são uma manifestação 

 
4 O projeto, essa tese e outras pesquisas estão alinhados como o Grupo de Estudos de Direito, 
Reconhecimento e Desigualdade (GEDRED), liderado pelos professores Angela Randolpho Paiva (in 
memoriam) e Fernando Lima Neto. O grupo reúne alunos do mestrado e do doutorado da PUC-Rio e 
professores e pesquisadores externos que se dedicam a pesquisar os temas de desigualdade, luta por 
reconhecimento, construção de direitos, movimentos sociais, coletivos e democracia. 



 18 

da individualização radicalizada e, através de suas práticas, contribuem para a formação 

de uma sociedade singularista.



 

Capítulo 1. O fenômeno 
 

1.1. Fenômeno novo? 
 

Os coletivos como denominação de um grupo não são um fenômeno novo. 

Historicamente, eles sempre tiveram uma forte relação com o ambiente artístico-cultural. 

Alguns autores destacam associações de artistas como coletivos durante o movimento 

modernista brasileiro nas décadas de 1920 e 1930. No cenário internacional, exemplos 

notáveis incluem o Gutai, no Japão dos anos 1950, que reuniu pintores, curadores, 

educadores e empresários e foi precursor da arte performativa e dos happenings, e o Hi-

Red Center, também no Japão dos anos 1960, que realizava intervenções artísticas 

questionando o papel do indivíduo na sociedade, a autoridade centralizada e a arte 

comercial (Rezende e Scovino, 2010; Mesquita, 2011). 

Foi particularmente nas décadas de 1960 e 1970 que surgiram grupos que se 

autodenominavam coletivos e atuavam além da esfera artística. Em um contexto de virada 

cultural, ascensão dos novos movimentos sociais e demandas por reconhecimento, 

emergiu, por exemplo, o Combahee River Collective nos Estados Unidos, em 1974. Este 

coletivo negro feminista, ativo até 1980, destacou as diferenças nas demandas de 

reconhecimento em relação ao movimento feminista branco, enfatizando uma consciência 

compartilhada de como suas identidades sexual e racial combinadas resultavam em uma 

situação de vida distinta, tornando sua luta política única. O Combahee River Collective 

foi um dos primeiros a utilizar a expressão "política identitária" e a abordar a 

interseccionalidade5 das opressões em sua luta contra a opressão racial, sexual, 

heterossexual e de classe (ver The Combahee River Collective Statement, 1977)6. 

No Brasil, diversos coletivos negros feministas surgiram nos anos 1980, como o 

N’zinga7 em 1983 e o Coletivo de Mulheres Negras da Baixada Santista/Casa de Cultura 

da Mulher Negra, ambos no Rio de Janeiro; o N’Zinga Coletivo de Mulheres Negras de 

Belo Horizonte em 1987; o Coletivo de Mulheres Negras do Distrito Federal em 1990; o 

 
5 Ver rodapé 26. 
6 Em https://www.blackpast.org/african-american-history/combahee-river-collective-statement-1977/ 
visualizado em 25 de maio de 2024. O Combahee River é um exemplo de outros coletivos que surgem nos 
Estados Unidos no final de 1960 e começo de 1970. Valk (2002 apud Perez e Silva Filho, 2017) analisa 
coletivos lésbicos nos Estados Unidos e ressalta em suas formações a auto-organização e a crítica central à 
sociedade patriarcal e um dissenso aos movimentos feministas.  
7 Ambos os coletivos, The Combahee River et N’zinga, são ressaltados por Perez (2019).  

https://www.blackpast.org/african-american-history/combahee-river-collective-statement-1977/


 20 

Coletivo de Mulheres Negras de Salvador em 1992; o Coletivo de Mulheres Negras 

Esperança Garcia em Teresina em 1994; e o Coletivo de Mulheres Negras em Mato 

Grosso do Sul em 1995 (Roland, 2000). Associado à onda de novos movimentos sociais, 

a ascensão de coletivos em 1980-1990 no Brasil pode ser relacionada ao processo de 

democratização e ao ambiente de mobilização social que marcou o país a partir de 1983 

com as “Diretas Já” (Marques, 2021).  

Além do ambiente democrático e das dinâmicas de contestação cultural e 

identitária, alguns autores identificam uma ascensão de coletivos nas décadas de 1990 e 

2000, no contexto de movimentos de resistência ao neoliberalismo. Exemplos notáveis 

incluem o movimento zapatista em 1994 no México, o movimento altermundialista em 

1999 em Seattle, e o Fórum Social Mundial (Perez e Silva Filho, 2017; Thibes et al., 

2020; Pleyers e Bringel, 2015). No Brasil, destacam-se a Marcha das Margaridas e a 

Marcha Mundial das Mulheres em 2000, o Fórum Social Mundial em 2001, o Movimento 

Passe-Livre em 2003, a Articulação dos Povos Indígenas do Brasil e o Fora do Eixo em 

2005. 

O início do século XXI foi marcado internacionalmente pela emergência da 

Primavera Árabe e outros movimentos com críticas às instituições políticas tradicionais 

e à representação. No Brasil, a emergência de milhões de pessoas nas ruas de mais de 350 

cidades do país marcou as chamadas Jornadas de Junho 2013. Embora as manifestações 

de Junho de 2013 tenham sido inicialmente impulsionadas pelo Movimento Passe-Livre 

(MPL) em resposta ao aumento das tarifas de ônibus, elas acabaram por agregar uma 

ampla diversidade de organizações de esquerda e direita, abordando múltiplas pautas e 

envolvendo indivíduos não ligados a partidos, sindicatos ou movimentos sociais. Esse 

movimento revelou novos atores sociais, como os coletivos, fomentando uma maior 

interação entre os coletivos já existentes, o surgimento de novos grupos e um crescente 

interesse sociológico por formas de organização social alternativas. 

Perez (2019), em uma pesquisa realizada em 2017, identificou 725 páginas de 

coletivos no Facebook, das quais mais de 65% foram criadas entre 2012 e 2016. É 

importante destacar, ainda segundo a autora, que o acesso à internet em domicílios através 

de microcomputadores passou de 6,3% em 2004 para 57,8% em 2015. Esses dados, junto 

com outros estudos, indicam a importância da internet e das redes sociais para a 

organização, articulação e ação dos coletivos contemporâneos. O crescente acesso à 

internet, o compartilhamento de informações via redes sociais e novos canais de 

comunicação facilitam a organização, articulação, comunicação e mobilização entre 



 21 

membros de coletivos e com o público em geral, sem a intermediação de organizações ou 

mídias tradicionais. Isso coloca indivíduos em contato direto (Thibes et al., 2020; 

Marques, 2021), uma tendência já identificada por Castells (2001; 2013) sobre as novas 

formas de organização descentralizadas e integradas em rede e os novos movimentos que 

emergiram em 2011, como a Primavera Árabe, os movimentos Occupy nos Estados 

Unidos e os Indignados na Espanha. 

A expansão dos coletivos no início do século XXI pode ser observada não apenas 

pelo aumento no número de grupos, mas também pela diversidade de pautas e demandas 

que eles representam. Lima Neto (2018a) analisa coletivos em cinco áreas distintas: 

afirmação identitária, educação e cuidado infantil, arte, saúde e meio ambiente. Os 

coletivos de afirmação identitária incluem aqueles que trabalham com questões 

relacionadas à formação de identidades, como raça, gênero e sexualidade. Exemplos 

desses coletivos são os antirracistas, feministas e LGBTQIA+, que frequentemente 

operam em universidades e escolas. Muitas vezes, esses coletivos colaboram ou 

competem com agremiações tradicionais de representação estudantil, como Diretórios 

Centrais de Estudantes e Centros Acadêmicos (Lima Neto, 2018a, p. 10). 

Coletivos de cuidado infantil são grupos formados por pais que compartilham a 

educação e guarda dos filhos antes da idade escolar, estabelecendo um sistema de 

cooperação no cuidado com as crianças. Os coletivos de saúde envolvem grupos que 

atuam no apoio a portadores de doenças específicas, físicas ou mentais, que lutam pelo 

acesso à saúde e associações de trabalhadores da área da saúde. E os coletivos de meio 

ambiente envolvem grupos que atuam na conscientização sobre problemas ecológicos, 

que lutam pelo direito dos animais e que atuam com “mutirões de limpeza de praias ou 

de plantio de árvores”, por exemplo (Lima Neto, 2018a, p. 10-11). 

Os coletivos de arte, como já apontado, estão presentes desde meados do século 

XX, e diversos estudos têm buscado compreendê-los em profundidade (Mazetti, 2008; 

Paim, 2009; Rezende e Scovino, 2010; Mesquita, 2011; Barcellos, 2012; Marques, 2021; 

Costa, 2024). Esses coletivos têm uma rica história de atuação e engajamento, explorando 

diferentes formas de expressão artística e ativismo. Mesquita (2011) observa que: 
 

“as ações dos coletivos de arte ativista preferem o uso da tática sobre a estratégia, optando 
em alguns casos por uma informalidade estética e performativa (linguagem e corpo). Com 
suas práticas improvisadas e adaptadas, artistas-ativistas criam táticas que dependem de 
objetivos, motivações, conceitos, perspectivas, contextos e processos de trabalho. Ações 
como intervenções urbanas, protestos e manifestações, trabalhos colaborativos com 
movimentos sociais, Culture Jamming, midiativismo, tortadas, construção e reinterpretação 



 22 

de novas narrativas para a arte e para a comunidade, projetos em site-specific e atividades 
pedagógicas desafiam as noções de originalidade e de autoria da obra de arte, explorando 
uma pluralidade de leituras e uma configuração de eventos possíveis, situações abertas e 
"atos de liberdade consciente". A aura não permanece mais na forma, mas inserida no 
coletivo que a produz; idéias circulam livremente e constroem uma linguagem de 
intervenções vernaculares facilmente multiplicáveis por outras pessoas, como a criação e a 
colagem de cartazes e de lambe-lambes, apropriações, manifestações lúdicas etc.” 
(Mesquita, 2011, p. 14). 
  

Esses coletivos procuram instituir suas práticas dinâmicas e inovadoras que visam 

desafiar as convenções tradicionais da arte e do ativismo. Além disso, nos coletivos de 

arte, há uma forte ênfase na participação performática, o que é fundamental para sua 

identidade e operação. Lima Neto (2018a) explica que: 
 

“a participação consiste em práticas de intervenção artística no espaço público com objetivo 
de proporcionar experiências artísticas a públicos que não estão acostumados a essa 
experiência. Uma prática muito recorrente nesses universos são os saraus e o “microfone 
aberto”, práticas que ajudam a distinguir os coletivos de poesia dos grupos privados de 
leitura de poesia. Para além do campo da poesia, incluindo também a música, o teatro, o 
circo e as artes plásticas, os coletivos de arte associam a ideia de participação às suas 
atuações performáticas no espaço público” (Lima Neto, 2018a, p. 13). 
 

Essas práticas performáticas e participativas são essenciais para os coletivos de arte, 

pois promovem um engajamento direto com o público e permitem uma maior 

democratização da arte. Através de saraus, microfones abertos e outras intervenções 

públicas, esses coletivos oferecem uma plataforma para vozes diversas, criando um 

espaço para a expressão artística acessível e inclusiva.  

  

1.2. Como conceituar coletivos? 
  

Ainda que encontremos coletivos desde meados do século XX, a atual proliferação 

de coletivos é fenômeno novo por expressar um contexto histórico-social específico e por 

apresentar características distintas de outros movimentos e formas de participação, tais 

como partidos políticos, sindicatos e movimentos sociais. 

Diversos autores destacam que, no início do século XX, as lutas sociais eram 

predominantemente centradas na esfera do trabalho (Touraine, 1993; Melucci, 1980). Na 

sociedade industrial dessa época, os sujeitos da história emergiam, particularmente, a 

partir dos conflitos de trabalho. Como demonstrou Touraine em La Conscience Ouvrière 

(1966), a consciência de classe resulta do encontro entre o trabalhador e a organização do 

trabalho, que o priva de sua autonomia. Essa consciência pode ser entendida como a 



 23 

afirmação do indivíduo em defesa de sua capacidade de ser sujeito, resistindo às forças 

que o dominam. Ela expressa uma crítica à organização do trabalho e aos valores da 

sociedade industrial. Nesse sentido, o movimento social tem por objetivo o controle da 

historicidade, ou seja, a capacidade de produção da sociedade por ela mesma.8 Os 

movimentos sociais são condutas coletivas que colocam em questão o conflito pela gestão 

da historicidade, configurando-se como uma ação coletiva orientada à transformação da 

ordem social. O sociólogo francês define movimento social como “a ação conflituosa de 

um ator dirigente ou popular para o controle social dos modelos e recursos de uma 

sociedade, ou seja, da sua historicidade”9 (Touraine, 1993 [1973], p. 18, tradução livre). 

Touraine (1993) destaca três elementos constituintes e intrínsecos aos movimentos 

sociais: (1) o princípio de identidade, que diz respeito à definição consciente do ator por 

ele mesmo a partir das relações e do conflito social. Segundo este princípio, a identidade 

do ator não pode ser definida independentemente do conflito real com o adversário e do 

reconhecimento do que está em jogo na luta. O segundo elemento: (2) o princípio de 

oposição. Segundo tal princípio, a definição clara do adversário é fundamental. A 

dimensão do conflito é um elemento essencial de todo movimento social. O terceiro 

elemento é (3) o princípio de totalidade, que se refere ao sistema de ação histórico pelo 

qual os adversários disputam a dominação da historicidade. Isso significa que os 

movimentos sociais estão envolvidos em uma luta pelo controle dos processos históricos 

que moldam a sociedade. O movimento operário, por exemplo, se constitui como um 

movimento social porque não considerou a industrialização apenas como um instrumento 

de lucro capitalista, mas porque aspirava à construção de uma sociedade industrial não 

capitalista. Esse movimento buscava uma sociedade livre da apropriação privada dos 

meios de produção e capaz de alcançar um desenvolvimento superior. Esses três 

princípios – identidade, oposição e totalidade – formam, segundo Touraine, a base sobre 

a qual os movimentos sociais estruturam suas ações e objetivos, fornecendo um quadro 

para entender como esses movimentos emergem, se desenvolvem e influenciam a 

sociedade. 

 
8 Para Touraine (1993[1973]), a sociedade se produz a partir de modelos culturais – modelo de 
conhecimento, modelo de acumulação e modelo cultural – relacionados a um estado de produção e a um 
nível de historicidade. 
9 No original: “Mouvement social défini comme l’action conflictuelle d’un acteur dirigeant ou populaire 
pour le contrôle social des modèles et de ressources d’une Société, c’est-à-dire de son historicité” 
(Touraine, 1993, p. 18). 
 



 24 

Diversos autores (Boltanski e Chiappello, 1999; Touraine, 2007) destacam que é a 

partir de eventos como Maio de 68 e outras lutas do período que os valores da sociedade 

industrial começam a ser questionados. A crítica artística se combina com a crítica social 

contra a exploração e a alienação da sociedade industrial, reivindicando melhores 

condições de trabalho e autonomia (Boltanski e Chiappello, 1999). A centralidade do 

conflito trabalhista perde foco, e a crítica cultural se torna a questão essencial (Touraine, 

2007). Com a transição para a sociedade pós-industrial, caracterizada por uma produção 

mais técnica e anônima e por uma cultura impulsionada pelo consumo e pela 

autoexpressão, emergem os Novos Movimentos Sociais, que se centralizam na 

experiência pessoal, na identidade e na autonomia dos indivíduos (Melucci,1980; 

Touraine, 2007). Os Novos Movimentos Sociais, como os movimentos ecologistas, 

feministas e antirracistas, diferenciam-se dos movimentos sociais clássicos, 

principalmente por priorizarem as demandas culturais em detrimento das demandas por 

redistribuição. 

Embora movimentos sociais e coletivos frequentemente se entrecruzem em suas 

práticas, podendo um coletivo se articular com outros coletivos ou movimentos sociais e 

até mesmo se transformar em movimento social, eles são categorias distintas que 

apresentam singularidades próprias. Movimentos sociais geralmente têm um adversário 

definido e o conflito é um elemento fundamental, a partir do qual se constitui a identidade 

do ator. Eles abordam um conflito social geral, em vez de responder a uma situação 

específica, e se configuram como ações coletivas com maior durabilidade, não se 

limitando a reações ou tensões sociais particulares (Touraine, 1993). Por outro lado, 

coletivos tendem a não ter um adversário claro, não apresentam o conflito como elemento 

central, têm identidades menos coesas e frequentemente atuam em causas específicas de 

maneira mais fluida e esporádica (Gohn 2019b; 2021). Esses traços compõem uma 

dinâmica que se afasta de uma lógica estrutural, formal e rígida, aproximando-se de uma 

lógica de mobilidade, onde essas organizações são rapidamente compostas e decompostas 

(Paim, 2009; Marques e Marx, 2020; Gohn, 2021). Segundo Gohn (2021): 

 
“O coletivo é um agrupamento sociopolítico e cultural articulado por um conjunto de ideias 
e valores, com identidades fragmentárias, com ou sem práticas organizacionais. Eles podem 
mudar o alvo de suas ações e demandas periodicamente, utilizam intensamente as formas 
de comunicação e participação social via On Line [...] Coletivo poderá desenvolver práticas 
contestatórias ou não, dependendo de seu perfil e das estruturas relacionais existentes entre 
os jovens. O movimento social é algo mais estruturado, têm opositores, identidades mais 
coesas, determinados projetos de vida ou de resolução aos problemas sociais que 



 25 

demandam. Um movimento social é fruto de uma construção social e não algo dado a priori, 
fruto apenas de contradições sociais dadas a priori” (Gohn, 2021, p. 6). 
  

Uma outra diferença entre coletivos e movimentos sociais apresentada na literatura 

é a frequente autodenominação de membros de coletivos como ativistas e não como 

militantes. Enquanto os militantes têm "filiações e compromissos coletivos em grupos, 

movimentos, partidos etc.", os ativistas atuam mais "em função de causas, muitas vezes 

de forma individual" e não têm "pertencimentos fixos" (Gohn, 2019b, p. 110). Gohn 

(2021) explica: 

 
“Os participantes de um Coletivo autodenominam-se como ativistas, vivem experiências e 
experimentações, que podem ser tópicas ou mais permanentes; fragmentas ou mais 
articuladas. O principal elemento articulador dos membros de um coletivo é uma causa, a 
defesa de uma causa. Os membros participantes de um movimento social são, usualmente, 
militantes de uma causa, mas é algo mais que um ativista porque não foi convocado on line, 
ad hoc. Ele tem laços de pertencimento com um grupo. Portanto ser ativista ou militante 
são ações com sentidos e históricos estruturantes diferentes [...] Todos têm uma causa para 
defenderem, mas a forma e as concepções que fundamentam as ações coletivas são 
diferentes. (Gohn, 2021, p. 6). 

  

A seguir, apresentamos alguns elementos destacados na literatura acadêmica que 

caracterizam os coletivos contemporâneos. 

  

1.2.1. Crítica à hierarquia, reconfiguração de liderança e fluidez 
 

Os coletivos apresentam, em seus discursos e/ou práticas, críticas às hierarquias e 

a valorização a modelos de organização mais horizontais (Paim, 2009; Perez e Souza, 

2017; Perez, 2019; Gohn, 2019b; Thibes et al., 2020). O questionamento de modelos mais 

verticais pode ser visto no posicionamento destoante a instituições que historicamente 

apresentam modelo de organização hierarquizado, tais como partidos políticos e 

movimentos sociais clássicos. 

Além de adotarem formas mais horizontais de organização, os coletivos também 

apresentam uma noção ressignificada de liderança. Eles não se caracterizam 

necessariamente pela ausência de liderança, mas pela reformulação do conceito, seja 

como “liderança circunstancial” (Marques e Marx, 2020), “liderança rotativa” (Thibes et 

al., 2020) ou “ponto de referência” (Gohn, 2019b): 

 
“A questão, como a temos compreendido, não é simplesmente uma total inexistência de 
lideranças, mas uma ressignificação dos sujeitos do significante liderança – e, mais 



 26 

amplamente, dos repertórios organizacionais e de ação [...] os sentidos que temos percebido 
nos coletivos são mais de “referência”, de pessoas que estão a mais tempo atuando no 
campo, e uma liderança de caráter mais circunstancial” (Marques e Marx, 2020, p.22-3). 

  

Outro elemento de destaque no modelo de organização dos coletivos é a fluidez. Os 

coletivos tendem a seguir menos uma lógica estrutural rígida e mais uma lógica de 

mobilidade. Eles são mais flexíveis às mudanças e menos preocupados com a 

continuidade temporal. As transformações não são vistas como ameaças à identidade do 

coletivo, o que contribui para uma menor durabilidade em muitos casos. Esses grupos 

podem agregar múltiplas demandas e pautas, que podem ser reformuladas conforme 

necessário, seguindo uma lógica de maior fluidez organizacional (Paim, 2009; Maia, 

2013; Scherer-Warren, 2014; Thibes et al., 2020). Thibes et al. (2020) descrevem a 

organização em redes dos coletivos, ou como eles chamam, “organização em camadas”, 

que proporciona uma maior flexibilidade de atuação: 

 
“A participação é segmentada em graus diferentes, e o número de integrantes varia 
conforme esses níveis. O “núcleo duro” dos coletivos é, em geral, composto por poucos 
membros fixos e constantes. Em nível mais amplo, são integrados por outros tantos 
participantes ocasionais e ainda por aqueles que se definem como parte de uma rede mais 
ampla de coletivos que atuam em áreas semelhantes. Cada “camada” corresponde a um tipo 
de relação e atuação. No núcleo duro, os participantes possuem relações de afinidade mais 
estreitas e frequentes, compondo propriamente a identidade do coletivo. Nas camadas 
exteriores, as relações são mais fluidas e ocasionais, sendo mobilizadas conforme os 
projetos e a necessidade de atuação conjunta. De modo geral, esse arranjo garante 
flexibilidade e permite que os integrantes atuem em diversas frentes e coletivos 
simultaneamente” (Thibes et al., 2020, p. 58). 
 

A organização em rede dos coletivos não se limita ao modelo interno de 

funcionamento, mas também se reflete na maneira como eles se relacionam com outros 

coletivos ou movimentos sociais. Ao contrário dos movimentos sociais, que geralmente 

possuem uma ampla base social, os coletivos costumam se manifestar em pequenos 

"nichos ou subgrupos específicos". Nesse sentido, Thibes et al. argumentam que 

coletivos: 

 
“Configuram-se como pequenos grupos que atuam em rede com outros coletivos e 
movimentos, promovendo ações de menor porte e mais fluidas, podendo trabalhar por 
projetos ou mudar o escopo da atuação com mais facilidade que um movimento social 
propriamente dito” (Thibes et al., 2020, p. 58-9). 

 

Scherer-Warren (2006), ao falar sobre o associativismo local, ressalta os coletivos 

informais, com nenhuma ou pouca institucionalidade, os quais “lutam por modos de vida 



 27 

alternativos, por reconhecimento ou são produtores de novas formas de expressão 

simbólicas” (Scherer-Warren, 2006, p. 111). Apesar dos coletivos serem ressaltados na 

literatura como mobilizações com nenhuma ou pouca institucionalidade, vemos uma 

variação de graus de institucionalidade. É o que mostra Costa (2024) ao diferenciar três 

tipos de grau de institucionalização. Existem coletivos (1) fortemente institucionalizados 

com funções bem delimitadas e hierarquias internas, assim como coletivos (2) semi-

institucionalizados e aqueles (3) sem pretensão de institucionalização. As estruturas 

internas variam desde liberdade total até hierarquias momentâneas e funções bem 

delimitadas para manter a coesão do grupo. 

  

1.2.2. Autonomia, questões identitárias e interseccionalidade 
 

Relacionado à pluralidade de pautas e demandas, nos coletivos ressalta-se a 

centralidade de questões identitárias e a interseccionalidade das diferentes camadas que 

compõe a identidade, colocando em diálogo reivindicações por redistribuição e por 

reconhecimento (Paim, 2009; Maia, 2013; Perez e Souza, 2017; Marques e Marx, 2020; 

Thibes et al., 2020; Faria, 2020). Essa característica já era observada nos coletivos 

atuantes na década de 1970. No estatuto de 1977 do coletivo Combahee River, são 

expressos valores de horizontalidade e autonomia: 

 
"Acima de tudo, nossa política inicialmente surgiu da crença compartilhada de que as 
mulheres negras são inerentemente valiosas, que nossa libertação é uma necessidade, não 
como um complemento à de outra pessoa, mas devido à nossa necessidade de autonomia 
como seres humanos de autonomia" (The Combahee River Collective Statement, 1977, 
tradução livre).10 
  
Além disso, não há uma negação da dimensão material, mas sim uma afirmação da 

pluralidade e da interseccionalidade das diferentes camadas que compõem a identidade – 

“a textura multiestratificada das vidas das mulheres negras”: 

 
 "Também achamos difícil separar raça, classe e opressão de gênero, porque em nossas 
vidas elas são frequentemente experimentadas simultaneamente. Sabemos que existe uma 
opressão racial-sexual que não é apenas racial nem apenas sexual, por exemplo, a história 
do estupro de mulheres negras por homens brancos como uma arma de repressão política 
[...] Reconhecemos que a libertação de todos os povos oprimidos exige a destruição dos 

 
10 Em https://www.blackpast.org/african-american-history/combahee-river-collective-statement-1977/ 
visualizado em 25 de maio de 2024. No original: “Above all else, Our politics initially sprang from the 
shared belief that Black women are inherently valuable, that our liberation is a necessity not as an adjunct 
to somebody else’s may because of our need as human persons for autonomy”. 

https://www.blackpast.org/african-american-history/combahee-river-collective-statement-1977/


 28 

sistemas político-econômicos do capitalismo e do imperialismo, assim como do 
patriarcado. Somos socialistas porque acreditamos que o trabalho deve ser organizado para 
o benefício coletivo daqueles que trabalham e criam os produtos, e não para o lucro dos 
patrões. Os recursos materiais devem ser distribuídos igualmente entre aqueles que os 
criam. No entanto, não estamos convencidas de que uma revolução socialista que não seja 
também feminista e antirracista garantirá nossa libertação. Chegamos à necessidade de 
desenvolver uma compreensão das relações de classe que leve em conta a posição 
específica das mulheres negras, que geralmente são marginais na força de trabalho, embora 
algumas de nós, neste momento, sejam vistas como duplamente desejáveis em níveis 
profissionais. Precisamos articular a situação real de classe de pessoas que não são apenas 
trabalhadores sem raça e sexo, mas para quem a opressão racial e sexual são determinantes 
significativos em suas vidas econômicas. Embora estejamos em essencial acordo com a 
teoria de Marx aplicada às relações econômicas específicas que ele analisou, sabemos que 
sua análise deve ser ampliada para que possamos entender nossa situação econômica 
específica como mulheres negras" (The Combahee River Collective Statement, 1977, 
tradução livre).11 
 

Coletivos aspiram autonomia como “desejo de maior liberdade criativa e de 

movimentos” (Paim, 2009, p. 232) e/ou como “independência em relação à forma 

tradicional de partidos e de outras instituições com pouco espaço para exposição de ideias 

e tomada de decisões de forma compartilhada por todo o grupo” (Perez, 2019, p.  584). O 

valor da autonomia é elemento central em relação ao distanciamento às hierarquias 

organizacionais. A maior autonomia é relacionada para Falchetti (2017) à maior 

centralidade nas experiências criadoras do que nas estruturas fixadas: 

 
“Os movimentos estariam existindo mais na construção coletiva que circula por meio dos 
atores e práticas, do que nas organizações que formalizam. Uma concepção de ação coletiva 
no sentido mais literal de movimento, como um fluxo de ideias, causas, práticas, 
experiências e agentes. Esse talvez seja o sentido da emergência cada vez mais comum de 
“coletivos” em lugar dos “movimentos sociais” estruturados” (Falchetti, 2017, p. 18). 
 
 

 
11 No original: “We also often find it difficult to separate race from class from sex oppression because in 
our lives they are most often experienced simultaneously. We know that there is such a thing as racial-
sexual oppression which is neither solely racial nor solely sexual, e.g., the history of rape of Black women 
by white men as a weapon of political repression [...] We realize that the liberation of all oppressed peoples 
necessitates the destruction of the political-economic systems of capitalism and imperialism as well as 
patriarchy. We are socialists because we believe that work must be organized for the collective benefit of 
those who do the work and create the products, and not for the profit of the bosses. Material resources must 
be equally distributed among those who create these resources. We are not convinced, however, that a 
socialist revolution that is not also a feminist and anti-racist revolution will guarantee our liberation. We 
have arrived at the necessity for developing an understanding of class relationships that takes into account 
the specific class position of Black women who are generally marginal in the labor force, while at this 
particular time some of us are temporarily viewed as doubly desirable tokens at white-collar and 
professional levels. We need to articulate the real class situation of persons who are not merely raceless, 
sexless workers, but for whom racial and sexual oppression are significant determinants in their 
working/economic lives. Although we are in essential agreement with Marx’s theory as it applied to the 
very specific economic relationships he analyzed, we know that his analysis must be extended further in 
order for us to understand our specific economic situation as Black women” 
 



 29 

 
  

1.2.3. O pessoal e o cotidiano como político 
  

Outro aspecto a ser destacado refere-se à centralidade da experiência pessoal e a 

ampliação do conceito de político, onde o pessoal se torna político, e as políticas mais 

profundas e potencialmente mais radicais emergem da própria identidade. Muitos 

ativistas em coletivos vivenciam experiências e experimentações em espaços cotidianos. 

Paim (2009) descreve os coletivos não como precursores de rupturas, mas sim como 

promotores de uma ação coletiva cotidiana, com práticas que "se desenvolvem em 

espaços cotidianos", criando "territórios políticos através da promoção da esfera pública 

e ativação desses espaços" (Paim, 2009, p. 233). 

Os coletivos se apresentam como “ações coletivas inseridas em micropolíticas 

cotidianas” (Borelli et al., 2010, p. 301); como formas culturais e novas práticas políticas 

que se deslocam para a vida cotidiana, “visibilizadas por intervenções cujas 

características respondem por certo grau de independência e autonomia” (Borelli e 

Aboboreira, 2011, p. 162).  

Ainda, é destacado o uso de biografias como motores e formas de pertença ao grupo 

e o papel destas narrativas e experiências nas dinâmicas de luta dos coletivos (Costa, 

2024). Os coletivos mobilizam as biografias de seus membros como modo de legitimar 

sua presença e atividades na esfera pública (Lima Neto, 2018a; Lima Neto e Tovolli, 

2023). Nesse sentido, podemos afirmar então que os coletivos carregam um entendimento 

mais amplo de ou do político: o fazer político cotidiano e o ser como político.  

A partir de uma abordagem interpretativa de cunho sociológico e baseando-nos em 

uma sociologia cultural que, como será detalhado adiante, defende a inclusão de uma 

dimensão cultural na compreensão dos fenômenos, defendemos o fenômeno dos coletivos 

como expressão (1) de mudanças morfológicas, ou seja, do aumento da diferenciação e 

integração da sociedade, e (2) de mudanças de valores, ou seja, da ascensão de valores 

individualistas. 

No próximo capítulo, ressaltamos momentos históricos do processo de 

individualização, no intuito de demonstrar como o valor do individualismo é 

historicamente e culturalmente determinado e como ele varia ao longo do tempo. Embora 

o processo de individualização não se configure como linear, é possível observar a 

radicalização da individualização nas sociedades contemporâneas altamente 



 30 

diferenciadas. Argumentamos que a variação morfológica das sociedades complexas com 

alto grau de diferenciação e integração é uma das principais fontes dessa radicalização da 

individualização. Podemos ver essa variação em várias esferas, mas a destacamos na 

esfera política, onde apresentamos o fenômeno dos coletivos como expressão de uma 

sociedade mais diferenciada e mais individualizada em que os indivíduos se sentem 

menos restritos a um único grupo social, em que há mais “espaço” para uma maior 

pluralidade e plasticidade identitária, a consciência e busca por maior liberdade criativa 

para a construção do eu e a consciência das interseccionalidades das opressões e 

desigualdades que explicitam a singularidade das vidas e a demanda por afirmação do 

indivíduo singular. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Capítulo 2. A dimensão sociológica 
  

Entre as transformações nas sociedades modernas, a ascensão do individualismo é 

destacada como uma característica estruturante. Seja como consequência da globalização 

e do processo de individualismo institucionalizado (Beck e Beck-Gernsheim, 2002), do 

avanço de um capitalismo orientado para o consumo (Bauman, 2001) ou do surgimento 

de sistemas abstratos de confiança e da crescente individualidade reflexiva (Giddens, 

1991), há um entendimento comum de que a centralidade do indivíduo é o eixo que define 

a modernidade (cf. Martuccelli, 2010a). 

A categorização da sociedade moderna por meio de valores individualistas foi 

elaborada pelo antropólogo Louis Dumont (1985), ao contrastá-la com as sociedades 

tradicionais e holistas. Ao analisar a sociedade de castas na Índia, Dumont distingue 

historicamente entre o "indivíduo dentro do mundo" (indivíduo social) e o "indivíduo fora 

do mundo" (indivíduo independente, autônomo e não social). Segundo o autor, “se o 

individualismo deve aparecer em uma sociedade do tipo tradicional, holista, será em 

oposição à sociedade e como uma espécie de complemento em relação a ela, ou seja, sob 

a forma do indivíduo fora do mundo” (Dumont, 1985, p. 39, tradução livre).12 

Segundo Dumont, nas sociedades tradicionais ou holistas, o individualismo só pode 

se manifestar através da negação do mundo social. Em contraste com a ideologia holista, 

que valoriza a totalidade social e subordina ou negligencia o indivíduo, a ideologia 

individualista valoriza o indivíduco como central. Assim, o individualismo é uma das 

características fundamentais da era moderna (Dumont, 1985). 

Ressalva deve ser feita tanto à distinção entre sociedades holistas e individualistas 

de Dumont (1966) quanto à distinção entre sociedades comunitárias e societárias de 

Tönnies (1997): ambas devem ser vistas como tipologias (ou tipos ideais) e não como 

teorias universais. A figura de indivíduo existe em diversas culturas, contudo, é uma 

especificidade do individualismo moderno ocidental a disseminação em massa da figura 

de indivíduo (Corcuff et al., 2010). O indivíduo como sujeito empírico, isto é, échantillon 

indivisível, é encontrado em todas as sociedades. Mas é o indivíduo como ser moral que 

caracteriza a sociedade moderna (Dumont, 1985). 

 
12 No original: “si l'individualisme doit apparaître dans une société du type traditionnel, holiste, ce sera en 
opposition à la société et comme une sorte de supplément par rapport à elle, c'est-à-dire sous la forme de 
l'individu- hors-du-monde” (Dumont, 1985, p. 39). 



 32 

Historicamente, diferentes formas de individualismo foram categorizadas na 

literatura que aborda o tema. Entre elas, destacam-se: o individualismo cristão, com sua 

ênfase na salvação e responsabilidade individuais (Le Bart, 2010); o individualismo “fora 

do mundo” (Dumont, 1985); o individualismo possessivo, que enaltece o indivíduo como 

proprietário de si mesmo e de suas capacidades, sem dever nada à sociedade 

(Macpherson, 1962); o individualismo democrático, surgido com a democracia e centrado 

na igualdade (Tocqueville, 2019); o individualismo moral ou humanista, baseado nos 

direitos humanos e na dignidade humana, promovido pela ação estatal (Durkheim, 2017); 

e o individualismo romântico, que, em vez de enfatizar a razão e o interesse, coloca as 

emoções em destaque (Illouz, 2010). 

Nesta tese, seguindo a perspectiva de Dumont, concebemos o indivíduo como um 

objeto social, em oposição ao individualismo autonomista, e entendemos o 

individualismo como resultado de processos de socialização, ou seja, de diversas 

configurações de relações sociais. Adotamos o individualismo como um quadro cultural 

da modernidade, reconhecendo tanto o indivíduo quanto o individualismo como 

construções sócio-históricas. Eles são processos históricos em constante construção, 

formados por e dentro das relações sociais (Martuccelli, 2010a). 

De modo contrário ao estabelecimento de uma dicotomia simplista de indivíduo-

sociedade, a presente tese faz coro aos autores que buscam identificar os dispositivos 

institucionais que contribuem para a valorização do indivíduo individuado nas sociedades 

ocidentais. Em consonância com Corcuff (2010), que adota a diferenciação entre 

individuação e individualização proposta por Descombes (2003), entendemos a 

individuação como a presença de agentes empíricos individuados, algo presente em 

qualquer sociedade humana; e a individualização como a valorização desse agente 

empírico individuado, presente apenas em determinadas sociedades. A diferença entre as 

sociedades individualistas e as sociedades holistas reside na valorização que as primeiras 

conferem a uma versão específica dessa individualidade, que tem como elementos 

centrais a unidade, continuidade, interioridade, autenticidade e autonomia (Corcuff, 2010, 

p. 329). 

Como destaca Flahaut (2010, p. 200), todo ser humano, independentemente da 

cultura a que pertence, possui um sentimento inato de existir de maneira incondicional 

ou, pelo menos, de expressar através de intermediários uma dimensão de si que é 

irredutível. Esse sentimento é inseparável do desenvolvimento da consciência de si. No 

entanto, as representações e práticas que manifestam essa incondicionalidade variam 



 33 

entre culturas, épocas e classes sociais. No Ocidente, essa expressão pode ser observada 

nos grandes contos heroicos-trágicos13 e na concepção moderna de indivíduo, que 

valoriza a interioridade, os Direitos Humanos, a democracia, o sujeito, e o indivíduo 

singular. 

 

2.1. Momentos históricos do processo de individualização 
 

Embora o processo de individualização no Ocidente não siga um percurso 

linear14,  é possível identificar momentos históricos que assinalam a ascensão de novos 

valores, códigos e práticas. De modo geral, como argumentam alguns autores (Le Bart, 

2010), pode-se distinguir uma primeira modernidade, marcada pela valorização do 

indivíduo durante o Renascimento e, especialmente, no Iluminismo; e uma segunda 

modernidade (também chamada de modernidade tardia ou reflexiva), na qual surgem 

novos desdobramentos e significados no processo de individualização, culminando na 

radicalização desse processo, o que Danilo Martuccelli denomina singularismo.15 

 

2.1.1. Cristianismo ou pré-renascimento  
 

A origem da ideologia individualista moderna pode ser rastreada até o cristianismo, 

conforme argumenta Dumont (1985). Segundo o autor, o mesmo tipo de representação 

que permite ao indivíduo expressar sua subjetividade "fora do mundo" social é encontrado 

no cristianismo. Desde Zenão de Cítio, três séculos antes de Cristo, já se identificava o 

princípio do extra-mundano como a fonte do bem. Em outras palavras, é ao voltar-se para 

o "interior" que se encontra o Bem, ou seja, é na subjetividade que residem a dignidade e 

a completude.  

No século VIII, ocorre uma mudança histórica significativa quando os papas 

rompem com Bizâncio e assumem o poder supremo no Ocidente. Ao se apropriar de uma 

função política, a Igreja torna-se mundana, o que provoca profundas consequências na 

relação entre o divino e o terreno. Essa transformação rompe com o valor estritamente 

 
13 Flahaut (2010) remete, por exemplo, ao conto bíblico Êxodo, em que Moisés é representado como um 
indivíduo excepcional, em que Deus o incumbe da missão de liberar seu povo dos Egípcios. Ou seja, um 
só homem se levanta contra o poder de um Estado. Esse mesmo conto inspirou os puritanos à abandonar a 
Inglaterra e se estabelecerem nas Américas.  
14 Diversas formas de individualização e de desinvididualização são observáveis em diferentes períodos 
históricos, as quais podem, inclusive, coexistir, tendo ao mesmo tempo tendências de individualização e 
contratendências de desindividualização (Corcuff, 2010, p. 330).  
15 O qual Corcuff (2010) nomeia de individualismo ocidental contemporâneo. 



 34 

transcendente, redefinindo o conceito de indivíduo "fora do mundo" (ou extramundano) 

para um indivíduo "dentro do mundo" (ou intramundano). 

 
"A Igreja agora reivindica governar, direta ou indiretamente, o mundo, o que significa que 
o indivíduo cristão está agora envolvido no mundo em um grau sem precedentes. Outros 
estágios na mesma direção se seguirão, mas esse é decisivo em geral e, particularmente, no 
que diz respeito a futuros desenvolvimentos políticos. Assim, revisamos alguns dos 
estágios da transformação do indivíduo fora do mundo para o indivíduo no mundo.  Talvez 
a lição mais importante seja que a humanização mais eficaz do mundo veio, no longo prazo, 
de uma religião que o subordinou mais estritamente a um valor transcendente” (Dumont, 
1985, p. 71, tradução livre).16 

 

Conforme destaca Le Bart (2010), embora a sociedade medieval seja 

frequentemente categorizada como pouco individualizada e mais holista ou comunitária, 

alguns historiadores rejeitam a simplificação de categorizar o período medieval dessa 

forma, destacando mudanças a partir do século XII.  O modelo feudal, comumente 

caracterizado por « encaixar » (emboîter) o indivíduo em uma rede integradora,17 começa 

a ser alterado a partir do século XII, com o desenvolvimento das vilas e a emergência de 

figuras "pré-individualizadas", tais como os comerciantes, os peregrinos, os eremitas e os 

estudantes.  A individualização também pode ser observada no amor cortês e na piedade 

individual. O individualismo cristão – a ideia de salvação e responsabilidade individual – 

começa a se sobrepor à dimensão coletiva da Igreja e das comunidades religiosas. Nesse 

contexto, autores como Bedos-Rezak e Iogna-Prat (2005) e Coleman (1996) discutem um 

pré-renascimento que permite uma reflexão sobre o "indivíduo na Idade Média" (Le Bart, 

2010, p. 26-27). Contudo, embora possamos ver o início do conceito de indivíduo "dentro 

do mundo" com o cristianismo no período pré-renascimento, é somente na modernidade 

que o individualismo se institucionaliza e podemos observar a afirmação de um indivíduo 

singular (Le Bart, 2010).  

 

 
16 No original: “L'Église prétend maintenant régner, directement ou indirectement, sur le monde, ce qui 
signifie que l'individu chrétien est maintenant engagé dans le monde à un degré sans précédent. D'autres 
étapes dans la même direction sui- vront mais celle-ci est décisive en général, et particulière- ment quant 
aux développements politiques à venir. Nous avons ainsi passé en revue quelques-uns des stades de la 
transformation de l'individu-hors-du-monde à l'individu- dans-le-monde. La principale leçon à méditer est 
peut-être que la plus effective humanisation du monde est sortie à la longue d'une religion qui le 
subordonnait le plus strictement à une valeur transcendante” (Dumont, 1985, p. 71). 
17 “Um servo aprisionado em sua terra, um camponês controlado em nível de vilarejo, um senhor 
aprisionado por uma linhagem e uma função, um clérigo supervisionado de perto” (Le Bart, 2010, p. 26, 
tradução livre). No original: “serf prisonnier de sa terre, paysan encadré à l’échelle d’un village, seigneur 
prisonnier d’une lignée et d’un rôle, clerc étroitement surveillé”. 



 35 

2.1.2. Primeira Modernidade 
  

Embora possamos falar de indivíduo na Idade Média, é no Renascimento que 

observamos a ascensão do indivíduo como valor (Dumont, 1985; Le Bart, 2010).18  Esse 

fenômeno não é fruto de um único evento, mas da articulação de transformações em 

diversos campos: político, religioso, econômico e cultural. Desde a invenção da prensa 

móvel, que foi fundamental para a disseminação do conhecimento na Europa em 1455 

(Eisenstein, 1980), até a centralidade da razão, do senso crítico e do humanismo na 

explicação dos fenômenos com a revolução científica no século XVI, passando pelo 

questionamento do monopólio da Igreja Católica como autoridade religiosa e do 

conhecimento, com eventos como a Reforma Protestante e a Revolução Inglesa. 

Com o calvinismo e com a reforma protestante nos séculos XVI e XVII, há uma 

ruptura da dicotomia mundano-extramundano. Antes, o “olhar interno”, que negava o 

mundo, passa a estar inscrito “no mundo”, dando origem ao conceito de “indivíduo no 

mundo” (Dumont, 1985, p. 72-73). A Reforma trouxe a ideia de um relacionamento direto 

entre Deus e um “sentimento de inaudita solidão interior do indivíduo”: 

 
“No assunto mais decisivo da vida nos tempos da Reforma — a bem-aventurança eterna 
— o ser humano se via relegado a traçar sozinho sua estrada ao encontro do destino fixado 
desde toda a eternidade. Ninguém podia ajudá-lo. Nenhum pregador: pois somente o eleito 
é capaz de compreender spiritualiter {em espírito} a palavra de Deus. Nenhum sacramento: 
pois os sacramentos, com certeza ordenados por Deus para o aumento de sua glória e sendo 
por conseguinte invioláveis, não são contudo um meio de obter a graça de Deus, limitando-
se apenas a ser, subjetivamente, externa subsidia {auxílios externos} da fé. Nenhuma 
Igreja” (Weber, 2004, p. 95). 

 

As transformações culturais da Reforma estavam indissociáveis das formas de 

organização social e política. A contraposição de Lutero ao poder político é símbolo de 

revolta e de insubordinação em um contexto no qual, no pensamento católico, a 

obediência é uma virtude. Ao longo dos séculos, o protestantismo ajudou a promover a 

concepção moderna de indivíduo, onde a força criadora não reside mais em Deus, mas no 

próprio indivíduo. Este se torna a fonte de revolta contra a ordem estabelecida. Segundo 

Flahault, 

 

 
18 Como coloca Dumont (1985, p. 37), “quelque chose de l'individualisme moderne est présent chez les 
premiers chrétiens et dans le monde qui les entoure, mais ce n'est pas exactement l'individualisme qui nous 
est familier [...] quand nous parIons d'« individu », nous désignons deux choses à la fois: un objet hors de 
nous, et une valeur”. 



 36 

"Seitas como os Levellers e Diggers tiveram um papel importante nos movimentos 
revolucionários que varreram a Inglaterra no século XVII. Também foram os protestantes, 
principalmente os Quakers, que, a partir da década de 1780, militaram pela abolição do 
comércio de escravos e da escravidão. Por fim, foram os escritores protestantes - Emerson, 
Thoreau, Ibsen, Oscar Wilde e outros - que, no século XIX, ajudaram a secularizar o que 
se tornou a concepção ocidental moderna do indivíduo, que agora deve extrair de si 
mesmo (e não mais de Deus) a força para se rebelar contra a ordem estabelecida ou 
para criar livremente, mesmo que isso signifique ser mal compreendido e 
incompreendido” (Flahault, 2010, p. 198, grifo nosso, tradução livre).19 

 

A Igreja, que antes era uma das principais instituições simbolizando e 

representando a ordem, fonte de explicação dos fenômenos e de ordenamento social, 

perde sua centralidade. Esse processo de secularização é acompanhado pela ascensão do 

pensamento da lei natural como nova fonte de explicação e ordenamento e pela 

centralidade da razão, do senso crítico e do pensamento humanista.  Nesse novo contexto, 

a Igreja, que antes intermediava a relação entre o indivíduo e o divino, cede lugar à 

ascensão do sujeito, promovendo uma crescente relação direta entre o eu e o eu, conforme 

a secularização e o desencantamento do mundo descritos por Weber (2004). 

A série de conflitos sociais e políticos que marcaram a Revolução Inglesa (1640-

1688) foi um marco na ascensão política da burguesia, na limitação do poder monárquico 

e no desenvolvimento do sistema parlamentar. A Carta de Direitos (Bill of Rights), fruto 

da Revolução Gloriosa (1688), estabeleceu limites aos poderes monárquicos e submeteu 

o Rei ao parlamento, constituindo-se como documento base da monarquia constitucional. 

O pensamento político de Hobbes e Locke marcou o século XVII e acentuou a 

centralidade do indivíduo em oposição ao poder absoluto [liberdade negativa], no que 

Macpherson (1962) chama de "individualismo possessivo": 

 
"uma concepção de indivíduo como essencialmente proprietário de sua própria pessoa ou 
capacidades, não devendo nada à sociedade por elas [...] O indivíduo [...] é livre na medida 
em que é proprietário de sua pessoa e capacidades [...] A sociedade consiste em relações 
de troca entre proprietários. A sociedade política se torna um dispositivo calculado para a 
proteção dessa propriedade e para a manutenção de uma relação de troca ordenada” 
(Macpherson, 1962, p. 3, tradução livre).20 

 
19 No original: “Des sectes comme les Levellers et les Diggers jouent un rôle important dans les mouvements 
révolutionnaires qui agitent l’angleterre au XVIIe siècle. Ce sont également des Protestants, notamment 
les Quakers, qui, à partir des années 80 du XVIIIe, militent en faveur de l’abolition de la traite et de 
l’esclavage. Ce sont enfin des auteurs vivant en milieu protestant – Emerson, Thoreau, Ibsen, Oscar Wilde 
et d’autres – qui, au XIXe siècle, contribueront à séculariser ce qui est devenu la conception occidentale 
moderne de l’individu, celui-ci étant désormais censé puiser en lui-même (et non plus en Dieu) la force de 
se révolter contre l’ordre établi ou de créer librement, quitte à être incompris et méconnu” (Flahaut, 2010, 
p. 198). 
20 No original: “a conception of individual as essentially the proprietor of his own person or capacities, 
owing nothing to society for them […] The individual […] is a free inasmuch as he is proprietor of his 



 37 

Fruto do pensamento contratualista e do pensamento econômico liberal da época, 

essa concepção de individualismo ressalta o indivíduo como proprietário de si e de suas 

capacidades, não devendo nada à sociedade. Em um entendimento diferente, Tocqueville 

(2019 [1835]) argumenta por um individualismo proveniente da democracia e centrado 

na igualdade, que não nega, quando bem compreendido, o sentimento de comunidade. 

Em suas observações sobre a América, Tocqueville apresenta o ideal de uma sociedade 

onde reinam igualdade e liberdade. A soberania do povo, a união e o desejo de se 

constituir como corpo político convivem com o espírito de igualdade e valorização do 

indivíduo. Ao lado da igualdade de condições21, Tocqueville observa também um 

sentimento direcionado ao indivíduo: “um sentimento refletido e pacífico que dispõe 

alguns indivíduos a se isolarem do conjunto de seus semelhantes e se retirarem com sua 

família e seus amigos” (Tocqueville, 2019, p. 591). Particularmente pela mobilidade das 

classes, maior igualdade e condição material, a democracia promove uma independência 

que tenderia a desintegrar o sentimento de coletividade, à medida que os indivíduos não 

mais sentiriam obrigações. Contudo, Tocqueville argumenta que, quando o interesse é 

bem compreendido, haveria harmonia entre individualismo e sentimento coletivo: “os 

americanos combateram pela liberdade o individualismo que a igualdade gerara e o 

venceram [...] Para combater os malefícios que a igualdade pode produzir, apenas há um 

remédio eficaz: a liberdade política” (Tocqueville, 2019, p. 597-600).  

 As instituições livres, como as comunas e demais associações políticas e civis, 

cultivam o espírito público e a liberdade. Ao garantir e promover a participação política, 

essas instituições preservam o sentimento de comunidade. Na prática dos negócios 

comuns, os indivíduos percebem sua interdependência na sociedade. O processo 

democrático é intrinsecamente ligado à igualdade e ao individualismo, mas também ao 

espírito de comunidade, à liberdade política e ao gosto pela união. A partir da experiência 

americana, Tocqueville vislumbra a harmonia entre o interesse bem compreendido e o 

sentimento de comunidade: 
 

“Concebo então uma sociedade em que todos, vendo a lei como obra sua, a amariam e a 
ela se submeteriam sem pesar [...] sabendo que só obterá apoio se também cooperar, 
descobrirá, sem pesar, que para ele o interesse pessoal se confunde com o interesse geral” 
(Tocqueville, 2019, p. 19). 

 
person and capacities […] Society consists of relations of exchange between proprietors. Political society 
becomes a calculated device for the protection of this properly and for the maintenance of an orderly 
relation of exchange” (Macpherson, 1962, p. 3). 
21 É importante ponderar a argumentação de igualdade de Tocqueville com o fato que os Estados Unidos 
da América eram na época uma sociedade escravista. 



 38 

 

No pensamento de Tocqueville, encontramos uma concepção de individualismo 

democrático, onde o individualismo e a coletividade são valores compatíveis e intrínsecos 

à democracia.22 É, particularmente, a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão 

que estabelece a figura do indivíduo livre e responsável como o valor fundador da 

modernidade, tornando a promessa de autonomia o valor de referência da modernidade 

(Castel, 2010, p. 294). 

 
"Essa valorização do indivíduo, que é ao mesmo tempo uma injunção para ser um 
indivíduo, assume várias formas. O cidadão individual se torna a fonte de legitimidade 
política, e é somente a sua vontade que deve governar a República. Em termos morais e 
legais, a responsabilidade do indivíduo é o princípio básico sobre o qual se baseiam os 
julgamentos morais e são impostas as sanções penais. Tanto o direito civil quanto o direito 
penal são completamente recompostos em torno dessa figura do indivíduo que tem o poder 
de agir como sujeito responsável e, se não o fizer, será justamente punido, porque a culpa 
é dele” (Castel, 2010, p. 293, tradução livre).23 

 

Podemos ver, então, os valores de igualdade e autonomia se estendendo por 

diversas esferas da sociedade: a consagração da propriedade individual, a liberdade dos 

testamentos, a igualdade entre herdeiros e a possibilidade de revogação do casamento por 

qualquer uma das partes. Como ressalta Le Bart (2010, p. 28), o Código Civil "consagrou 

o individualismo no direito positivo". 

Ao longo do século XVIII, e particularmente após a Revolução Industrial, ganha 

centralidade a ordem social, com a ascensão de categorias sociais e econômicas, como 

concorrência, lucro e classe. Movimentos revolucionários surgem, questionando as 

antigas hierarquias políticas e exigindo mudanças sociais. A pobreza deixa de ser vista 

como uma condição "natural" e passa a ser encarada como um problema social, como 

destaca Arendt (2011): 
 

“a questão social começou a desempenhar um papel revolucionário somente quando os 
homens, na era moderna e não antes, começaram a duvidar de que a pobreza fosse inerente 

 
22" Depois da liberdade de agir sozinho, a mais natural ao homem é a de combinar seus esforços com os 
esforços de seus semelhantes e agir em comum. O direito de associação parece-me, assim, quase tão 
inalienável, por sua natureza, quanto a liberdade individual” (Tocqueville, 2019, p. 257). 
23 No original: “Cette valorisation de l’individu, qui est en même temps une injonction d’être un individu, 
se décline sur plusieurs registres. L’individu-citoyen devient la source de la légitimité politique et c’est sa 
seule volonté qui doit gouverner la République. sur le plan moral et juridique, la responsabilité de 
l’individu est le principe de base à partir duquel s’édifient les jugements moraux et se prennent les sanctions 
pénales. Le droit civil comme le droit pénal sont complètement recomposés autour de cette figure de 
l’individu qui a le pouvoir d’agir comme un sujet responsable, et s’il ne le fait pas il sera justement puni, 
car c’est sa faute” (Castel, 2010, p. 293). 



 39 

à condição humana, a duvidar de que a distinção entre a minoria que, à força, pela fraude 
ou pelas circunstâncias, havia conseguido se libertar dos grilhões da pobreza e as massas 
trabalhadoras miseráveis fosse eterna e inevitável. Essa dúvida, ou melhor, a certeza de que 
a vida na Terra podia ser abençoada com a abundância, em vez de ser amaldiçoada com a 
penúria, era pré-revolucionária e de origem americana; ela nasceu diretamente da 
experiência colonial americana” (Arendt, 2011, p. 49). 
 

Embora a questão social estivesse presente na Revolução Americana, é na 

Revolução Francesa que ela se torna central. “Foram os homens da Revolução Francesa 

que, assombrados perante o espetáculo da multidão, exclamaram com Robespierre: "A 

República? Monarquia? Eu só conheço a questão social” (Arendt, 2011, p. 89, tradução 

livre).24 

No pensamento filosófico do século XVIII, encontramos uma crítica à instituição 

política da Igreja, à sua hierarquia, privilégios e dogmas, juntamente com a ênfase na 

igualdade natural dos homens e a busca pela abolição dos privilégios de castas, classes 

ou profissões, visando garantir a soberania do povo e a uniformidade das regras. Esse 

pensamento contribuiu significativamente para a Revolução Francesa, que procurava, 

mais do que apenas mudar um governo, destruir a antiga forma de sociedade e instituir 

uma ordem social e política mais uniforme, baseada na igualdade (Tocqueville, 1997) e 

na liberdade além da concepção política. Assim, vemos o predomínio da questão social: 

o que antes era a instauração da liberdade, passa a ser a busca pela felicidade, pelo fim da 

pobreza e da necessidade. “A transformação dos Direitos do Homem nos direitos dos 

sans-culottes foi o ponto de inflexão não só da Revolução Francesa como de todas as 

revoluções que se seguiriam” (Arendt, 2011, p. 94). 

É nesse contexto que surge uma nova concepção de individualismo moral ou 

humanista, baseada na ideia de direitos humanos e dignidade humana, promovida pela 

ação do Estado. A centralidade de valor, antes ocupada pelas “crenças coletivas, 

aspirações coletivas, tradições comuns e os símbolos que as exprimiam”, como coloca 

Durkheim em Lições de Sociologia (2019b, p. 78), desloca-se cada vez mais nas 

sociedades modernas para o indivíduo. 

 
“Absorvido pela sociedade, ele lhe seguia docilmente os impulsos e subordinava seu 
destino próprio aos destinos do ser coletivo, sem que o sacrifício lhe fosse custoso; pois a 
seus olhos seu destino particular não tinha o sentido e a elevada importância que lhe 
atribuímos hoje. E, se era assim, é porque era necessário que fosse assim; as sociedades 
então só podiam existir graças a essa dependência” (Durkheim, 2019b, p. 78) 

 
24 No original: “La république? La monarchie? Je ne connais que la question sociale” (Arendt, 2011, p. 
89). 



 40 

 

Se considerarmos o individualismo como um "sistema de crenças" na importância 

dos direitos humanos, como sugerido por Durkheim (2017), o individualismo não 

conduziria à fragmentação, mas sim à unidade: 

 
“onde já se viu que o individualismo tenha por consequência essa absurda satisfação de si 
mesmo que confinaria cada qual em seu próprio sentimento e criaria o vazio entre as 
inteligências? [...] não apenas o individualismo não é a anarquia, mas doravante é o único 
sistema de crenças que pode garantir a unidade moral do país” (Durkheim, 2017, p. 51-53). 

 

Durkheim defende um individualismo moral onde não há a glorificação do eu, mas 

sim do indivíduo em geral, da humanidade: “o individualismo assim entendido é a 

glorificação, não do eu, mas do indivíduo em geral. O que o move não é o egoísmo, mas 

a simpatia por tudo o que é humano” (Durkheim, 2017, p. 49). Para Durkheim, nas 

sociedades modernas, onde as variações individuais são menos contidas, a qualidade 

comum entre os indivíduos seria a de pessoa humana. Portanto, seria o enfraquecimento 

da crença nos direitos individuais e impessoais que abalaria a coesão social: 
 

“A religião do indivíduo não pode assim se deixar ultrajar sem resistência, sob o risco de 
arruinar seu crédito; e como ela é o único elo que nos liga uns aos outros, tal fraqueza 
caminha junto com o começo da dissolução social. Assim, o individualista, que defende os 
direitos do indivíduo, defende, em consequência, os interesses vitais da sociedade; pois ele 
impede que se empobreça criminosamente esta última reserva de ideias e de sentimentos 
coletivos que são a própria nação” (Durkheim, 2017, p. 59). 
 

Ainda na primeira modernidade, vemos a valorização do indivíduo expressa 

também na arte. Surge a figura do artista único (Heinich, 1993; 1996). É o que nos mostra 

Elias (1991) como a singularidade de Mozart estava constrita a uma configuração social 

que o colocava na condição de músico artesão, cuja função era entreter a corte e se 

submeter à sua vontade. Mozart viveu em um período de transição entre as normas dos 

antigos estratos dominantes e as dos novos estratos em ascensão, que levariam à 

transformação da arte como forma de expressão do eu artista, que marcará o período 

romântico. Como ressalta o autor, "em termos institucionais, a situação em sua época 

ainda era a do artista oficial, a serviço de um mestre. Mas a estrutura de sua personalidade 

era a de um homem que queria seguir o curso de seus próprios sonhos" (Elias, 1991, p. 

45). 

De Rousseau à Goethe, difundiu-se a ideia de que os escritores tinham uma natureza 

singular e que deviam ouvir a si mesmos. Surge, então, uma concepção de individualismo 



 41 

– individualismo romântico – baseado na ideia de um indivíduo, que mais do que enfatizar 

a razão e o interesse, enfatiza e valoriza as emoções (Le Bart, 2010). Embora a 

modernidade tenha sido acompanhada por uma forte racionalização dos padrões de 

comportamento e pensamento, fruto do mercado capitalista, da secularização e do 

"desencantamento do mundo" (Weber) ou da prática científica, a formação do 

individualismo moderno foi também marcada por um aumento significativo da cultura e 

do culto ao sentimento (Illouz, 2010). 

 
"O indivíduo moderno tem mais emoções do que o indivíduo pré-moderno, mas a emoção 
e o emocional ocupam um lugar cada vez maior na identidade do indivíduo, em sua 
definição de si mesmo e no gerenciamento reflexivo de suas relações consigo mesmo e com 
os outros. As emoções estão se tornando o foco de um trabalho cultural cada vez maior” 
(Illouz, 2010, p. 110, tradução livre).25 
 

O ganho de centralidade das emoções é expresso pela emergência dos romances no 

final do século XVII e, especialmente, ao longo do século XVIII. Os romances concebem 

uma nova forma de biografia e originam novas narrativas do eu, especialmente em torno 

do tema do amor (Illouz, 2010). Outra esfera que expressa e contribui para a ascensão do 

individualismo é o culto psicológico. A psicologia pode ser vista como um vetor cultural 

da realização pessoal como projeto de vida (Illouz, 2010). 

  

2.1.3. Segunda modernidade 
  

O indivíduo moderno, como argumenta Castel (2010, p. 297), era ainda, no início 

do século XIX, essencialmente um indivíduo "burguês": "um homem de responsabilidade 

e dever, profundamente envolvido no cumprimento de seus papéis sociais". É em meados 

do século XX que vemos uma radicalização da individualização. A "segunda 

modernidade" compreende o consumo e as mídias de massa, o neocapitalismo26 e os 

 
25 No original: “l’individu moderne ait plus d’émotions que l’individu pré-moderne, mais plutôt que 
l’émotion et l’émotionnel occupent une place croissante dans l’identité de l’individu, dans sa définition de 
lui-même, et dans la gestion réflexive de ses relations à lui-même et aux autres. Les émotions deviennent 
l’objet d’un travail culturel croissant” (Illouz, 2010, p. 110). 
26 O neocapitalismo envolve a ascensão de uma cultura do consumo em que a identidade do indivíduo, 
antes centrada na profissão ou na classe social, é centrada no consumo. Em face de uma infinita gama de 
bens e serviços, o indivíduo-consumidor se envolve numa dinâmica de busca de recursos de identidade a 
serem constantemente renovados. Como ressaltado por Le Bart (2010, p. 33), uma análise marxista da 
individualização enfatiza o papel do capitalismo e três momentos históricos podem ser diferenciados por 
essa perspectiva: (1) pré-capitalismo com o self-made man, em que tem-se a figura do empresário 
capitalista, comerciante ou banqueiro que valoriza a fortuna individual; (2) capitalismo com a abolição 
das guildas e a generalização do trabalho assalariado (mercado de trabalho individualizado); e (3) 
neocapitalismo com a centralidade do consumo como formador de identidade. 



 42 

dispositivos neoliberais de flexibilização do mercado de trabalho (Corcuff et al., 2010). 

No século XX, observamos uma contestação às autoridades tradicionais e a reivindicação 

do direito de cada um ser ele mesmo. O desejo de liberdade em relação aos papéis 

tradicionais é visível, por exemplo, na contestação à família burguesa e à autoridade 

patriarcal, à qual mulheres e crianças estavam sujeitas (Singly, 2000). 

O distanciamento dos papéis sociais e das instituições e o retorno ao eu são muitas 

vezes entendidos como um individualismo libertário, que dialoga com o individualismo 

romântico do século XIX (Le Bart, 2010). Isso é expresso, particularmente, em Maio de 

1968. Este evento representa a rebelião individual contra as instituições (Le Bart, 2010), 

o colapso das categorias sociais de análise e de ação (Touraine, 2007) e a expressão da 

libertação sexual e da emancipação emocional. Assim como houve anteriormente a 

ruptura da ordem religiosa e posteriormente a ruptura da ordem política, tem-se o "fim do 

social" com a ruptura da representação social na segunda metade do século XX (Touraine, 

2007). 

Seja como resultado da expansão da racionalidade instrumental, do aumento da 

burocracia e da normatização jurídica e administrativa da vida privada (Habermas, 1981; 

1984; 1987), seja como reação à hegemonia da ciência e da tecnocracia no controle da 

informação sobre a vida privada (Melucci, 1980), Maio de 68 e os chamados Novos 

Movimentos Sociais expressam uma sociedade em que a centralidade do mundo do 

trabalho diminui. Isso se deve à expansão do setor de serviços, ao crescimento do trabalho 

assalariado, à diminuição do poder da sindicalização operária e ao aumento da 

sindicalização das classes médias. Maio de 1968 representa uma reação à padronização e 

à racionalização que invadem o mundo privado e afetam as relações sociais. É uma 

contestação aos valores das sociedades industriais, com a crítica cultural como seu 

significado essencial (Touraine, 1968). Para Touraine, a sociedade pós-industrial27 é um 

outro ou novo tipo de sociedade, onde a cultura é impulsionada pelo consumo e pela 

expressão do eu, enquanto a produção é cada vez mais técnica e anônima. 

Como ressaltamos anteriormente, a revolução industrial e o capitalismo permitiram 

a análise da realidade social em termos sociais e econômicos, ao introduzirem categorias 

analíticas como classes sociais, burguesia, proletariado e sindicatos. Na segunda 

 
27 A sociedade pós-industrial se inicia em meados do século XX, particularmente com o crescimento do 
setor de serviços e a expansão da tecnologia de informação (Bell, 1999). Enquanto para Daniel Bell a 
sociedade pós-industrial é um desenvolvimento da sociedade industrial, para Touraine, a sociedade pós-
industrial significa uma ruptura e não um prolongamento da sociedade industrial.  



 43 

modernidade, esses quadros “estabilizadores” são quebrados, e ocorre a ascensão das 

categorias culturais: “uma sociedade que se tornou 'não social', onde as categorias 

culturais substituem as categorias sociais e onde as relações de cada pessoa consigo 

mesma são tão importantes quanto o domínio do mundo costumava ser” (Touraine, 2007, 

p. 3, tradução livre).28 

Touraine (2007) defende uma ruptura de paradigmas na representação da vida 

coletiva e pessoal. O que antes era expresso e explicado em termos sociais é agora 

expresso e explicado em termos culturais. A linguagem cultural prevalece sobre a 

linguagem social, provinda pelo desenvolvimento da relação direta do sujeito consigo 

mesmo.  
 

"É preciso admitir que as mudanças que estão ocorrendo não podem ser reduzidas ao 
surgimento de novas tecnologias, a uma expansão do mercado ou a atitudes alteradas em 
relação à sexualidade [...] estamos mudando os paradigmas em nossa representação da vida 
coletiva e pessoal. Estamos saindo da era em que tudo era expresso e explicado em termos 
sociais; e precisamos definir os termos em que esse novo paradigma é construído - um 
paradigma cuja novidade se faz sentir em todos os aspectos da vida coletiva e pessoal" 
(Touraine, 2007, p. 3-4, tradução livre).29 

  

Contudo, é importante destacar que esse declínio do poder explicativo e da força 

mobilizadora das categorias sociais não significa o desaparecimento do movimento dos 

trabalhadores. Em vez disso, novos atores, como os movimentos feminista, ecológicos e 

de minorias culturais, ganham ascensão. Os próprios indivíduos desejam ser os sujeitos 

de suas próprias vidas, em clara contraposição à ideia de reprodução social (Bourdieu) e 

em afirmação de uma "produção da sociedade" (Touraine, 1993). 

Dentre os elementos constitutivos da sociedade pós-industrial, destaca-se "o apelo 

ao individualismo como o princípio de uma 'moralidade'". Como argumenta Touraine, 

observamos a ascensão do universalismo democrático, com referência à humanidade, 

dignidade e diversidade cultural. A produção do eu, antes centrada no trabalho, passa a 

ser cada vez mais identificada com a sexualidade e as relações interpessoais. Surge uma 

nova sociedade de sujeitos pessoais, marcada pela "afirmação, cujas formas variam, da 

 
28 No original: “a society that has become 'non-social', where cultural categories replace social categories, 
and where each person's relations with herself are as important as mastering the world used to be” 
(Touraine, 2007, p. 3). 
29 No original: “it must be admitted that the changes which are occurring cannot be reduced to the 
emergence of new technologies, to an expansion of the market, or to altered attitudes towards sexuality 
[…] we are changing paradigms in our representation of collective and personal life. We are emerging 
from the era when everything was expressed and explained in social terms; and we must define the terms 
in which this new paradigm is constructed - one whose novelty makes itself felt in all aspects of collective 
and personal life” (Touraine, 2007, p. 3-4). 



 44 

liberdade e da capacidade dos seres humanos de se criarem e se transformarem individual 

e coletivamente" (Touraine, 2007, p. 5). Para Touraine, agir de maneira "autorreferencial" 

é uma forma de lutar em um mundo onde forças impessoais invadiram o social. 

 
"É nesse universo altamente diversificado e individualista que muitos buscam e descobrem 
um 'significado' que não pode mais ser encontrado nas instituições sociais e políticas - e 
que, por si só, pode gerar as demandas e esperanças capazes de criar uma concepção 
diferente da vida política." (Touraine, 2007, p. 16, tradução livre).30 
 

Para Touraine, o sujeito é ação e consciência. Contrário à ideia de anomia, a 

ascensão do sujeito significa atuar de acordo com a construção do eu: 

 
“Esse sujeito autoconsciente não é de forma alguma redutível a uma atitude de meditação 
interna, de uma busca do eu por meio da eliminação das influências exercidas sobre o ego 
pelo mundo externo. Ele se afirma acima de tudo lutando contra o que o aliena e o impede 
de agir de acordo com sua autoconstrução. O sujeito pessoal luta contra as formas de vida 
social que tendem a destruí-lo, mas igualmente contra o tipo de individualismo que é 
manipulado pelo estímulo de mercados e programas. Ao mesmo tempo, em países e 
categorias que se definem principalmente pela dominação que sofrem, as demandas 
comunitárias se desenvolvem de forma negativa. Elas oferecem um poderoso apoio à 
autoafirmação como sujeito, mas também tendem constantemente a destruí-la” (Touraine, 
2007, p. 17, tradução livre).31 
 

Podemos dizer que os Novos Movimentos Sociais reivindicam a autonomia 

individual, as identidades afirmadas e a experiência pessoal, ou seja, a retomada do 

controle sobre suas vidas. Nesse contexto, a expressividade, a afirmação de identidades e 

a autonomia ganham centralidade. Há um desejo crescente de definir formas de vida 

singulares, não padronizadas e racionalizadas, alimentadas pelo Estado e pelo mercado. 

Melucci (2002) também destaca essa valorização da autonomia ao dar sentido e 

significado às próprias vidas, ressaltando a importância do cotidiano e do pessoal como 

político. 

 
30 No original: “It is in this highly diverse, individualistic universe that many seek and discover a 'meaning' 
no longer to be found in social and political institutions - and which alone can generate the demands and 
hopes capable of creating a different conception of political life” (Touraine, 2007, p. 16). 
31 No original: “This self-conscious subject is in no way reducible to an attitude of internal meditation, of 
a quest for the self by eliminating the influences exerted on the ego by the external world. It asserts itself 
above all by struggling against what alienates it and prevents it from acting in accordance with its self-
construction. The personal subject struggles against the forms of social life that tend to destroy it, but 
equally against the type of individualism that is manipulated by the stimulation of markets and programmes. 
At the same time, in countries and categories that define themselves primarily by the domination they suffer, 
communitarian demands develop in negative fashion. They offer powerful support to self-assertion as a 
subject, but also constantly tend to destroy it” (Touraine, 2007, p. 17). 
 



 45 

Esse contexto se radicaliza ainda mais no final do século XX com a globalização e 

o neoliberalismo. O Estado intervencionista, praticamente universal em diversos países 

ao longo do século XX, é em grande medida substituído por um Estado que busca atrair 

investimentos estrangeiros, adotando a lógica do capitalismo financeiro. Na globalização, 

ocorre uma dissociação entre a economia globalizada e as instituições nacionais, locais 

ou regionais, que não têm capacidade de controlar economias que operam em uma escala 

mais ampla. 

 
“[A globalização] é uma forma extrema de capitalismo que não tem mais nenhum 
contrapeso. Assim, a luta de classes desaparece não porque as relações entre empregadores 
e assalariados tenham se tornado pacíficas, mas porque os conflitos foram deslocados dos 
problemas internos de produção para as estratégias globais de empresas transnacionais e 
redes financeiras.” (Touraine, 2007, p. 24, tradução livre).32 
 

Com isso, observa-se um apelo cada vez mais radical ao indivíduo como “força 

capaz de resistir à violência de todos os tipos”. Touraine defende que esse processo pode 

resultar na emergência de novas instituições, como os movimentos alter-globalização ou 

altermundialistas, que buscam construir um tipo diferente de organização em oposição a 

uma globalização que ignora a regulamentação social e política da atividade econômica 

(Touraine, 2007, p. 16; 26). 

Mas esse “apelo ao indivíduo”, defende Touraine, não implica em um 

individualismo instrumental, mas sim na ascensão do sujeito, ou seja, no aumento da 

liberdade criativa do sujeito. Touraine apresenta uma concepção de individualismo como 

autoafirmação ou emancipatório, centralizando o sujeito pessoal e a dignidade humana. 

Apesar de a dessocialização poder levar à solidão e à crise de identidade, ela libera as 

pessoas de afiliações e regras impostas: 
 

“A dessocialização leva à destruição dos vínculos sociais, à solidão e a uma crise de 
identidade. Ao mesmo tempo, porém, ela libera as pessoas de afiliações e regras impostas. 
A modernidade não só não é prejudicada por ela, como também se torna a única força de 
resistência a todas as formas de violência; e é à modernidade que cabe a responsabilidade 
de reconstruir as instituições que não servirão mais à sociedade - rebatizadas de "interesse 
geral" ou "bem comum" - mas à liberdade criativa de cada indivíduo” (Touraine, 2007, p. 
78, tradução livre).33 

 
32 No original: “an extreme form of capitalism that no longer has any counterweight. The class struggle 
thus disappears not because relations between employers and wage-earners have become pacific, but 
because conflicts have been displaced from internal problems of production to the global strategies of 
transnational firms and financial networks” (Touraine, 2007, p. 24). 
33 No original: “de-socialization leads to the destruction of social bonds, to solitude, to a crisis of identity. 
At the same time, however, it liberates people from imposed affiliations and rules. Not only is modernity 
not undermined by it, but it becomes the sole force of resistance to all forms of violence; and it is to 



 46 

Ganha centralidade a liberdade criativa do ator de se construir (de agir nos termos 

de Arendt), não nos requerimentos e funções dos sistemas sociais. O sujeito pessoal de 

Touraine diz respeito à habilidade de criar o seu próprio caminho; ele é “a busca de uma 

autocriação além de todas as situações, todas as funções, todas as identidades” (Touraine, 

2007, p. 91). Em reação à globalização e ao neocomunitarismo, os atores buscam dentro 

de si a unidade como sujeitos:  

 
“o sujeito é mais forte e mais consciente de si mesmo quando se defende de ataques que 
ameaçam a sua autonomia e a sua capacidade de se compreender como um sujeito 
integrado, ou pelo menos de lutar para o ser, para se reconhecer e ser reconhecido como 
tal”. (Touraine, 2007, p. 95, tradução livre).34 
 

Para Touraine, a ascensão do individualismo é fruto da decomposição dos 

frameworks sociais, da transição do mundo da sociedade para o mundo do indivíduo; ou 

seja, do ator orientado para si (Touraine, 2007, p. 95-101). Contudo, vale ressaltar que 

Touraine está falando do sujeito como convicção que inspira o movimento social e da 

referência às instituições que protegem as liberdades. Para o sociólogo francês, a 

definição do sujeito provém da consciência do conflito do sujeito contra forças 

dominantes que lhe negam o direito e a possibilidade de agir como sujeito. Touraine, 

como em sua análise da consciência de classe, ao falar de individualismo, centraliza a 

consciência do conflito: 
  

“Para que a consciência do sujeito tome forma, três componentes devem emergir e se 
combinar. Em primeiro lugar, uma relação consigo mesmo, com o ser individual, como 
portador de direitos básicos. Isto marca uma ruptura com a referência a princípios 
universalistas, ou mesmo a uma lei divina. O sujeito é seu próprio fim. Em segundo lugar, 
hoje como ontem, o sujeito só toma forma se entrar conscientemente em conflito com as 
forças dominantes que lhe negam o direito e a possibilidade de agir como sujeito. Por fim, 
cada pessoa, como sujeito, propõe uma certa concepção geral do indivíduo” (Touraine, 
2007, p. 111, tradução livre).35 

 

 
modernity that responsibility falls for reconstructing institutions that will no longer serve society - re-
baptized the 'general interest' or 'common good' - but the creative freedom of each individual” (Touraine, 
2007, p. 78). 
34 No original: “The subject is stronger and more conscious of itself when it defends itself against attacks 
that threaten its autonomy and capacity to grasp itself as an integrated subject, or at least struggling to be 
one, to recognize itself, and be recognized as such” (Touraine, 2007, p. 95). 
35 No original: “For the consciousness of the subject to take shape, three components must emerge and 
combine. First of all, a relationship to the self, to the individual being, as the bearer of basic rights. This 
marks a break with the reference to universalistic principles, or even to a divine law. The subject is its own 
end. Secondly, today as yesterday, the subject only takes shape if it consciously enters into conflict with the 
dominant forces that deny it the right and possibility to act as a subject. Finally, each person, as a subject, 
proposes a certain general conception of the individual” (Touraine, 2007, p. 111). 



 47 

Para Touraine, o principal objetivo dos Novos Movimentos Sociais (NMS) é o 

reconhecimento como sujeito, sendo o reconhecimento condição para a autorrealização. 

Segundo o autor,  
 

“a autorrealização como ator, capaz de transformar a situação e o ambiente de alguém - isto 
é, de ser reconhecido como sujeito, toda vez que o ator reconhece que sua capacidade de 
ser um ator livre, em vez de produto de construções sociais que ele não controla, depende 
do resultado de um conflito em que ele está envolvido e engajado” (Touraine, 2007, p. 151, 
tradução livre).36 
 

Os Novos Movimentos Sociais, assim como posteriormente os movimentos 

altermundialistas, são para Touraine uma reação às forças tecnológicas e econômicas 

descontroladas, à homogeneização das vidas, e, consequentemente, à negação à 

subjetividade (Touraine, 2007). Em resumo, o sociólogo francês chama de sujeito o 

indivíduo que deseja ser ator de sua própria existência. A modernidade é a expressão 

histórica desse sujeito, que tem como base dois princípios: adesão ao pensamento racional 

e respeito pelos direitos individuais universais. Touraine argumenta o colapso do “social”, 

a “destruição de todas as categorias 'sociais', desde as classes sociais e os movimentos 

sociais até as instituições ou 'agências de socialização' - o termo dado à escola e à família 

quando se define educação como socialização" (Touraine, 2007, p. 2). No entanto, o que 

vemos é a mudança de pontos de referência historicamente estabilizados para novos 

pontos de referência. Se de fato houvesse o triunfo de um individualismo disruptivo e a 

perda dos laços sociais, veríamos a destruição das categorias sociais, como classes sociais, 

movimentos sociais e família. Mas não é o que observamos. O que vemos é uma 

pluralidade de formas e novas categorias sociais que se articulam. Fruto de uma sociedade 

complexa, de maior divisão social e interdependência, um dos pontos de referência da 

contemporaneidade é o indivíduo singular. 

  

2.2. Do individualismo ao singularismo 
  

Como vimos, a quebra de quadros “estabilizadores”, como os quadros religiosos, 

familiares ou de classe, contribui para a ascensão do ideal de autenticidade, do desejo de 

 
36 No original: “self-realization as an actor, capable of transforming one's situation and environment - that 
is, of being recognized as a subject, every time the actor recognizes that her capacity to be a free actor, 
rather than the product of social constructs she does not control, depends on the outcome of a conflict she 
is engaged in” (Touraine, 2007, p. 151). 
 



 48 

ser você mesmo e de construir a si mesmo. O humanismo fundado nos direitos e deveres 

civis pode ser visto como condição para garantir a singularidade. Como defende Castel 

(1995), é a liberdade política e social, expressas na cidadania, e a liberdade econômica, 

expressa na sociedade assalariada, que garantem a autonomia e os suportes para a 

individualização. 

A individualização é um processo histórico em construção, no qual os indivíduos 

são constituídos por e nas relações sociais. Na contemporaneidade, como defende 

Martuccelli (2010a), vemos uma inflexão do individualismo ao singularismo, fruto do 

processo de individualização: 

  
“Da ideia de indivíduos já constituídos, ficção primária da visão liberal de Tocqueville, e 
mais amplamente da tradição do individualismo possessivo (e do valor, portanto, que essas 
perspectivas dão à independência e ao interesse individual), devemos passar a levar em 
conta indivíduos como processos históricos em construção, constituídos por e nas relações 
sociais” (Martuccelli, 2010a, p. 18, tradução livre).37 

 

Martuccelli defende que a sociedade contemporânea é caracterizada por uma crise 

da ideia de personagem social, ou seja, “a homologia mais ou menos estreita entre um 

conjunto de processos estruturais, uma trajetória coletiva (classista, genérica ou 

geracional) e uma experiência pessoal” (Martuccelli, 2007, p. 7). O que vemos é uma 

tendência à singularização, independente das posições sociais, em que os indivíduos se 

concebem e agem “como ‘mais’ e ‘outra coisa’ do que aquilo que deveria ditar a sua 

posição social. É uma rebelião contra os “escaninhos sociológicos” (Martuccelli, 2007, 

p. 7). A sociedade contemporânea se apresenta como uma sociedade em que o indivíduo 

não é mais restrito a um único grupo social, mas está presente em diferentes redes de 

sociabilidade: 

 
“O aumento da sensibilidade à singularidade pode ser visto sobretudo na concepção que 
temos dos nossos lugares sociais. Ontem, o indivíduo estava rodeado por uma posição 
social, se nem sempre única, pelo menos largamente dominante, associada de uma forma 
ou de outra a uma perspectiva de classe ou pelo menos a um estrato social. Sem 
desaparecer, esta visão está agora em concorrência com outra, tornando-nos mais 
familiarizados com um mundo em que cada um de nós está no centro de diferentes redes 
de sociabilidade. Também aqui a inflexão é profunda e alimenta um sentimento de 

 
37 No original: “De l’idée d’individus déjà constitués, fiction première de la vision libérale de Tocqueville, 
et plus largement de la tradition de l’individualisme possessif (et la valeur donc que ces perspectives 
accordent à l’indépendance et à l’intérêt individuels), nous devons passer à une prise en compte des 
individus en tant que processus historiques en construction, se constituant par et dans les rapports sociaux” 
(Martuccelli, 2010a, p. 18). 



 49 

singularidade sui generis nas e através das nossas relações sociais” (Martuccelli, 2010a, p. 
29, tradução livre).38 
  

Em contraste com a ideia de uma sociedade contemporânea homogênea, 

Martuccelli argumenta que a sociedade atual se caracteriza pela ampliação da(s) 

singularidade(s), ou seja, pelo “acúmulo das singularidades”. Essa expansão das 

singularidades representa uma mudança estrutural específica da época em que vivemos; 

trata-se de uma tendência crescente, um valor que está em processo de consolidação. 

Como consequência, observamos a predominância de lógicas baseadas em afinidades, em 

vez das lógicas sociais tradicionais entre grupos (Martuccelli, 2010a, p. 2-31). 

Para Martuccelli, a singularização excede a esfera particular e se expande para a 

vida social, resultante de um conjunto de fatores estruturais. A sociedade industrial, com 

o taylorismo e o fordismo, é marcada pela produção e pelo consumo em massa, 

envolvendo processos de padronização e uniformização. A sociedade singularista provém 

de uma tendência à despadronização (“déstandardiser”) e à personalização dos produtos 

de consumo. Há a “desregulação” do comércio, do capital e do trabalho, novos modos de 

organização do trabalho e uma acentuação da estetização e heterogeneidade dos produtos. 

A produção industrial, que anteriormente contribuía fortemente para a homogeneidade e 

a massificação, se torna fonte estrutural da expansão da singularidade: 

 
“O consumo de massa – e a homogeneização de produtos que há muito o caracteriza – 
começou a dar lugar a uma proliferação de objetos, formas e variantes diferenciadas. É a 
economia das marcas, claro, mas também e mais seriamente uma produção industrial que, 
depois de ter detectado a volatilidade dos gostos dos consumidores e a multiplicação dos 
seus perfis, caminha para uma destilação da produção em pequenas gamas, em constante 
renovação, acentuando assim a inevitável diferenciação entre consumidores. A cauda 
longa, a produção em massa de produtos em pequenas quantidades, o domínio de um 
mercado consumidor cada vez mais fragmentado em pequenos nichos, a consolidação da 
concorrência estrutural organizada em torno da capacidade de responder rapidamente às 
variações da procura tornam-se fatores-chave na economia e no marketing” (Martuccelli, 
2010a, p. 6, tradução livre).39 

 
38 No original: “la sensibilité accrue envers la singularité se repère surtout du côté de la conception que 
nous nous faisons de nos places sociales. Hier, l’individu était cerné par une position sociale, sinon 
toujours unique, au moins largement dominante, associée d’une manière ou d’une autre à une perspective 
de classe ou tout au moins à une strate sociale. Sans disparaître, cette vision est désormais concurrencée 
par une autre, nous rendant plus familier un monde dans lequel chacun d’entre nous est au centre de 
différents réseaux de sociabilité. Ici aussi, l’inflexion est profonde et alimente un sentiment de 
singularité sui generis dans et par nos relations sociales” (Martuccelli, 2010a, p. 29). 
39 No original: “La consommation de masse – et l’homogénéisation des produits qui l’a longtemps 
caractérisée – a commencé à céder le pas à une prolifération d’objets, de formes et de variantes 
différenciées. C’est l’économie des marques, bien entendu, mais aussi et plus sérieusement une production 
industrielle qui, après avoir détecté la volatilité des goûts des consommateurs et la multiplication de leurs 
profils, s’est orientée vers une distillation de la production en petites gammes, constamment en rénovation, 



 50 

  

Dentre as tendências estruturais apresentadas por Martuccelli (2010a; 2022), 

destaca-se o aumento da diferenciação da economia, em que passamos de uma sociedade 

de massas para uma sociedade de bens e serviços mais diferenciados: do fordismo, da 

produção em massa padronizada, da homogeneização dos produtos, da uniformização dos 

salários e da homogeneização do consumo para uma cultura da “despadronização” e 

personalização do consumo. Essa tendência pode ser vista na indústria automobilística, 

em que “combinações de partes ou funções elementares – dentro de certos limites técnicos 

– aumentaram significativamente a diferenciação de produtos além de uma ampla gama 

de cores, marcas ou modelos” (Martuccelli, 2022, p. 109), no setor de serviços, assim 

como nas publicidades e propagandas, que envolvem uma relação direta com o cliente e 

fornecem acesso à personalização. 

A tendência de singularização é observada também no âmbito do trabalho, onde as 

avaliações se tornam mais pessoais e as carreiras e salários mais individualizados. A 

singularidade é expressa no reconhecimento do talento e no envolvimento pessoal 

excessivo, por exemplo. Nas mídias sociais e meios de comunicação, há uma visualização 

mais individualizada, em que os indivíduos podem escolher o que assistir (entre uma 

diversidade de tipos de conteúdo streaming), a que ritmo assistir e quando assistir. A 

singularização também está expressa nos blogs jornalísticos e na ascensão da ideia de que 

cada indivíduo tem algo único a dizer (Martuccelli, 2022). 

Outro exemplo da ascensão da singularização se dá no âmbito da justiça. Ao lado 

do ideal de justiça como imparcial, simbolizado em seus olhos vendados, se torna cada 

vez mais nítida a necessidade de tratar os indivíduos de forma diferente, considerando as 

variações pessoais e contextuais. A justiça se vê cada vez mais próxima do 

reconhecimento de que cada indivíduo é singular: 
 
“Essa sensibilidade influencia gradativamente a forma como entendemos o que é justo em 
uma situação. O importante já não é apenas (ou mesmo de todo) a subsunção do particular 
no geral, mas quase pelo contrário, a capacidade de chegar a um acordo considerado justo 
porque perfeitamente adaptado a uma situação singular” (Rosanvallon, 2008, p. 207, 
tradução livre).40 

 
accentuant alors l’inévitable différenciation entre consommateurs. Le long-tail, la production en masse de 
produits à petit nombre, la maîtrise d’un marché de consommation de plus en plus fragmenté en petites 
niches, la consolidation d’une concurrence structurelle organisée autour de la capacité à répondre 
rapidement aux variations de la demande deviennent des facteurs clés de l’économie et du marketing” 
(Martuccelli, 2010a, p. 6). 
40 No original: “Cette sensibilité infléchit progressivement la manière dont nous concevons ce qui est juste 
dans une situation. L’important ce n’est plus seulement (voire même plus du tout) la subsumption du 



 51 

  

A singularização é expressa também nas relações sociais e amorosas. Alguns casais 

invocam uma baixa intensidade de emoção como forma de preservar suas singularidades 

contra o amor fusional (Illouz, 2007). O que vemos são relações amorosas e sociais 

seguindo menos uma lógica de obrigação social e mais uma lógica de afinidade entre 

indivíduos (Singly, 2003). Vemos cada vez mais uma personalização das relações, onde 

se preza pela autonomia da escolha: 

 
“Não estamos assistindo, por exemplo, a uma personalização das relações entre indivíduos, 
para além das suas obrigações legais? Não definimos sorrateiramente a “boa mãe” como 
aquela que passa momentos de qualidade e, portanto, singulares, com os filhos, em 
detrimento de uma concepção antes puramente quantitativa do tempo atribuído aos filhos? 
Se a ideia de uma família escolhida é talvez excessiva, a verdade é que o desejo de poder 
escolhê-la está se espalhando. O importante é encontrar-se entre singularidades [...] o nosso 
desejo de singularidade, o nosso desejo de poder escolher os nossos vínculos sociais e, em 
última análise, de transformar todos os vínculos sociais em vínculos eletivos” (Martuccelli, 
2010a, p. 31, tradução livre).41  

  

Outro exemplo é na educação, onde se reconhece a importância da individualização 

do ensino – ou aprendizado personalizado – a partir do reconhecimento da 

heterogeneidade dos indivíduos. O ensino é ajustado às necessidades de aprendizagem e 

às singularidades dos alunos. Reconhecer e incorporar a singularidade dos estudantes na 

prática educacional é ainda mais fundamental em um contexto como o brasileiro, com 

altos níveis de desigualdade (Sakowski e Tovolli, 2015). 

Para Martucccelli (2010a), a ascensão da singularidade é entendida de duas 

maneiras principais: (1) tendência estrutural nas transformações contemporâneas, 

empiricamente observáveis em diversas esferas da vida social em que a singularidade é 

uma realidade e um projeto; e (2) o aumento estrutural da singularidade estabelece uma 

nova sensibilidade social e uma nova forma de criar a sociedade. É essa expansão 

estrutural da singularidade que permite observarmos diversos fenômenos 

contemporâneos. Martuccelli aborda como a expansão da singularidade se apresenta 

 
particulier dans le général, mais presque au contraire, la capacité à dégager un accord jugé juste parce 
que parfaitement adapté à une situation singulière” (Rosanvallon, 2008, p. 207). 
41 No original: “N’assiste-t-on pas, par exemple, à une personnalisation des relations entre individus 
singuliers au-delà de leurs obligations statutaires ? N’a-t-on pas sournoisement défini la « bonne mère » 
comme celle qui passe de moments de qualité, donc singuliers, avec ses enfants au détriment d’une 
conception naguère purement quantitative du temps alloué aux enfants ? Si l’idée d’une parentèle choisie 
est peut-être excessive, il ne reste pas moins que le désir de pouvoir la choisir se répand. L’important est 
de se retrouver entre singularités [...] notre désir de singularité, de notre volonté de pouvoir choisir nos 
liens sociaux, et même à terme, de transformer tous les liens sociaux en liens électifs” (Martuccelli, 2010a, 
p. 31). 



 52 

como uma nova forma de se conectar e de fazer a sociedade. Para o autor, o 

individualismo contemporâneo não é mais o individualismo desenhado por Tocqueville. 

O individualismo contemporâneo, defende ele, é o singularismo, no qual a centralidade 

antes tida pela igualdade, como bem argumentou Tocqueville, é ocupada pela 

autenticidade. 

 

“Nossas sociedades são individualistas, com a primazia do indivíduo como princípio 
orientador da vida social. Mas elas não são mais necessariamente individualistas nos termos 
estabelecidos por Tocqueville. Para chegar ao cerne da questão, o individualismo 
contemporâneo, em sua produção e manutenção, não é mais impulsionado pela igualdade, 
pelo menos não tão maciçamente como era antes. Ele é substituído pela singularidade. 
Como veremos, isso não abole o princípio fundamental do individualismo - a primazia do 
indivíduo - mas o colore de uma maneira totalmente diferente e revela novas facetas. Para 
enfatizar essa transição, daqui em diante nos referiremos à face atual do individualismo 
como singularismo. Essa é uma das principais traduções sociológicas do surgimento da 
singularidade” (Martucceli, 2010a, p. 8, tradução livre).42 
  

A distinção do singularismo em relação à versão tocquevilliana de individualismo 

se dá, particularmente segundo Martuccelli (2010a), pela inflexão de um individualismo 

político para um singularismo de matriz social. Enquanto no individualismo 

tocquevilliano, o ideal é a igualdade e a fronteira de cuidado é o egoísmo, no 

singularismo, o ideal é a retidão pessoa (justesse personelle) e a fronteira de cuidado é a 

fama: 
 

“O singularismo é uma afirmação pacífica e serena de si mesmo, uma preocupação com a 
singularidade, ao passo que o desejo de fama é uma inclinação muito antiga dos indivíduos 
(hybris, amor-próprio, orgulho, celebridade, megalomania, competição...), muitas vezes 
assumindo a forma de uma paixão comparativa devastadora. Se a palavra não fosse tão 
usada em excesso por Rousseau, provavelmente poderíamos falar sobre o amor-próprio [...] 
No singularismo, o ideal é ser alguém, ser reconhecido como alguém, diferente dos outros, 
com uma forma plural de singularidade e unidade” (Martuccelli, 2010a, p. 10, tradução 
livre).43 

 
42 No original: “Nos sociétés sont toujours des sociétés individualistes, faisant du primat de l’individu un 
principe ordonnateur de la vie sociale. Mais elles ne le sont plus forcément dans les termes établis par 
Tocqueville. Pour aller à l’essentiel, l’individualisme contemporain, dans sa production et dans son 
entretien, n’est plus porté, en tout cas aussi massivement qu’il l’a été, par l’égalité. C’est la singularité qui 
la remplace. Elle n’abolit pas, comme on le verra, le principe fondateur de l’individualisme – le primat de 
l’individu – mais elle le colore d’une tout autre manière, et en fait apparaître de nouvelles facettes. C’est 
afin de souligner avec force cette transition, que nous parlerons désormais, pour caractériser le visage 
actuel de l’individualisme, de singularisme. Il constitue une des grandes traductions sociologiques de la 
montée de la singularité” (Martuccelli, 2010a, p. 8).  
43 No original: “Le singularisme est une affirmation paisible et sereine de soi-même, un souci de singularité, 
là où le désir de renommée est un penchant fort ancien des individus (hybris, amour-propre, orgueil, 
célébrité, mégalomanie, concurrence…), prenant souvent la forme d’une passion comparative ravageuse. 
Si le mot n’était pas si galvaudé par son usage par Rousseau, on pourrait, sans doute, parler d’amour de 



 53 

  

Enquanto no individualismo de Tocqueville são centrais a independência pessoal e 

a liberdade negativa, no singularismo são centrais a incomparabilidade e a singularidade, 

as quais só podem ser afirmadas pelo reconhecimento do comum. A singularidade é então 

uma experiência coletiva e não implica o distanciamento do mundo político, um desafeto 

da vida comum ou uma valorização exclusiva da vida privada:   
 

“O singularismo não é pura privatização (na forma de retirada do mundo político, 
desinteresse pela vida comunitária ou ênfase exclusiva na vida privada, como é, em alguns 
aspectos, o caso do antigo individualismo); pelo contrário, é impulsionado por uma vocação 
diferente: pressupõe, desde o início, um forte envolvimento dos indivíduos na sociedade, 
nem que seja porque eles desejam ardentemente ver suas singularidades reconhecidas 
dentro dela e pelos outros [...] Nada atesta melhor a importância desse processo do que a 
crescente centralidade do amor e do reconhecimento nas sociedades atuais” (Martuccelli, 
2010a, p. 11, tradução livre).44 
  

No singularismo, o ideal supremo é menos a autonomia política ou a independência 

econômica e mais a autorrealização singular: “a busca por uma forma sui generis de 

retidão pessoal”: 

 
“A justesse alcançada, embora possa ser única, não é necessariamente exemplar, porque 
não há apenas um caminho para a excelência, mas uma pluralidade de formas corretas - 
ou seja, formas harmoniosas na mesma situação. Sem abolir o espaço comum de 
julgamento, a justesse, no entanto, dá maior peso ao pluralismo de visões" (Martuccelli, 
2010a, p. 12, grifo nosso, tradução livre).45 
  

O singularismo apresenta uma nova forma de articular o singular, em que o 

“objetivo não é se destacar pela originalidade, mas conseguir se ajustar ao mundo à nossa 

maneira, a fim de alcançar nossa singularidade” (Martuccelli, 2010a, p. 13). A 

singularidade não se opõe ao comum, mas existe graças ao comum, aproximando-se mais 

de um individualismo ou alteridade germânica de autorrealização. Como argumenta 

 
soi. Dans le singularisme, l’idéal consiste à être quelqu’un, à se voir reconnaître comme quelqu’un, 
différent des autres, porteur d’une forme plurielle d’unicité et d’unité” (Martuccelli, 2010a, p. 10). 
44 No original: “Le singularisme n’est pas ainsi une pure privatisation (sous la forme d’un retrait du monde 
politique, d’une désaffection de la vie commune ou d’une valorisation exclusive de la vie privée comme 
c’est à certains égards le cas avec l’ancien individualisme), il est au contraire porté par une vocation 
différente : il suppose d’emblée une forte implication des individus dans la société, ne serait-ce que parce 
qu’ils désirent ardemment voir reconnus, en son sein et par les autres, leurs singularités [...] Rien n’atteste 
mieux de l’importance de ce processus que la centralité croissante prise par l’amour et la reconnaissance 
dans les sociétés actuelles” (Martuccelli, 2010a, p. 11). 
45 No original: “La justesse atteinte, tout en pouvant être unique, n’est pas forcément exemplaire, parce 
qu’il n’existe pas qu’une seule voie d’excellence, mais une pluralité de formes justes – c’est-à-dire 
harmonieuses dans une même situation. Sans abolir l’espace commun du jugement, la justesse n’en 
reconnaît pas moins un plus grand poids au pluralisme de visions” (Martuccelli, 2010a, p. 12). 



 54 

Simmel, “cada ser encontra o significado de sua existência somente por meio de sua 

diferença em relação aos outros” (Simmel, 1989, p. 302). O singularismo prevê uma 

“consciência socializada de si”. Mais do que a centralidade no indivíduo, é a centralidade 

da vida pessoal concreta e dos suportes em que a vida pessoal necessita para existir no 

centro da vida em comum. Temos a centralidade da consciência social de si, proveniente 

de uma intensificação da interdependência, onde “a relação com os outros e com a 

comunidade deixa de ser abstrata e se torna uma experiência concreta e comum” 

(Martuccelli, 2010a, p. 22). 

  

2.3. Diferenciação e integração 
 

A radicalização da individualização, ou o singularismo, como chamado por 

Martuccelli (2010a), é uma experiência coletiva que prevê uma consciência socializada 

de si. Essa consciência é em grande medida resultante da intensificação da 

interdependência nas sociedades. Temos, como defende Singly (2003), um novo tipo de 

indivíduo compatível com o vínculo social. Trata-se de um individualismo relacional, em 

que o respeito aos indivíduos individualizados é condição para o vínculo social, assim 

como o vínculo social é condição para a existência de indivíduos individualizados. 

Contrário à ideia de isolacionismo, a individualização nas sociedades contemporâneas 

significa uma multiplicação de afiliações. Não estar restrito a um único vínculo, mas estar 

em rede com uma diversidade de vínculos, que, por mais que sejam menos sólidos 

(Bauman, 2001; 2004), mantêm os indivíduos unidos. O que temos não é a quebra de 

laços sociais, mas uma transformação desses laços. O processo de individualização 

implica na existência de indivíduos que escolhem suas afiliações e vínculos, e a 

identidade não lhes é imposta. Temos é um processo de construção de identidades 

pessoais: "um vínculo que sabe como unir, sem apertar demais" (Singly, 2003). 

Como afirma Singly, “a personalização tem uma dupla face: o reconhecimento do 

indivíduo além do papel oficial que ele desempenha e o direito de controlar o uso das 

dimensões assim acrescentadas" (Singly, 2003, p. 86), de modo que para uma 

determinada posição, vários papéis são possíveis, e dependendo do contexto, o indivíduo 

tem mais ou menos espaço para agir. Neste contexto, existe a articulação entre a 

construção de uma identidade singular e pontos em comum com os outros nessas redes 

de vínculos. Não significa que, nessa segunda modernidade, haja o fim das categorias 

estatutárias da identidade, mas sim a possibilidade de escolha de manter ou não essas 



 55 

categorias, dar mais peso ou menos peso dessas categorias no processo de construção de 

identidade. Nesse sentido, não é o fim dos pontos de referência, mas uma pluralidade de 

pontos de referência. Afirma Singly que "o vínculo social é composto de fios mais fracos 

do que os anteriores, mas inclui muitos outros" (Singly, 2003, p. 21) [...] a personalização 

dos relacionamentos não é de forma alguma o "fim" do social, mas uma de suas formas” 

(Singly, 2003, p. 21;76). O singular e o coletivo estão em constante interação. 

A relação entre individualização e a consciência dos laços remonta aos clássicos 

Dumont, Durkheim, Simmel e Elias. Durkheim, por exemplo, ressaltou o processo de 

individualização como consequência da divisão social do trabalho, um processo que pode 

ser observado em diferentes esferas. Em "Da Divisão do Trabalho Social", publicado 

originalmente em 1893, Durkheim (2019a) busca investigar as relações entre a 

personalidade individual e a solidariedade social: “como é que, ao mesmo passo que se 

torna mais autônomo, o indivíduo depende mais intimamente da sociedade?” (p. 2). Essa 

aparente antinomia é elucidada pelo autor francês com a divisão do trabalho. A divisão 

do trabalho, teorizada por Adam Smith com forte teor econômico, ganha no pensamento 

de Durkheim robustez teórica para além dessa esfera, deslocando-se para a esfera social: 

“a divisão do trabalho não é específica do mundo econômico: podemos observar sua 

influência crescente nas regiões mais diferentes da sociedade. As funções políticas, 

administrativas, judiciárias especializam-se cada vez mais” (Durkheim, 2019a, p. 2). 

Diferentemente da solidariedade mecânica, que se funda nas similitudes dos 

indivíduos, a solidariedade orgânica baseia-se nas dissimilitudes: 

 

“Esta [solidariedade orgânica] supõe que eles [indivíduos] diferem uns dos outros. A 
primeira só é possível na medida em que a personalidade individual é absorvida na 
personalidade coletiva; a segunda só é possível se cada um tiver uma esfera de ação própria, 
por conseguinte, uma personalidade. É necessário, pois, que a consciência coletiva deixe 
descoberta uma parte da consciência individual, para que nela se estabeleçam essas funções 
especiais que ela não pode regulamentar; e quanto mais essa região é extensa, mais forte é 
a coesão que resulta dessa solidariedade” (Durkheim, 2019a, p. 108). 

  

No âmbito da solidariedade orgânica, Durkheim prevê a existência de uma 

solidariedade construída a partir das singularidades individuais. Essa solidariedade não 

requer a uniformidade e o elemento produtor de coesão não são as similitudes, mas as 

diferenças, isto é, como cada um, numa rede de interdependências, contribui para o todo. 

Em suma, é a interdependência, a complementariedade das diferenças que dão suporte à 

solidariedade orgânica. 



 56 

Norbert Elias também explora e desenvolve a interdependência entre o indivíduo e 

a sociedade. Em "A Sociedade dos Indivíduos" (1994), ele enfatiza como as relações 

interpessoais são fundamentais para a constituição do indivíduo, destacando a maneira 

pela qual a interdependência das funções humanas subordina o indivíduo, revelando a 

integração dos indivíduos na formação da sociedade. Elias argumenta que o aumento das 

esferas de socialização proporciona maior autonomia e que a maior diferenciação dentro 

de uma sociedade conduz a uma sociedade mais plural: “quanto mais diferenciada a 

estrutura funcional de uma sociedade ou de uma classe dentro dela, mais nitidamente 

divergem as configurações psíquicas de cada uma das pessoas que nela crescem” (Elias, 

1994, p. 56). 

Nos distanciando, portanto, de uma dicotomia indivíduo-sociedade ou eu-todo, 

observa-se diferentes formas de articulação entre indivíduo e sociedade. É o que defende 

também Dubet (2010, p. 237) ao argumentar que na modernidade há “várias maneiras de 

articular o indivíduo e a sociedade”, as quais “se referem a diferentes representações das 

maneiras pelas quais as sociedades "se mantêm unidas"”. 

Nesse contexto, a individualização é também fruto da pluralidade de círculos 

relacionais. O aumento da individualização provém de um aumento do grau de 

diferenciação da sociedade e de sua maior integração. A individualização é favorecida 

pelo aumento dos círculos sociais em que os indivíduos estão inseridos, nos quais é 

possível estabelecer uma maior interação com o diferente. 

Flahault (2010) argumenta que, nas sociedades com alto grau de diferenciação e 

integração, os indivíduos têm mais “espaço” para desenvolver sua subjetividade. As 

circunstâncias de vida dos indivíduos e as práticas sociais disponíveis ampliam os 

horizontes e a autonomia individual.  

 
“Ao participar de diferentes círculos e obter informações de diferentes fontes, essa 
pluralidade permite que cada indivíduo se torne mais e algo diferente do que o reflexo 
conformista de um modelo social monolítico. Assim que o curso de sua vida o vincula a 
vários círculos, o indivíduo não é totalmente absorvido por um deles” (Flahault, 2010, p. 
195, tradução livre).46 
 

 
46 No original: “Cette pluralité permet en effet à chacun, dans la mesure où il participe à différents cercles 
et s’informe auprès de différentes sources, de devenir plus et autre chose que le reflet conforme d’un modèle 
social monolithique. Dès lors que le cours de son existence le lie à plusieurs cercles, l’individu ne se trouve 
pas absorbé totalement par l’un d’entre eux” (Flahaut, 2010, p. 195). 



 57 

O indivíduo está inscrito numa pluralidade de mundos. A habilidade dos indivíduos 

de transitar por entre essa pluralidade de mundos é grande medida possível pela 

“frequência a diferentes círculos sociais, à variedade de experiências de vida, ao contato 

com diferentes mentes e ao uso de diferentes fontes de informação”. A interação com os 

diferentes contribui com indivíduos “mais abertos, autônomos e livres para pensar, 

mesmo que o ideal de 'pensar por si mesmo' não lhes tenha sido inculcado” (Flahault, 

2010, p. 195). 

O aumento da diferenciação pode ser observado em diversas esferas das sociedades 

contemporâneas. Na sociedade brasileira, por exemplo, no âmbito das atividades 

econômicas a diferenciação é evidenciada no sistema de Classificação Nacional de 

Atividades Econômicas (CNAE 2.0) em que estão classificadas 1.301 subclasses de 

atividades econômicas, organizadas em 21 seções, 87 divisões, 285 grupos e 673 classes. 

No mercado de trabalho, essa complexidade também é notável, com as ocupações no 

Brasil distribuídas em 10 grandes grupos, 47 subgrupos principais, 192 subgrupos 

intermediários e 596 grupos de base, que, por sua vez, reúnem 2.422 ocupações conforme 

a CBO 2002 (Classificação Brasileira de Ocupações). As relações familiares também 

seguem essa tendência de diferenciação, abrangendo uma ampla gama de configurações, 

tais como famílias matrimoniais, informais, monoparentais, anaparentais, reconstituídas, 

unipessoais, paralelas e eudemonistas. O mesmo ocorre no âmbito de gênero, onde a 

diversidade se expressa em uma variedade de identidades, incluindo lésbicas, gays, 

bissexuais, transexuais, transgêneros, travestis, queer, intersexuais, assexuais, 

pansexuais, pessoas de gênero-fluído e crossdressers. Essas transformações, em suas 

diversas expressões, fornecem recursos fundamentais para o desenvolvimento de novas 

formas de individualização, conforme argumentado por Corcuff et al. (2010). 

 

2.3.1. Diferenciação na política 
  

Até metade do século XX, os partidos políticos eram o principal mecanismo de 

vinculação entre os indivíduos e o Estado (Giovanni Sartori, 1976). A partir de então, 

novas formas de mediação são criadas (Dalton e Kuchler, 1990) e questiona-se a 

fragilidade do vínculo entre os indivíduos e os partidos políticos (Dalton et al. 1984; 

Crewe e Denver 1985). A preocupação com a diminuição da mediação dos partidos 

políticos, a diminuição da identificação partidária e o aumento da participação política 

orientada mais por questões específicas (issue oriented) do que por ideologia 



 58 

(ideologically oriented) foi abordada por diversos autores no final do século XX 

(Biorcio e Mannheimer, 2002; Schmitt e Holmberg, 2002). 

Biorcio e Mannheimer (2002) destacam que o processo de modernização na 

Europa está relacionado com um deslocamento da relação partido-cidadão.47 Eles 

argumentam que a relação harmoniosa entre identificação partidária e a intermediação 

de interesses tem sido enfraquecida pelo processo de modernização nas sociedades 

europeias, à medida que as clivagens tradicionais que delineavam grupos sociais e 

políticos se tornaram menos claras. Uma das mudanças na sociedade pós-industrial é 

uma maior interseccionalidade entre diferentes grupos sociais, resultando em situações 

em que indivíduos se sentem menos ligados a um grupo específico48: "uma organização 

social mais complexa significa que os indivíduos frequentemente se encontram em uma 

ampla gama de situações que exigem lealdade a diversos grupos sociais" (Biorcio e 

Mannheimer, 2002, p. 209).49 

De forma semelhante, Schmitt e Holmberg (2002) demonstram que a força de 

identificação partidária diminuiu em vários países da Europa Ocidental no final do século 

XX, com base em dados do Eurobarometer. Segundo os autores, a identificação partidária 

contribui para a estabilidade do voto, e sua diminuição está relacionada ao aumento da 

volatilidade do comportamento eleitoral. Dependendo da performance do governo, isso 

pode também afetar a legitimidade e a confiança política.50 No Brasil, dados sobre a 

 
47 Biorcio e Mannheimer criam uma tipologia (de-aligned, pragmatic, identifying e integrated) para analisar 
a relação partido-cidadão baseado em dois aspectos principais dessa relação: (1) a capacidade dos partidos 
em responder às demandas sociais; e (2) a capacidade dos partidos em promover identificação dos 
indivíduos ao partido como um sujeito coletivo. A primeira capacidade envolve uma dimensão racional-
instrumental da relação indivíduo-partido política em que o partido político tem um papel de intermediário: 
os indivíduos valorizam a relação com o partido político se eles percebem o partido político com a 
capacidade de atuar efetivamente em relação às suas demandas, o que independe, necessariamente, de uma 
identificação de valores ou afetiva. Contudo, a coesão entre essas duas dimensões envolve particularmente 
a ideologia, tanto na formação de identidade dos partidos quando como um filtro de valores para a 
orientação dos eleitores (Biorcio e Mannheimer, 2002, p. 207-208). Os autores analisam dados de Espanha, 
França, Itália, Reino Unido e Alemanha em 1989. Eles observam um elevado grau de de-alignement, 
particularmente na Espanha, França e Itália, e em maior grau entre os mais jovens. 
48 Também é observada uma tendência em que os partidos políticos se apresentam de forma menos definida 
quanto a pontos de referência social e se aproximam de um catch-all party (Biorcio e Mannheimer, 2002). 
49 As teorias sobre a sociedade pós-industrial, particularmente, buscam compreender a relação entre a 
modernização e a relação partido-cidadão. A sociedade pós-materialista seria composta por indivíduos que 
questionam a autoridade das instituições políticas e a representação por meio de partidos políticos. 
Discutiremos mais no capítulo 2.  
50 Desse modo, a identificação partidária contribui com a integração do indivíduo à ordem política e com a 
estabilidade do sistema partidário e da ordem política. Uma baixa identificação partidária é relacionada 
com uma maior fracionalidade do sistema partidário e afeta os processos de formação de governo e de 
coalisão (Schmitt e Holmberg, 2002). 



 59 

preferência partidária do eleitorado entre 1989 e 2002 revelam uma tendência de menor 

identificação partidária (Carreirão e Kinzo, 2004).51 

De modo complementar à participação política institucionalizada52, a participação 

política não institucionalizada53 também é um importante elemento de consolidação e 

estabilidade democrática. A participação não institucionalizada, como manifestações, 

protestos e boicotes, se difundiu amplamente no século XX, especialmente a partir da 

década de 1960 (Norris, 2002), ampliando a definição de participação política e focando 

em novas formas de organização coletiva e de repertórios. 

Topf (2002), ao analisar a participação política não institucionalizada em países da 

Europa Ocidental a partir de um index baseado em itens do Political Action surveys de 

Barnes, Kaase et al. (1979), observa que em 1959, 85% dos respondentes não 

participavam de atividades políticas não institucionalizadas, número que cai para 44% em 

1990. Norris (2002) ressalta uma tendência similar nos Estados Unidos, demonstrando 

que a participação em protestos, como petições, manifestações e boicotes de 

consumidores, tornou-se popular durante a década de 1980, emergindo como uma forma 

crescente de expressão e mobilização política (Norris, 2002, p. 211).  

No Brasil, de acordo com dados do World Values Survey (WVS), houve uma 

diminuição na participação das pessoas como membros de partidos políticos nas últimas 

décadas, como consta na Figura 1. No período de 1994-1998, 15% dos respondentes se 

diziam membros, ativos ou inativos, de partidos políticos. Esse número caiu para 6% no 

período de 2010-2014 e para menos de 4% no período de 2017-2022. 

 

 
51 No Brasil, como ressaltam Carreirão e Kinzo (2004) a identificação partidária é baixa. Os autores 
ressaltam como a competição eleitoral no Brasil é mais focada nas personalidades do que nos partidos e 
como um nulo ou baixo nível informacional necessário para diferenciar os partidos é um dos elementos que 
dificulta a criação de identificação partidária. 
52 Para além do voto, a participação política institucionalizada ou participação convencional (termo usado 
por Norris, 2002) abrange a participação em partidos políticos, em audiências públicas, em frentes 
parlamentares, em conselhos gestores e ouvidorias públicas (Lima Neto e Durán, 2016), orçamento 
participativo (Avritzer, 2008), dentre outros. 
53 Também chamada de participação de protesto. Norris (2002) ressalta que anteriormente a literatura 
delimitava uma clara linha entre participação política convencional e participação política de protesto, 
contudo recentemente com a diversificação dos tipos de atividades para expressão política essa linha se 
mostra mais opaca e se observa uma sobreposição entre os diferentes tipos de participação. 



 60 

Figura 1. Porcentagem de membros de partidos políticos 

 
Fonte: World Values Survey 

 

Diminuiu também a participação das pessoas como membros de sindicatos 

trabalhistas. No período de 1994-1998, 9,8% dos respondentes se diziam membros ativos 

de sindicatos. No período de 2017-2022, esse número cai para 4,6% dos respondentes, 

como consta na Figura 2. Além disso, no período de 2017-2022, 86% dos respondentes 

se diziam não membros de sindicatos trabalhistas. 

 
Figura 2. Porcentagem de membros de sindicatos trabalhistas 

 
Fonte: World Values Survey 

 

Ao mesmo tempo, dados do WVS de 2018 mostram que, no Brasil, 74% das pessoas 

já assinaram ou poderiam assinar petições, 56% dos respondentes já participaram ou 

poderiam participar de manifestações pacíficas, 56% já participaram ou poderiam 

participar de greves não oficiais e 32% já participaram ou poderiam aderir a boicotes. 

85,7
88,7

93,3 93,9

7,1
5

3,5 2,37,2 5,2
2,5 1,5

75

80

85

90

95

100

1994-1998 2005-2009 2010-2014 2017-2022

Não é membro Membro inativo Membro ativo Não sei Sem resposta

82,2 79,9 85,3 86

8 10,1 6 6,8
9,8 8,8 7,7 4,6

0
10
20
30
40
50
60
70
80
90

100

1994-1998 2005-2009 2010-2014 2017-2022

Não é membro Membro inativo Membro ativo Não sei Sem resposta



 61 

A participação política não institucionalizada difere particularmente em dois 

aspectos: (1) é direcionada, geralmente, a temas e objetivos específicos; e (2) envolve 

uma relação direta entre tomadores de decisão e cidadãos. Isso contrasta com as 

participações institucionalizadas que envolvem a mediação pelo Estado das demandas 

dos cidadãos, mediação feita particularmente pelos partidos políticos e pelo processo 

eleitoral. O aumento da participação não institucionalizada pode influenciar o processo 

político, especialmente ao alterar a comunicação entre governantes e cidadãos. 

Contrariamente aos autores que veem isso como uma crise da democracia representativa, 

o aumento das formas de participação não institucionalizada pode ser entendido como 

uma expansão do repertório de ação dos cidadãos (Klingemann e Fuchs, 2002). Dessa 

forma, o aumento da participação não institucionalizada não representa uma crise, mas 

uma transformação da democracia representativa, sendo ambas as formas de participação 

complementares. 

A reconfiguração do ativismo social é relacionada, de forma mais ampla, a 

transformações provindas com o processo de modernização. Em estudo comparando 16 

países com dados do WVS, Wessels (1997) demonstra relação positiva entre nível de 

urbanização, nível educacional e tamanho do setor de serviços com participação em 

organizações sociais e políticas. Tarrow (2000) também ressalta a relação entre a 

reconfiguração do ativismo com o processo de modernização. Inglehart (1997) ressalta 

uma revolução em valores culturais na sociedades pós-industriais, particularmente entre 

a juventude, que coloca mais centralidade em questões pós-materialistas, tais como meio 

ambiente, igualdade de gênero e direitos humanos.  

No Brasil, a reconfiguração do ativismo social ficou evidente em Junho de 2013, 

marco político e sociocultural na história recente do país. As Jornadas tiveram amplitude 

nacional e envolveram uma confluência de indivíduos e grupos, valores e demandas: de 

manifestações contra políticas nas áreas de transporte, saúde, educação, até críticas aos 

gastos com a Copa do Mundo, às organizações políticas tradicionais, aos partidos, à 

representação e à participação política institucional (Gohn, 2019b; Tatagiba e Galvão, 

2019; Perez, 2019; Gohn, 2021; Lima Neto, 2023). Como observa Alonso (2023), Junho 

de 2013 foi um verdadeiro mosaico: 

 

“As manifestações não configuraram um movimento social unificado, mas um ciclo de 
protestos, composto de muitos movimentos, de orientações distintas, agendas próprias (e 
mesmo opostas), que foram à rua em simultâneo, numa justaposição. Junho foi um mosaico 



 62 

de diferentes. A única partilha era de alvo, a contestação às políticas dos governos do PT” 
(Alonso, 2023, p. 11). 
 
Dentro desse mosaico de mobilizações, ele trouxe à luz os coletivos e seus modos 

de organização mais horizontais e autônomos, estimulando mais mobilizações que se 

“caracterizaram pelo distanciamento discursivo com relação a organizações tradicionais 

tais como partidos, defendendo práticas mais horizontais, inclusivas e próximas à 

população” (Perez, 2019, p. 591). Nesse contexto, a expansão dos coletivos no início do 

século XXI é vista por alguns autores como um fenômeno relacionado à reconfiguração 

do ativismo social e à crise de representatividade, particularmente pelo afastamento das 

instituições e organizações tradicionais, como os partidos políticos (Gohn, 2019b; Gohn, 

2021; Thibes et al., 2020). Esse fenômeno, como vimos, acompanha tendência observada 

em outros países de diminuição da identificação com os partidos políticos e a ascensão 

de novas formas de participação política e social. 

A diminuição da vinculação e identificação partidária coincide com o momento em 

que, como vimos ao longo deste capítulo, há uma maior busca e valorização de relações 

diretas, sem intermediários. Podemos ver a inter-relação do político, social e cultural. 

Como apontaram Biorcio e Mannheimer (2002), a diminuição da identificação partidária 

e o surgimento de novas formas de participação estão relacionados com um 

“enfraquecimento” de clivagens sociais tradicionais, tais como classe e religião. Essa 

observação está em linha com a ascensão de categorias culturais e identitárias que 

configuram a sociedade pós-industrial (Touraine, 2007). 

Observamos, na esfera política, indivíduos menos attached a um grupo específico 

e se inserindo em uma pluralidade de grupos políticos (Biorcio e Mannheimer, 2002), O 

que também está em linha, no âmbito social, com as ideias de Singly (2003) e Martuccelli 

(2010a). Não vemos o “fim do social" ou das clivagens sociais tradicionais, mas uma 

pluralização ou diversificação dessas clivagens. Trata-se da expressão de uma sociedade 

complexa e cada vez mais diferenciada. 

Nesse cenário, no âmbito político, vemos o aumento de participações não 

tradicionais ou não institucionalizadas. Essas participações políticas não tradicionais 

diferem particularmente por serem direcionadas, geralmente, a temas e objetivos 

específicos, e por envolverem uma relação direta entre tomadores de decisão e cidadãos. 

Elas podem ser entendidas como uma expansão do repertório de ação dos cidadãos 

(Klingemann e Fuchs, 2002), transformando a democracia representativa. Dentre as 

novas formas não tradicionais, temos os chamados coletivos. 



 63 

2.3.2. Coletivos: expressão da singularidade e da diferenciação 

 
Os coletivos são, como defendemos nessa tese, formas de mobilizações políticas 

não tradicionais que expressam uma maior diferenciação da sociedade. Como 

mencionado, a partir de meados do século XX surgem mobilizações políticas que se 

autodenominam coletivos e, particularmente, no século XXI, vemos uma proliferação de 

coletivos, seja em número, seja em diversidade de pautas e demandas, conforme ilustra a 

Figura 3. 

 
Figura 3. Expansão e diferenciação dos coletivos ao longo do tempo 

 
Fonte: elaboração própria. 

 

Os dados foram coletados e organizados a partir de estudos acadêmicos sobre 

coletivos, artigos de jornais, páginas de facebook e de um mapeamento sobre 

organizações realizado pela PUC-SP, disponível em: < 

https://neamp.pucsp.br/organizacoes>. No Apêndice apresentamos tabela com 

detalhamento das informações dos coletivos, tema, cidade e ano de criação. 

O surgimento de coletivos em meados do século XX ocorre, como vimos, em 

momento histórico em que há a ascensão de categorias culturais e identitárias, a 

contestação às instituições tradicionais e hierárquicas e a reinvindicação do direito de 

cada um ser ele mesmo (Touraine, 2007; Singly, 2000). Nesse período, começamos a ver, 

além de coletivos artísticos, uma acentuação de coletivos atuantes em pautas como 

feminismo e antirracista. Tais coletivos se diferenciam por não colocarem essas pautas 

0

5

10

15

20

25

1979 1982 1984 1987 1990 1994 1996 1998 2000 2002 2004 2006 2009 2011 2013 2015 2017 2019 2021

Temas distintos ao longo do tempo Número de coletivos criados no ano

https://neamp.pucsp.br/organizacoes


 64 

em isolamento. Eles expressam a consciência da interseccionalidade das diferentes 

camadas que compõem as identidades que tornam suas demandas únicas. 

A interseccionalidade54 é evidente nos diversos coletivos feministas negros que 

surgem no Brasil entre os anos de 1980 e 1990, também propulsionados pelo processo de 

democratização vivida pelo país. O fortalecimento da sociedade civil e o aumento das 

liberdades políticas e sociais contribuem com uma maior autonomia dos indivíduos e uma 

maior individualização. 

Como ressaltamos anteriormente, na década de 1970, o coletivo feminista negro 

Combahee River Collective nos Estados Unidos destacou as diferenças nas demandas de 

reconhecimento em relação ao movimento feminista branco. No Brasil também 

observamos o desejo de afastamento e diferenciação aos movimentos sociais e partidos 

políticos e a vontade de criar coletivos em que mulheres negras pudessem discutir, 

expressar e articular suas demandas únicas. Um exemplo é o Coletivo de Mulheres Negras 

da Baixada Santista, fundado pela escritora, enfermeira e ativista Alzira Rufino. É o que 

ressalta França (2022): 

 
"A militância de esquerda considerava a pauta social mais importante do que a racial. 
Acreditavam que os problemas acometiam as pessoas por serem pobres, e não tinham 
relação com a cor da pele. Esse também era um posicionamento do PT e, a partir da 
resistência encontrada no partido para atuar nas questões relacionadas à raça e gênero, 
Alzira fundou o Coletivo de Mulheres Negras da Baixada Santista, que era apartidário" 
(França, 2022, p. 9).  
 

Tais coletivos expressam como as identidades de raça, classe e gênero são 

experimentadas simultaneamente. Não se trata apenas de uma questão racial, apenas de 

classe ou apenas sexual. As desigualdades envolvem uma multitude de opressões e de 

negações aos sujeitos. Na fala de Rufino, fundadora do coletivo de Mulheres Negras da 

Baixada Santista, 
 

“O Coletivo de Mulheres Negras reagia ao patriarcalismo, ao poder governamental, ao 
capitalismo selvagem de consumo, às corporações industriais, à massificação e ao 
autoritarismo. Convergir nossos projetos de vida para uma nova forma de evoluir cultural 

 
54 Interseccionalidade é um conceito amplamente utilizado nas ciências sociais para capturar as complexas 
relações de poder e subordinação entre diferentes sistemas de opressão, como gênero, raça, classe, 
sexualidade, entre outros. Ele foi cunhado pela jurista Kimberlé Crenshaw em 1989 e surgiu como uma 
crítica ao tratamento isolado dessas categorias nas análises sobre discriminação, especialmente no contexto 
do feminismo e do antirracismo. Aqui não fazemos um uso sistemático do conceito, mas enfatizamos que 
ele aparece particularmente nos coletivos de mulheres negras exatamente por acentuarem que sistemas de 
opressão e dominação não atuam de maneira isolada, mas se sobrepõem e se influenciam mutuamente, 
criando experiências únicas de discriminação para grupos marginalizados. 



 65 

e politicamente, tendo como foco a mulher negra” (Rufino, 2019, p. 146 apud França, 
2022). 
 

Esse cenário é ainda mais radicalizado ao longo do século XXI, em que vemos uma 

enorme diferenciação de coletivos que articulam diversas demandas e expressam a 

interseccionalidade das opressões e desigualdades. A valorização da autonomia 

individual ao longo da modernidade é, como vimos, radicalizada na segunda 

modernidade, com um apelo cada vez mais radical ao indivíduo como “força capaz de 

resistir à violência de todos os tipos” (Touraine, 2007).  

Somado ao ambiente democrático, de contestação às hierarquias e instituições 

tradicionais, e cultural, de contestação à massificação provinda da sociedade industrial, 

temos um contexto de contestação ao neoliberalismo e à “desregulação” do comércio, do 

capital e do trabalho, e a ascensão do desejo de “despadronização” e da singularidade 

(Martuccelli, 2010a). Nesse contexto, os coletivos expressam a sociedade contemporânea 

em que há a expansão da singularidade, ou em outras palavras, o “acúmulo das 

singularidades” (Martuccelli, 2010a). Eles são a expressão das singularidades dentro da 

esfera política. 

A pluralização e diferenciação cada vez maior dos coletivos, em esferas como 

feminismo, LGBTQIA+, antirracista, educação, mídia e comunicação, fotojornalismo, 

direitos humanos, cidadania, meio ambiente, saúde mental, habitação, mobilidade urbana, 

cicloativismo, entre outros, e a interseccionalidade das demandas expressam a sociedade 

singularista. O Atelier Piratininga, por exemplo, é um coletivo artístico formado por um 

grupo de artistas heterogêneos que expressam a “poética pessoal de cada artista”, suas 

“convicções, percepções da manifestação da vida, paixões e anseios” na diversidade de 

técnicas e de linguagens (Mesquita, 2011). O Coletivo Pedalinas, coletivo de 

cicloativismo feminista formado por mulheres que reivindicam uma mobilidade urbana 

mais sustentável e democrática, ressaltando a singularidade dos corpos femininos no 

cicloativismo. Um outro exemplo é o Coletivo Cabras formado por mulheres (cis e trans), 

negras, indígenas, periféricas e pesqueiras da Comunidade do Bode em Recife, onde são 

realizadas oficinas de teatro e fotografia, aulas de alfabetização e letramento e onde há a 

partilha de conhecimentos e experiências dessas mulheres. 

Os coletivos expressam uma nova articulação do singular e do comum. O 

singularismo, como defende Martuccelli (2010a), é uma experiência coletiva e não 

implica o distanciamento do mundo político, um desafeto da vida comum ou uma 



 66 

valorização exclusiva da vida privada. O que se busca é o “ajuste” ao mundo em 

compasso com as singularidades (Martuccelli, 2010a). Como ressalta Britto (2017), os 

coletivos são “caracterizados por singularidades – uma vez que diferentes sujeitos 

articulam entre si suas ideias, afetos e desejos – e multiplicidades – uma vez que a 

colaboração/associação é seu cerne” (Britto, 2017). 

O Coletivo Coleraalegria, por exemplo, busca “manifestar afetos, ideias, gritos, 

sugestões, proposições, reações sobre urgências do tempo presente”. Em suas práticas 

“cada qual segue com seu trabalho individual, mas no coletivo há uma energia que se 

multiplica pelas singularidades”. A fluidez é expressa na ação “espontânea, emergencial, 

frágil, efêmera” e na mobilidade da composição do coletivo, em que “os participantes são 

diversos e podem ir mudando ao longo do tempo [...] sem necessidade de fixar número 

ou natureza da colaboração”. 

Coletivos tendem a ter estruturas menos formais e rígidas e a não ter pertencimento 

fixo, ao contrário dos movimentos sociais que têm filiações e compromissos. Como 

vimos, a individualização nas sociedades contemporâneas significa uma multiplicação de 

afiliações, em outra palavras, não estar restrito a um único vínculo, mas estar em rede 

com uma diversidade de vínculos (Singly, 2003). Os coletivos são mais flexíveis a 

mudanças e tendem a se organizar em camadas ou em redes, interagindo com outros 

coletivos e grupos em diferentes pautas, em linha com a variação de laços descrita por 

Singly (2003). Como vimos, na sociedade singularista o indivíduo não é mais restrito a 

um único grupo social, mas presente em diferentes redes de sociabilidade (Martuccelli, 

2010a).  

Ainda, os coletivos centralizam a experiência pessoal, valorizando o cotidiano e o 

pessoal como político (Melucci, 2002). Como vimos, a sociedade singularista provém de 

uma tendência a despadronizar e a personalizar (Martuccelli, 2010a). A centralidade da 

experiência pessoal é expressa na atuação e na valorização de experiências e 

experimentações em espaços cotidianos. Coletivos tendem a produzir territórios políticos 

e a ativar a esfera pública, promovendo micropolíticas cotidianas.  

O Coletivo Curativos Urbanos, por exemplo, "cura" calçadas com curativos 

coloridos com o objetivo de chamar a atenção para a manutenção das vias públicas e 

incentivar um novo olhar para a cidade. Um dos seus membros afirma que o coletivo 

deseja “transformar nossas calçadas não só em lugares onde se possa caminhar, mas 

também onde se possa viver." Similar é a ação do coletivo artístico Transição Listrada, 

que defende que “intervir no cotidiano das pessoas é uma forma de contribuir na 



 67 

transformação da cidade”. Como ressalta Paes (2018), a micropolítica dos coletivos 

artísticos-culturais são 
 

“pequenas lutas fragmentadas, rizomáticas e móveis, que se modificam em diferentes 
contextos e lugares. A micropolítica [...] trata de um campo de poder que é invisível e 
abrange o contexto político de cada ação e cada ato singular de produção de realidades” 
(Paes, 2018, p. 36). 

 

Dessa forma, como será discutido no capítulo 4, os coletivos representam uma nova 

forma política, social e cultural que se desloca para a vida cotidiana, impactando a cultura 

política e o conceito de democracia, ampliando a forma de se relacionar com o comum. 

Os coletivos aspiram autonomia, valor de referência da modernidade (Castel, 2010), e 

maior liberdade criativa para a construção do eu (o sujeito de Touraine). Como ressaltou 

Mesquita (2011), “é no coletivo que o ativismo encontra a sua realização criativa, onde o 

indivíduo busca afinar sua própria singularidade” (Mesquita, 2011, p. 10). 

Nas sociedades contemporâneas, com alto grau de diferenciação e integração, os 

indivíduos têm mais “espaço” para desenvolver sua subjetividade. As circunstâncias de 

vida dos indivíduos e as práticas sociais disponíveis ampliam os horizontes e a autonomia 

individual. Os coletivos são expressão de uma mudança macrossocial de uma sociedade 

mais complexa, mais diferenciada e mais individualizada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Capítulo 3. A dimensão valorativa 
  
 

O argumento central desta tese é que a variação morfológica das sociedades 

complexas com alto grau de diferenciação e integração é uma das principais fontes da 

radicalização e intensificação da individualização (Corcuff, 2010; Martuccelli, 2010a). 

Podemos ver essa variação em várias esferas. Neste capítulo, desenvolvemos o argumento 

com base em um caso concreto, isto é, o da sociedade brasileira, delineando o processo 

de individualização crescente e ressaltando momentos históricos que expressam os 

valores da sociedade brasileira e como eles variam ao longo do tempo. A hipótese 

defendida nesta tese é que o aumento da diferenciação e integração favorecem ideias 

igualitárias e valores individualistas. Em contrapartida, a existência de valores 

individualistas e ideais igualitários também contribuem para a produção de uma 

sociedade mais diferenciada. Em diálogo com a análise sócio-histórica, apresentaremos, 

fazendo um détour pela ciência política, de dados e indicadores que mensuram valores 

individualistas na sociedade brasileira, a partir de dados do World Values Survey. 

Mostraremos que, apesar das dificuldades do processo de individualização em um 

contexto marcado por valores hierárquico e autoritário, há a ascensão de valores de 

autonomia e independência no caminhar do longo processo de democratização do país, 

democratização esta não apenas no âmbito político institucional, mas na esfera ampla 

econômica e social de horizontalização das relações sociais. Podemos afirmar que há 

indivíduos no Brasil ou, como diz Martuccelli (2010b), “há indivíduos no Sul”.55 

A defesa do fenômeno dos coletivos como expressão (1) de mudanças 

morfológicas, ou seja, do aumento da diferenciação e integração da sociedade, e (2) de 

mudanças de valores, ou seja, da ascensão de valores individualistas parte de uma 

abordagem interpretativa de cunho sociológico e baseia-se em uma sociologia cultural 

que defende a inclusão de uma dimensão cultural na compreensão dos fenômenos. 

A sociologia cultural, conforme desenvolvida por autores como Jeffrey Alexander 

(2000), foca-se no estudo das formas simbólicas e dos significados compartilhados que 

constituem a vida social. Ao contrário da sociologia da cultura, que analisa a cultura como 

uma variável dependente de fatores sociais, a sociologia cultural trata a cultura como uma 

 
55 Martuccelli, D. “Y a-t-il des individus au Sud ? Expériences et récits en Amérique Latine ? » in Corcuff, 
P ; Le Bart, C ; Singly, F. L’individu aujourd’hui : débates sociologigues et contrepoints philosophiques. 
Colloque de Cerisy, Presses Universitaires de Rennes, 2010b.  



 69 

variável independente, com suas próprias estruturas e dinâmicas. A importância da 

dimensão cultural na análise dos fenômenos sociais foi bem ressaltada por Alexander, ao 

afirmar que 
 

“qualquer ação, seja ela instrumental ou reflexiva, está incorporada em um horizonte de 
significado (um ambiente interno) em relação ao qual ela não pode ser nem instrumental 
nem reflexiva. Qualquer instituição, independentemente de sua natureza técnica, coercitiva 
ou aparentemente impessoal, só pode ser eficaz se estiver relacionada às alças simbólicas 
estabelecidas que tornam sua realização possível e a um público que a "lê", de forma 
técnica, coercitiva e impessoal. Por essa razão, todo subsistema especializado da sociologia 
deve ter uma dimensão cultural; caso contrário, os trabalhos relativos aos domínios da ação 
e institucionais nunca serão totalmente compreendidos” (Alexander, 2000, p. 31, tradução 
livre).56 
 

As instituições, mesmo com o seu caráter impessoal e tecnocrático, são constituídas 

por fundamentos ideais. O conteúdo de uma cultura está vinculado à forma como a 

sociedade se organiza, e a própria cultura deve ser vista como uma variável independente 

que afeta e molda as estruturas sociais (Alexander, 2000). 

Com base no conceito de cultura, entendido como “o conjunto de padrões 

simbólicos de entendimento coletivo que permite aos indivíduos experimentar o mundo, 

mais do que apenas pertencer a ele”, Alexander destaca a reflexividade, a subjetividade 

individual, a importância da experiência e seus potenciais transformadores. Segundo o 

sociólogo estadunidense, “os valores são criados e renovados através da experimentação 

e da re-experimentação direta do significado transcendente” (Alexander, 2000, p. 349-

350). 

Nessa direção, Lima Neto (2018b) observa que, ao contrário de Durkheim, que 

destacou a coercitividade e a exterioridade das forças religiosas, Alexander afirma que a 

“coerção estrutural só existe porque há nos indivíduos uma disposição interna para aceitá-

la. Nesse sentido, embora essas forças sociais sejam fortemente restritivas, elas também 

são capacitadoras” (p. 348). Podemos ver na sociologia cultural a articulação entre 

estrutura e agência, ao passo que a própria disposição interna revela a agência dos 

indivíduos e possibilita a transformação social. Enquanto, como ressalta Lima Neto 

 
56 No original: “Cualquier acción, ya sea la instrumental y reflexiva vertida sobre sus entornos externos, 
se encarna en un horizonte de significado (un entorno interno) en relación al cual no puede ser ni 
instrumental ni reflexiva. Toda institución, independientemente de su naturaleza técnica, coercitiva o 
aparentemente impersonal, sólo puede ser efectiva si se relaciona con los asideros simbólicos estabelecidos 
que hacen posible su realización y una audiencia que la “lee”, de un modo técnico, coercitivo e impersonal. 
Por esta razón, todo subsistema especializado de la sociología debe tener una dimensión cultural; de lo 
contrario, los trabajos relativos a los ámbitos de la acción y a los ámbitos institucionales nunca se 
entenderán por completo” (Alexander, 2000, p. 31). 



 70 

(2020, p. 4), o culturalismo busca explicar as singularidades da cultura política a partir da 

estrutura cultural, ou seja, considerando que as instituições reproduzem códigos culturais 

que guiam estilos de vida, de pensar e de agir; e o institucionalismo busca explicar como 

as instituições e as relações de poder produzem o mesmo Ethos, a sociologia cultural é a 

análise da construção social dos significados, os quais são associados aos fenômenos 

históricos. A sociologia cultural busca “interpretar significados coletivos traçando a 

textura moral e os padrões emocionais pelos quais os indivíduos e grupos são por ela 

influenciados”, de modo que a cultura é entendida como uma dimensão.  Ela não é um 

“objeto a ser estudado como uma variável dependente, mas algo constitutivo de toda e 

qualquer relação social” (Lima Neto, 2018b, p. 347-348). 

Apesar da frequente contraposição entre as abordagens institucionalistas e 

culturalistas, há uma evidente interdependência entre a cultura e as instituições na 

composição de um regime democrático. Dahl (2015) ressalta o papel das crenças na 

participação política e no funcionamento dos regimes, ao defender que as crenças dos 

ativistas políticos é um fator importante do efeito das sequências históricas ou das 

clivagens subculturais na “sustentação de um tipo ou outro de regime” (p. 127). As 

crenças “influenciam as ações coletivas” e, por conseguinte, a “estrutura e o 

funcionamento de instituições e sistemas”. O autor argumenta que a estabilidade de uma 

poliarquia demanda “uma crença muito mais difundida na desejabilidade geral do 

sistema” do que a estabilidade de um regime hegemônico (Dahl, 2015, p. 127-128). Como 

exemplo de crenças, ele destaca, por exemplo, (i) a crença na legitimidade das instituições 

democráticas, (ii) a crença na eficácia do regime na solução de problemas críticos57 e (iii) 

a confiança mútua. 

Seja como “hábitos do coração” (Tocqueville)58 ou como “sistema de crenças”, é 

inegável a importância de uma cultura democrática para a consolidação e manutenção de 

uma democracia. Marco nos estudos dos sistemas democráticos para além das instituições 

políticas ou condições sociais, o livro The Civic Culture (Almond e Verba, 1989), analisa 

 
57 As crenças sobre a eficácia do regime são influenciadas pela performance do governo e também pela 
percepção da performance de diferentes regimes, de modo que elas podem “reforçar, enfraquecer ou alterar 
as crenças dominantes sobre autoridade”. O fracasso do governo em tratar os problemas colocados como 
críticos pode afetar a confiança “no sistema” e estimular a alienação e o radicalismo políticos (Dahl, 2015, 
p. 142-146). 
58 Aristóteles, em Ética a Nicômano, já ressaltava a relação da política com os hábitos. Segundo Aristóteles 
haveria três tipos de vida: a vida dos gozos, em que a felicidade é associada às paixões; a vida 
contemplativa, em que a felicidade é associada à razão; e a vida política, em que a felicidade é associada à 
honra ou à virtude do indivíduo. A virtude seria de duas espécies: a intelectual, produzida pelo ensino; e a 
moral, resultante do hábito. A vida política teria como fim, em suma, a promoção de hábitos que suscitassem 
ações virtuosas – ações aprazíveis em si mesmas, boas e nobres (Aristóteles, 1991). 



 71 

as atitudes em diferentes sistemas democráticos como forma de identificar as 

propriedades da cultura democrática. Almond e Verba ressaltam que a participação 

política requer, para além das instituições formais da democracia, tais como o voto 

universal e os partidos políticos, uma cultura política consistente com os valores 

democráticos. 

  
"As grandes ideias da democracia – as liberdades e as dignidades do indivíduo, o princípio 
do governo pelo consentimento dos governados – são elevadas e inspiradoras [...] Mas os 
princípios de funcionamento da política democrática e sua cultura cívica – as maneiras 
pelas quais as elites políticas tomam decisões, suas normas e atitudes, bem como as normas 
e atitudes dos cidadãos comuns, sua relação com o governo e com seus concidadãos – são 
componentes culturais mais sutis. Eles têm propriedades mais difusas de sistemas de 
crenças ou de códigos de relações pessoais" (Almond e Verba, 1989, p. 3-4, tradução 
livre).59 
  

Para além de elementos racionais e institucionais, Almond e Verba realçam a 

necessidade de se analisar as emoções e as atitudes quanto à democracia. A cultura 

política engloba um conjunto de orientações, de atitudes em relação ao sistema político e 

ao papel do indivíduo no sistema ou, em outras palavras, a cultura política pode ser 

compreendida e observada como e a partir de padrões de orientações compartilhados por 

indivíduos. Seguindo os tipos de orientação política definidos por Parsons e Shils (1951), 

a cultura política refere-se à internalização do sistema político no que tange às orientações 

(i) cognitivas, ou seja, o conhecimento sobre e a crença no sistema político e o papel do 

indivíduo; (ii) afetivas, ou seja, os sentimentos e emoções envoltos pelo sistema político, 

e (iii) valorativas, isto é, os julgamentos e opiniões sobre o sistema político (Almond e 

Verba, 1989).60 

 
59 No original: “The great ideas of democracy – the freedoms and dignities of the individual, the principle 
of government by consent of the governed – are elevating and inspiring […] But the working principles of 
the democratic polity and its civic culture – the ways in which the political elites make decicions, their 
norms and attitudes, as well as the norms and attitudes of the ordinary citizen, his relation to government 
and to his fellow citizens – are subtler cultural components. They have the more diffuse properties of belief 
systems or of codes of personal relations” (Almond e Verba, 1989, p. 3-4). 
60  Almond e Verba (1989) desenvolvem uma tipologia de três tipos de cultura política a partir da frequência 
dos diferentes tipos de orientações em relação ao sistema político em geral, às estruturas e processos 
políticos e administrativos (inputs e outputs) e ao próprio sujeito como ator político: (i) cultura política 
paroquial; (ii) cultura política de sujeição; e (iii) cultura política participativa. A cultura política paroquial 
corresponde a sociedades em que papeis políticos especializados não existem ou são mínimos; o líder ou 
chefe tem papel político-econômico-religioso difuso e há baixa ou nula expectativa de mudança iniciada 
pelo sistema político: não se espera nada do sistema político A cultura política de sujeição corresponde a 
sociedades em que os membros da sociedade têm consciência da autoridade governamental especializada, 
têm orientações afetivas e normativas em relação ao sistema, mas a relação do indivíduo em relação ao 
sistema é essencialmente passiva. A cultura política participativa corresponde a sociedades em que os 
membros da sociedade têm orientações explícitas ao sistema político como um todo, aos inputs e outputs 
do sistema, e têm orientações em direção ao papel ativo do sujeito em relação ao sistema. 



 72 

No desenrolar do debate sobre a cultura política e a consolidação democrática,61 

Inglehart e Welzel retornam à dimensão cultural. Em Modernization, Cultural Change 

and Democracy (2005), os autores demonstram o impacto da modernização nas mudanças 

culturais, particularmente quanto a uma maior autonomia dos indivíduos, igualdade de 

gênero e a emergência de instituições democráticas. 

No contexto mais amplo apresentado, gostaríamos de destacar, em consonância 

com a sociologia cultural, que o conteúdo de uma cultura está intimamente ligado à forma 

como uma sociedade é organizada (Alexander, 2000). Existe uma inter-relação próxima 

entre os aspectos sociais, políticos, econômicos e culturais. Especificamente nesta tese, 

argumenta-se que o aumento da diferenciação e da integração promove ideias igualitárias 

e valores individualistas. Em contrapartida, a presença de valores individualistas e ideais 

igualitários também contribui para a formação de uma sociedade mais diferenciada, 

descrita como uma sociedade singularista. 

 

3.1. A cultura política no Brasil 
 

Faremos a partir de agora, no presente capítulo, uma breve digressão histórica com 

o intuito de mostrar o cenário social, político, econômico e cultural brasileiro e os valores 

ressaltados por autores que buscaram compreender a formação social brasileira. Veremos, 

a partir desses autores, a existência de um processo de individualização circunscrito a 

uma estrutura hierárquica e centralizadora e a um modo de pensar historicamente 

autoritário. O objetivo é também mostrar as dificuldades ou freios existentes no Brasil 

para o processo de individualização, argumentando que, embora o aumento da 

diferenciação e integração tenha ocorrido desde o século XX, e ele favoreça a ascensão 

de valores individualistas, houve no país uma série de dificuldades para a sua emergência.  

Serão examinados momentos históricos de valorização do indivíduo, influenciados 

pelo Iluminismo e pelas ideias liberais, que ganharam destaque na Europa do século 

XVIII. No entanto, esses momentos coexistiram com uma estrutura centralizadora e 

patrimonialista, resultando no que Santos (1978) denominou como “desvirtuamento do 

pensamento liberal”. Essa dinâmica perdura ao longo do tempo, exemplificada pelo 

pensamento de Rui Barbosa, que, mesmo promovendo ideias liberais, se desenvolveu em 

 
61 Diversos autores apresentaram críticas ao estudo de Almond e Verba. Dentre eles, Pateman (1980) 
destaca a falta de explicação quanto à formação de um self democrático. 



 73 

paralelo a uma estrutura centralizadora e corporativista do Estado Nacional, culminando 

no Estado Novo em 1937 (Vianna, 1999). 

Demonstraremos que, embora o pensamento liberal e a construção de uma 

sociedade civil organizada tenham enfrentado um percurso tortuoso no Brasil, marcado 

por um contexto histórico autoritário, hierárquico, centralizador e clientelista (Santos, 

1978; Mattos, 1987; Mello, 2004; Carvalho, 2008; Holanda, 2019; Faoro, 2018; 

Schwartzman, 2007), uma sociedade civil mais autônoma começou a emergir no século 

XX. Esse processo se deu em um contexto de avanço da democratização interna, ascensão 

de valores culturais alinhados a processos externos, globalização dos mercados, do capital 

e do trabalho, bem como pela despadronização e radicalização da individualização 

(Martuccelli, 2010a). 

O ambiente de democratização no Brasil significou passos em direção ao 

desenvolvimento da sociedade civil, avanço dos direitos individuais, de liberdade, de 

diferenciação da participação mais autônoma, em um contexto histórico de quadro tutelar 

e corporativista. A sociedade brasileira, marcada por uma consciência mais dependente 

das autoridades, começa a expressar cada vez mais uma consciência mais autônoma e 

individual. Não estamos a dizer que valores autoritários não existam mais no Brasil (cf. 

Schwarcz, 2019) mas sim que há um avanço de valores como autonomia, independência 

e singularidade, ligados ao avanço da individualização. Nossa hipótese é que a expansão 

e intensificação de tais valores ajudam a explicar a recente aparição de coletivos, objeto 

central desta tese. Nossa aposta é que aí podemos encontrar subsídios compreensivos 

importantes para dar uma resposta à seguinte pergunta: por qual razão, em determinado 

momento histórico, mobilizações políticas, no Brasil, resolvem se autodenominar 

coletivos? Não estamos negando a influência das mudanças culturais externas62, mas 

também não estamos acreditando numa importação simplista e ingênua. O que estamos a 

defender é que há um processo de individualização associado a um conjunto de fatores 

estruturais e morfológicos e, ao mesmo tempo, a um conjunto de valores e representações 

do sujeito e do indivíduo, os quais são expressos nos coletivos.  

Antes de avançarmos, é preciso dizer que neste capítulo não buscamos esgotar o 

tema do pensamento social brasileiro. Reconhecemos as críticas contemporâneas 

significativas dirigidas aos autores aqui discutidos, mas essas críticas não diminuem a 

relevância de suas contribuições para a compreensão dos desafios que a sociedade 

 
62 Como argumenta Le Bart, a globalização econômica e cultural contribuiu com a universalização da 
individualização (Le Bart, 2010, p. 33).  



 74 

brasileira enfrentou em seu processo de individualização. Argumentamos que, apesar do 

aumento da diferenciação e integração social a partir do século XX, que favoreceu a 

valorização de ideais individualistas, o país encontrou uma série de barreiras para a 

emergência desses valores. Os autores analisados oferecem importantes insights sobre 

essas dificuldades. Ressaltamos a importância do debate contemporâneo sobre os 

coletivos como reflexo de uma sociedade que, mesmo com diversos entraves, passou por 

um processo de individualização. 

 

3.1.1. As particularidades do pensamento liberal no Brasil 
 

A baixa autonomia política no Brasil é uma característica histórica que remonta ao 

Império, como bem demonstrou Faoro (2018). Em “Os Donos do Poder”, o autor ressalta 

a tradição centralizadora no Brasil, sua herança patrimonialista e burocrática portuguesa. 

Percorrendo o período colonial até a Revolução de 1930, o estamento burocrático, 

segundo Faoro (2018), controlou a sociedade e impediu sua auto-organização, criando 

obstáculos objetivos para o desenvolvimento de um Estado racional liberal-democrático. 

 Santos argumenta que, apesar do período da segunda metade do século XVIII ser 

marcado por revoltas com teor liberal, tais como a Inconfidência Mineira (1789) e a 

Conjuração Baiana (1798),63 a maioria dos que lutavam pela Independência, a exemplo 

José Bonifácio, buscava mais liberalizar Portugal do que separar o Brasil, tornado Reino 

Unido ao de Portugal em 1820. Tais atores viam no elo com Portugal um caminho de 

estabilidade política e econômica (Santos, 1978, p. 75-7). O movimento brasileiro, 

diferentemente dos movimentos na América espanhola, que reivindicavam a liberdade da 

Espanha, a abolição da escravidão e a constituição de Repúblicas, acabou por se restringir 

à luta pela autonomia política e econômica em relação ao poder colonial. Santos 

argumenta que “o Brasil não pretendia tornar-se uma república nem, tão pouco, intentava 

construir uma sociedade rousseauniana com base na premissa de que todos os homens 

 
63 Nesse período, parte da elite intelectual e política brasileira estava em contato com ideias liberais em 
cena na Europa. Como já observamos, na Inglaterra, desde o início do século XVII, ocorria um processo 
de perda de legitimidade e contestação ao absolutismo e a ascensão de conceitos como delegação e 
representação. Na França, a oposição ao absolutismo era fortemente baseada nas ideias de Rousseau. No 
final do século XVIII, nesse borbulhar de novas ideias, as populações das colônias latino-americanas se 
contagiavam com novas alternativas. Uma alternativa ao colonialismo era o liberalismo, representando “a 
liberdade, o progresso, a modernização e a civilização”. Buscar alcançar a independência política em termos 
liberais “significava estabelecer uma agenda de metas políticas e econômicas”: além da busca pela 
autonomia política, implicava uma “profunda mudança no relacionamento entre os fundamentos do poder 
político e o funcionamento da sociedade civil” (Santos, 1978, p. 71-5). 



 75 

são política e socialmente iguais” (1978, p. 78). A questão à época centrava-se no conflito 

entre o centralismo da Corte e o autogoverno provincial. Na disputa pelo que viria a 

constituir a monarquia brasileira, vence o pacto constitucional sobre o pacto liberal, 

recebendo apoio da maioria da elite brasileira e estabelecendo a centralização do poder 

Imperial (Mello, 2004, p. 12-3). 

Ainda segundo Santos (1978), um exemplo do desvirtuamento do pensamento 

liberal no Brasil é a não abolição da escravatura. As respostas liberais não eram totalmente 

coincidentes com os interesses da elite econômica brasileira, o que acabou por gerar uma 

concepção liberal contrária à escravidão. O que se viu no Brasil, contrariamente aos 

desejos dos liberais radicais que reivindicavam o fim da escravidão, foi a ideia de que “o 

governo deveria proteger os direitos de propriedade, inclusive a posse de escravos” 

(Santos, 1978, p. 80). Os atributos de liberdade e propriedade existiam de modo articulado 

seguindo uma lógica em que a propriedade fundava a liberdade (Mattos, 1987, p. 115-6). 

Essa lógica servia à aristocracia na determinação da posição e papel de cada indivíduo.  

Um outro desvirtuamento, destacado por Santos, foi o não republicanismo. A 

agenda liberal foi reinterpretada de maneira que, ao invés de federalismo, autonomia das 

províncias e descentralização, a elite política estabeleceu como meta a unidade política 

nacional como forma de impedir a fragmentação nacional. A reinterpretação da agenda 

liberal era que para se ter um Estado liberal era necessário um Estado nacional (Santos, 

1978, p. 81). 

O período da Regência (1831-1840) configura-se como o período auge dos 

movimentos de autonomia das províncias. Carvalho (2008), em A construção da ordem, 

recorre à análise da elite política para explicar por que, mesmo vivendo períodos de 

instabilidade, o Brasil não sofreu a fragmentação observada nas ex-colônias espanholas. 

Para o autor, formou-se no Brasil uma elite política caracterizada pela homogeneidade 

ideológica. Essa homogeneização ocorria sobretudo pela socialização da elite, por via da 

educação, ocupação e da carreira política.64 O Estado era o maior empregador da elite que 

ele próprio formava, acentuando os laços entre a elite política e a burocracia do Estado 

 
64 Papel relevante foi o dos juristas, por exemplo, no projeto de construção política, sobretudo os de tradição 
romana. Os juristas detinham a capacidade para produzir o poder necessário, justificar o poder real, 
contribuindo com “a montagem do arcabouço legal dos novos Estados”. Eles receberam formação jurídica 
em Coimbra e tornaram-se, em grande maioria, “parte do funcionalismo público, sobretudo da magistratura 
e do Exército” (Carvalho, 2008, p. 36-37). 



 76 

(Carvalho, 2008, p. 98).65 Mattos (1987) destaca a força social dos saquaremas66 na 

construção do Estado Imperial, os quais exerciam uma direção intelectual e moral por 

meio da ação estatal.67  

O que vemos, nesse período, é a fragmentação do pensamento liberal no Brasil e a 

incapacidade dos movimentos liberais de unir os propósitos e forças; a atuação da elite 

conservadora como dirigentes da construção do Estado Imperial; a prevalência dos 

interesses imediatos e particulares dos grupos locais; e a homogeneização e o controle 

monopolístico sobre a modelagem da visão de mundo – características próprias de 

sociedades mais estáticas, com menor mobilidade e diferenciação (Mannheim, 1954). 

 

3.1.2. O personalismo, as relações hierárquicas e a centralização do poder 
 

Os estreitos laços entre a elite política e o Estado no Brasil exemplificam a relação 

entre o público e o privado no país. Além disso, destacam outra característica apontada 

por Buarque de Holanda como distintiva da sociedade brasileira: o personalismo. 

Baseando-se no conceito de patrimonialismo de Weber, Holanda (2019), em Raízes do 

 
65 Em relação às ocupações, por exemplo, dados do Censo de 1872, demonstram a enorme inter-relação 
entre as elites formadas e as ocupações no Estado: “advogados, juízes, procuradores, padres, médicos, 
cirurgiões, professores, homens de letras, oficiais militares, altos funcionários públicos, além de parte 
reduzida dos capitalistas e proprietários” significavam 0,3% da população ativa ou 0,1% da população total. 
Desse número, “saiu em torno de 95% dos ministros, 90% dos deputados, 85% dos senadores, 100% dos 
conselheiros de Estado” (Carvalho, 2008, p. 98). 
66 Os saquaremas surgiram de um núcleo de políticos da província fluminense e tinham “como elementos 
norteadores os princípios de Ordem e Civilização”. Eles eram protegidos do Padre Cêa, que presidia o 
governo do Império e da Província do Rio de Janeiro e compreendiam a “alta burocracia imperial – 
senadores, magistrados, ministros e conselheiros de Estado, bispos, entre outros – quanto os proprietários 
rurais [...] professores, médicos, jornalistas, literatos e demais agentes não”. A denominação foi estendida 
aos adeptos do Partido Conservador (Mattos, 1987, p. 3-5). 
67 Em oposição aos saquaremas, tinha-se, à época, os denominados luzias. Os liberais mineiros derrotados 
em Santa Luzia ficaram sendo chamados por luzias. Houve diferentes denominações dadas aos liberais 
entre o final das Regências e o movimento praieiro em 1848, tendo após esse período a unificação ao termo 
luzia como equivalente de liberal (Mattos, 1987, p. 104-5). Contudo, vemos que os luzias não eram um 
grupo uniforme e coordenado. Como ressalta Mattos (1987), não houve uma coordenação entre todos os 
movimentos liberais ao longo do país, do Rio Grande do Sul à Pernambuco: “o interesse prevalecente entre 
os liberais àquela época de conduzir a política de modo a assegurar o predomínio de cada grupo em seu 
âmbito provincial, e que deveria expressar-se numa distribuição tendencialmente mais equilibrada do 
aparelho do Estado pelo território imperial. Observe-se, contudo, que esta unidade de propósito em torno 
de uma monarquia descentralizada – apresentada por seus defensores como o equivalente a democracia, e 
quase sempre assim reproduzida, de maneira acrítica, pela historiografia – não era suficiente para 
estabelecer uma unidade de ação, em termos da política geral do Império. E isto porque não apenas os 
liberais divergiam a respeito dos fundamentos e dos modos de agir em direção àquele propósito – como se 
manifestara, por exemplo, na tibieza dos praieiros por ocasião dos movimentos de 1842; mas também e 
sobretudo como decorrência da prevalência dos interesses mais imediatos e particulares dos grupos locais 
– como é possível constatar, por exemplo, na atitude dos liberais de Curitiba” (p. 105). 
 



 77 

Brasil, descreve o “homem cordial” como a personificação do personalismo brasileiro. 

Como discutido anteriormente, os saquaremas, uma elite conservadora que exerceu 

liderança política, intelectual e moral durante o governo Imperial, eram a mesma elite 

recrutada para compor o governo. Os discursos e as ideias desempenham um papel crucial 

na formação de uma sociedade. Os saquaremas foram eficazes ao monopolizar o discurso 

sobre a construção da ordem social, unindo-se como classe e estabelecendo uma 

hierarquia clara entre os diferentes elementos constitutivos da sociedade, cada qual 

ocupando seu devido lugar. Nessa estrutura, as relações pessoais desempenhavam um 

papel essencial. “A sociedade imprimia-se nos indivíduos que a compunham, 

distinguindo-os, hierarquizando-os e forçando-os a manter vínculos pessoais” (Carvalho, 

1987, p. 125). 

Holanda (2019) ressalta como elemento primordial da sociedade brasileira a 

cordialidade. O “homem cordial” é a pessoa que tece relações afetivas nos diversos 

espaços, transbordando as fronteiras do privado e invadindo o que seria uma esfera 

pública e impessoal. É justamente essa não dissociação do privado com o público, 

segundo Holanda, que impediria o desenvolvimento de uma democracia liberal no Brasil. 

O transbordamento do personalismo do “homem cordial” é, em Raízes do Brasil, a 

principal barreira para o desenvolvimento de um Estado moderno, abstrato e racional. A 

preponderância personalista contribui, segundo Holanda, com um sistema de prestância.  

Associado à falta de uma organização social autônoma, Holanda (2019) destaca o 

não questionamento ao poder. Em Portugal, em contraposição aos países de forte veia 

feudal, os mercadores enfrentaram menores barreiras, de modo que a burguesia mercantil 

“não precisou adotar um modo de agir e pensar absolutamente novo, ou instituir uma nova 

escala de valores, sobre os quais firmasse permanentemente seu predomínio” (p. 42). No 

lugar de uma ruptura e da criação de uma nova dinâmica social, a burguesia associou-se 

às antigas classes dirigentes, assimilando seus princípios, de modo que os elementos 

aristocráticos foram mantidos. A burguesia mercantil absorveu o gosto pelos títulos e 

honrarias, se deixando contagiar “pelo resplendor da existência palaciana” (Holanda, 

2019, p. 42). Em contraposição aos povos protestantes que tiveram uma forte tendência à 

racionalização da vida, Holanda argumenta que nas nações ibéricas os governos foram 

sempre o princípio unificador. No lugar de um espírito de organização espontânea, há um 

espírito centralizador do poder: “nelas predominou, incessantemente, o tipo de 

organização política artificialmente mantida por uma força exterior, que, nos tempos 



 78 

modernos, encontrou uma das suas formas características nas ditaduras militares” 

(Holanda, 2019, p. 43). 

A tendência à centralização sempre esteve presente na história brasileira. A 

centralização e o “afastamento da descentralização, do federalismo e de tudo que se possa 

relacionar sob o rótulo de Estado liberal”, segundo Santos (1978), foram racionalizados, 

explicados e justificados “de diversas maneiras, de acordo com as inclinações de cada 

analista”, contribuindo para a hegemonia do pensamento político autoritário no Brasil 

(Santos, 1978, p. 103). Destaca-se, dentre essas, a visão do autoritarismo instrumental. 

Contrariamente às linhas de pensamento que consideram o autoritarismo não como uma 

situação transitória, tais como os liberais doutrinários68, os autoritários instrumentais 

concebem o autoritarismo como um formato político transitório. O autoritarismo seria 

para eles a “maneira mais rápida” para se estabelecer uma sociedade liberal. 

Nessa linha de argumentação, encontra-se Oliveira Viana, para quem a sociedade 

brasileira era oligárquica, familista e autoritária. Para Viana (1999, p. 326-327), “o 

sentimento da "comunidade Nação”, o "complexo democrático do Estado Nacional" não 

se formou em nosso povo-massa, nem se poderia formar”. Faltava ao Brasil, argumenta 

Viana, uma consciência nacional, “um sentimento consciente e profundo da sua 

finalidade histórica, do seu destino como povo” (p. 328). A falta de uma consciência 

nacional contribuiu, segundo Viana, para o predomínio das facções, dos clãs. Em face à 

tendência separatista e à facção, o autor defende então a centralização como forma de 

criação da consciência coletiva e da solidariedade ampla: 

 
“Logicamente, devíamos ter sucumbido na desorganização, na desordem, na anarquia 
geral. No entanto, não sucumbimos. Da catástrofe inevitável o que nos salvou foi a 
instituição – no Centro, no Rio – de um Rei com o seu poder centrípeto e a sua autoridade 
carismática. Uma aristocracia de título, uma elite universitária, uma nobreza aburguesada 
levavam, como delegados deste Rei, pelas Províncias e pelos municípios o seu pensamento 
e supria – justamente pela sua condição – a carência da consciência nacional, que os 
centros locais, feudalizados, não podiam, é claro, ter” (Viana, 1999, p. 336, grifo nosso). 
 

Essa ênfase na centralização e na ordem teve enormes efeitos não somente na esfera 

política, mas também na esfera econômica, social e cultural do país. Schwartzman (2007) 

argumenta que a sociedade brasileira era caracterizada por um dualismo de poderes: de 

 
68 Os liberais doutrinários, destaca Santos (1978), são “as sucessivas facções de políticos e de analistas que, 
desde meados do século XIX, sustentaram a crença de que a reforma político-institucional no Brasil, como 
em qualquer lugar, seguir-se-ia naturalmente à formulação e execução de regras legais adequadas” (Id., p. 
97). 
 



 79 

um lado, um poder político centralizado e hierárquico, que não dependia de bases locais 

para se sustentar, apoiando-se na própria máquina administrativa governamental para se 

afirmar; de outro, um poder privado e autônomo difuso, que só adquiria expressão política 

quando cooptado pelo Estado, entrando em uma trajetória de conflito e derrota sempre 

que tentava se articular como força política autônoma e representativa de seus interesses 

(p. 179). Para o autor, a construção do Estado brasileiro, durante a transição para a 

modernidade, é marcada por uma “burocracia administrativa pesada” e uma sociedade 

civil “fraca e pouco articulada” (p. 11). 

 

3.1.3. A República, a ausência de povo e a “hipercentralização” 
 

O vazio institucional e a fragilidade da comunidade política e do sistema 

democrático estiveram no nascimento da República brasileira. O percurso da democracia 

liberal no Brasil foi difícil e tortuoso, notável no início da República, marcada pela 

“ausência de povo”, como ressalta Lessa (2001). A “confusa infância republicana” teve 

como heranças do Império a “hipercentralização político-administrativa”; o “controle da 

dinâmica legislativa e regulação da competição política via legislação eleitoral”; o 

“padrão estável de exclusão do demos”; e o “rígido controle sobre a formação de atores 

políticos coletivos” (Lessa, 2001, p. 11-19). Na Primeira República, conforme aponta 

Werneck Vianna (1999), observa-se um liberalismo excludente e privilegiador, 

caracterizado por uma defesa da propriedade latifundiária e do mandonismo local, 

mantendo as classes subalternas e a burguesia industrial à margem da política do Estado 

(p. 102). Nesse contexto, Schwartzman destaca uma política marcada pelo clientelismo e 

pelo favoritismo pessoal: 
 

“A política cartorial e clientelística deve ser vista, assim, como uma resposta de uma 
administração centralizada de base patrimonialista a uma demanda crescente de 
participação por parte de grupos antes excluídos dos benefícios do poder. Ao cooptar, o 
centro se enfraquece, mas ao mesmo tempo tira a autonomia e independência dos 
cooptados, que de constituintes se transformam em clientes. A conseqüência é a formação 
de um sistema político pesado, irracional em suas decisões, que se torna presa de uma teia 
cada vez maior e mais complexa de compromissos e acomodações, até o ponto de ruptura. 
O Estado patrimonialista, clientelista, acomodador, é visto como uma reminiscência do 
passado, do tradicional, do conservador, e a necessidade de sua substituição por um novo 
tipo de ordenamento jurídico-político se impõe.” (Schwartzman, 2007, p. 261, grifo nosso). 
 

Da perspectiva político-institucional, a Carta de 1891 é uma ruptura com o Império 

ao inspirar uma democracia representativa. Contudo, no plano da realidade, o que se 



 80 

observa na Primeira República é a permanência da “supremacia do Executivo sobre o 

Legislativo” e a “prevalência da ordem patrimonial sobre a racional-legal” (Vianna, 2001, 

p. 112). Apesar da distância entre o plano da legalidade e o plano da realidade, este último 

marcado pela dominação patrimonial das oligarquias, a Carta de 1891, inspirada no 

republicanismo liberal estadunidense, influiu sobre as classes emergentes que buscavam 

ampliar a participação política:  
 

“O cenário republicano se enriquece com a presença de novos personagens sociais, muito 
particularmente com o movimento sindical e operário, os empresários, a nova classe média 
das profissões liberais e da administração pública e a intelligentsia. Os militares, presença 
fundamental na hora inaugural da República, e que haviam sido postos em segundo plano 
no contexto de afirmação da hegemonia paulista, iniciado com as eleições de Prudente de 
Moraes (1894) e de Campos Sales (1898), encontrarão o seu novo momento de 
protagonismo quando da entrada desses novos personagens sociais na vida republicana. 
Contra uma República instituída de forma oligárquica, embora sob forte tensão com o 
padrão universalista que fixara o seu modelo institucional na Carta de 1891, surgem e se 
manifestam, desde a primeira década do século, as demandas pelo alargamento do pacto 
republicano, que vão amadurecer ao longo da década de 20” (Vianna, 2001, p. 112-3).  

 

Apesar do aumento das demandas por participação política e a ebulição político-

cultural na década de 20, com destaque para o pensamento liberal de Rui Barbosa, o 

liberalismo político no Brasil foi moldado pelas “necessidades do sistema agrário-

exportador para montar um Estado Nacional” (Vianna, 1999, p. 117). A autonomização 

do Estado “se efetivou por fora dos postulados liberais, recorrendo à ideologia 

corporativa, como se tornou evidente no decreto sobre sindicalização – n 19.770 de 

1931”, se manifestando como um “Estado de compromisso” (Vianna, 1999, p. 117). 

Como parte da trajetória tortuosa da democracia brasileira, o Estado Novo “nasce de um 

golpe de Estado desferido pelos próprios dirigentes do regime inaugurado com a 

Revolução de 1930”, se opondo aos ideais liberais defendidos pela Aliança Liberal 

(Vianna, 2001, p. 111):  
 

“A Revolução de 30 logo se afastará dos princípios que a animaram, alinhando-se às 
concepções corporativas em voga em alguns países europeus, principalmente na Itália 
fascista, e também influentes na hierarquia da Igreja Católica [...] A Revolução de 30 
refunda a República, impondo o predomínio da União sobre a federação, das 
corporações sobre os indivíduos e a precedência do Estado sobre a sociedade civil” 
(Vianna, 2001, p. 114, grifo nosso). 
 

Tem-se então no Estado Novo uma cultura estatista e a centralidade do 

corporativismo em sua estruturação, que afetará inclusive o movimento sindical.  O 

sindicalismo corporativista funcionou como “freios inibidores” à “radicalização operária 



 81 

da época da Aliança Nacional Libertadora” (Vianna, 1999, p. 126). A forma corporativa 

de Estado se mostra um “instrumento burguês de realização do industrialismo a partir da 

compulsão do Estado”, ao produzir a hegemonia dos interesses dos empresários no 

interior do aparato corporativo estatal (Vianna, 1999, p. 119; 2001, p. 127). 

Vale destacar que a Carta de 1937, de autoria de Francisco de Campos, expressa a 

modernização autoritária do capitalismo brasileiro e privilegia a “representação funcional 

em detrimento da representação política” (Vianna e Burgos, 2002, p. 385-386). 

Posteriormente, com o retorno da democracia, observa-se a coexistência da representação 

política com a representação funcional. A Carta de 1988, marco institucional da 

democracia brasileira, ao invés de erradicar as formas de representação funcional, “lhes 

concede um novo e afirmativo papel ao entendê-las, tacitamente, como parte integrante 

dos mecanismos da democracia participativa”. O que se observa, segundo Vianna e 

Burgos (2002), é a representação funcional como “elemento de continuidade na formação 

da cidadania” e uma “parceria institucional” entre a representação funcional e a 

representação política (p. 384-385).69 Para os autores, a adoção de complementação da 

representação política com a representação funcional foi uma alternativa frente ao 

contexto histórico de uma sociedade de massas que “não conheceu, em condições de 

autonomia e de liberdade, a associação civil e política” (Vianna e Burgos, 2002, p. 483). 

 

3.1.4. Cultura cívica atrofiada e a baixa autonomia da sociedade civil 
 

Como vimos, a trajetória da democracia no Brasil foi tortuosa com efeitos sobre a 

sociedade civil fraca e pouco articulada (Schwartzman, 2007). A desigualdade na 

participação política pode ser observada historicamente na desigualdade ao direito ao 

voto. Até início do século XIX, a renda e a propriedade foram elementos de discriminação 

à participação eleitoral em diversos países do mundo. No Brasil, não foi diferente. Como 

ressalta Nicolau (2002),  
 

“Até 1880 as eleições para o Senado, para a Câmara dos Deputados e para as Assembleias 
Provinciais eram feitas indiretamente (em dois graus, como se dizia na época): os votantes 
(primeiro grau) escolhiam os eleitores (segundo grau) que por sua vez elegiam os ocupantes 
dos cargos públicos. Os votantes elegiam diretamente seus representantes (vereadores e 

 
69 Como ressaltam o Vianna e Burgos (2002), “é dessa renovação que deriva a mudança de sentido da 
representação funcional, dimensão historicamente estratégica no processo de modernização do país, que se 
desloca da órbita do Estado, onde cumpria, desde os anos 30, o papel passivo de correia de transmissão da 
soberania da nação, para se tornar, ao lado da representação política, um lugar de exercício ativo da 
soberania popular” (p. 387). 



 82 

juízes de paz) nos pleitos locais. Durante todo o Império o direito de voto foi condicionado 
à obtenção de uma determinada renda anual. A Constituição de 1824 definiu que para ser 
votante era necessário ter uma renda líquida anual de 100 mil réis por bem de raiz, comércio 
e emprego. Para ser eleitor exigia-se uma renda anual de 200 mil réis” (Nicolau, 2002, p. 
256). 

  

Em 1872, por exemplo, o número de eleitores representava apenas 9% da população 

(Schwartzman, 2007, p. 174). A eliminação das exigências de renda e propriedade ao 

direito de voto se deu em 1889, como uma das primeiras medidas do governo republicano, 

contudo, mantinha-se a discriminação econômica-social por meio das mesas eleitorais ou 

juntas de qualificação, as quais eram responsáveis por definir quem poderia votar. 

Estavam isentos de comprovar a renda a elite social composta de “oficiais militares, 

clérigos de ordens sacras, professores e diretores de escola, e os que tinham diploma 

superior ou secundário” (Nicolau, 2002, p. 257-259). 

Um elemento de exclusão ao direito ao voto era a exigência de assinatura na cédula 

eleitoral até 1842 e a exigência de saber ler e escrever a partir de 1882, com a Lei Saraiva 

de 1881. A magnitude de tal exclusão pode ser compreendida ao observamos o número 

de analfabetos na população brasileira: 84,2% de analfabetos em 1872 e 85,2% em 1890. 

Ao longo do século 20, o percentual de analfabetos diminuiu, mas ainda constituiu uma 

parcela significante, sendo até 1950 metade da população brasileira adulta.70 Somente em 

1985, os analfabetos tiveram direito de voto no Brasil, configurando o Brasil como o 

último país a eliminar a proibição de votos para analfabetos. Um outro exemplo do caráter 

oligárquico da participação política no Brasil é a exclusão do direito ao voto dos 

moradores de rua até 1946 e dos praças de pré até 1985 (Nicolau, 2002, p. 266; 293).71 

Para além da participação eleitoral, a cultura cívica “atrofiada” (Carvalho, 2002) 

pode ser vista na baixa autonomia da sociedade civil. As organizações sindicais e 

estudantis ganham importância política ao longo do século XX, mas sofrem limitações, 

particularmente, pela falta de autonomia. Weffort (2003) destaca que, 
 

“as organizações sindicais [...] dependem durante todo o período [getulismo, janguismo, 
janismo] de um poder já constituído [...] A falta de autonomia das organizações sindicais é 
apenas um aspecto da dependência política das organizações populares em geral (inclusive 
as partidárias), em face do poder constituído no Estado ou das regras de jogo ditadas pelos 

 
70 Importante ressaltar que os censos de 1872 e 1890 calculavam o percentual de analfabetos sobre a 
população total. Somente a partir de 1900, os censos começaram a calcular o percentual de analfabetos 
sobre a população adulta (Nicolau, 2002, p. 262). 
71 Apesar da eliminação da exigência de uma renda mínima e/ou de propriedade ao direito ao voto [de jure], 
as desigualdades de renda e sociais ainda constituem barreiras ao direito do voto [de facto], seja em termos 
de condições para chegar ao local de votação, seja em termos da liberdade para se escolher o candidato.  



 83 

grupos no poder. Não se sabe de nenhum movimento popular de opinião (nacionalização 
do petróleo, carestia de vida etc.) que tenha conseguido manter uma posição de efetiva 
independência diante das políticas governamentais” (Weffort, 2003, p. 19). 
 

Essa dependência política das associações e o uso do voto são, segundo Weffort (2003), 

dois elementos de “incorporação das massas populares às estruturas políticas do 

capitalismo brasileiro em processo de desenvolvimento por meio da industrialização e da 

urbanização” (p. 20) relacionados a duas características que marcam a cultura política 

brasileira: o populismo e o nacionalismo. Para Weffort, a democracia brasileira é “uma 

democracia em que é preciso “cortejar as massas” (2003, p. 21).72 O populismo e o 

nacionalismo, segundo o autor, tiveram efeito sobre as manifestações e associações 

políticas. O populismo pode ser visto como consequência de desagregação das relações 

do coronelismo, no qual os trabalhadores têm uma perda de referência social e política.73 

O populismo, ainda segundo Weffort (2003), representa um poderoso mecanismo de 

incorporação das massas e uma das principais “formas de imobilização política no 

período democrático” (p. 23). A baixa autonomia da sociedade civil se estende do período 

oligárquico da Primeira República até o século XX:  

 
“no período oligárquico as massas encontram-se distanciadas de qualquer possibilidade de 
participação real [...] No período posterior – seja durante a ditadura de Vargas, seja durante 
a etapa democrática (1945-1964) – sua participação ocorrerá sempre sob a tutela de 
representantes de alguns dentre os grupos dominantes” (Weffort, 2003, p. 75-76, grifo 
nosso).  
 

3.1.5. A solidificação da sociedade civil brasileira 
 

Ao longo do século XX, a sociedade civil brasileira começou a se consolidar, apesar 

de enfrentar inúmeros desafios estruturais e políticos. Como ressalta Werneck Vianna,  

 
“Na passagem dos anos 10 para os anos 20, com as grandes greves operárias de 1917, 1918 
e 1919, inicia-se uma inédita eclosão de movimentos sociais, culturais e militares, já 

 
72 Weffort destaca que “a primeira forma de manifestação populista de massas” foi o queremismo, 
“designação do slogan (“nós queremos Getúlio) do movimento de opinião organizado por Vargas no fim 
da ditadura” (2003, p. 47). 
73 Weffort ressalta que o populismo se consolida na América Latina a partir de 1930, com a dissolução das 
estruturas oligárquicas e intensificação do processo de urbanização. Apesar de se assemelhar com o 
coronelismo no que tange à “identificação pessoal na relação entre o chefe e a base”, o populismo e o 
coronelismo estão inseridos em realidades sociais distintas. Enquanto o coronelismo era dominante nas 
áreas rurais e nos pequenos municípios, com forte vínculo com a estrutura de poder agrário, o populismo é 
“um fenômeno político muito mais amplo na sociedade brasileira urbanizada e em transformação sob o 
impacto do desenvolvimento industrial” (Weffort, 2003, p. 28). Sobre o coronelismo ver Leal (2012). 
 



 84 

apontando para as dificuldades de reprodução da República Oligárquica. Tal ebulição 
política e cultural atinge o seu ápice com a rebelião tenentista de 1922 – radicalizada, um 
pouco mais tarde, pela Coluna Prestes –, ano também da Semana de Arte Moderna, 
expressão crítica aos padrões estéticos-culturais da Primeira República, e, por fim, do 
nascimento do Centro Dom Vital, organização da intelectualidade católica, criada com a 
finalidade de renovar a ação apostólica da Igreja na nova sociedade civil brasileira. São 
anos, pois, de grande fermentação social, política e cultural, em que a intelligentsia inicia 
um movimento inédito da “ida ao Brasil e ao seu povo” (Vianna, 2001, p. 113). 
 

Valladares (2005) enfatiza a influência significativa da Igreja progressista francesa 

e do pensamento comunitário promovido por organismos internacionais, como a ONU, a 

UNESCO e a OEA, nas transformações ocorridas nas favelas do Rio de Janeiro no final 

da década de 1940. A Cruzada de São Sebastião, por exemplo, desempenhou um papel 

crucial ao atuar como intermediária entre o Estado burocrático e a população local. Seu 

objetivo era mitigar a prática clientelista comum entre deputados e conselheiros 

municipais que, historicamente, viam as favelas como currais eleitorais (Valladares, 

2005, p. 85). Esta iniciativa visava promover uma cidadania mais ativa e uma governança 

que priorizasse os interesses coletivos, em vez de perpetuar as dinâmicas de poder 

tradicionais. Na iniciativa, a ação de intermediário deveria correr em paralelo ao processo 

de autodesenvolvimento da comunidade local e do desenvolvimento de sua própria 

capacidade de negociação. A Cruzada São Sebastião, ressalta Valladares (2005), ao 

reconhecer e promover os moradores das favelas ao estatuto de comunidade e à “sujeito 

político potencialmente autônomo”, significou uma nova representação política da favela 

(p. 77). 

Contrariando o ambiente descrito por Buarque (2009) como infértil para o “espírito 

de organização espontânea”, ao longo do século XX, e especialmente a partir da década 

de 1970, emergiram novas formas de mobilizações políticas. A ascensão de movimentos 

populares e organizações de base (grassroots organizations) “em torno de significados 

múltiplos: defesa comunitária ou cultural (religiosa, de gênero, étnica, ambiental, de 

direitos humanos etc.)” (Scherer-Warren, 1993, p. 115) se contrapunham à cultura do 

autoritarismo: 

 
“No Brasil, as noções de movimento popular ou social passaram a ser comumente utilizadas 
para denominar as ações coletivas desenvolvidas por organizações populares localizadas e 
específicas, com alcance limitado de sua ação política (por exemplo, associações de bairro, 
movimento de mulheres, organizações de defesa ambiental etc.). Estas organizações que 
proliferaram da década de 1970 aos meados da década de 1980 tiveram sua relevância 
política durante o regime autoritário, pois eram o espaço de expressão política possível para 
novos atores sociais. Questões do cotidiano transformam-se em demandas políticas e em 



 85 

instrumento de defesa dos direitos de cidadania ou de contestação do autoritarismo” 
(Scherer-Warren, 1993, p. 115). 
 

Com a redemocratização e a Constituição de 1988, vemos uma sociedade civil mais 

organizada e diversificada. No final do século XX, temos a emergência das ONGs (Lima 

Neto, 2013) e de organizações em rede (network organizations) ou “redes de 

movimentos”74 (Scherer-Warren, 1993, p. 9), em consonância com os movimentos 

altermundialistas, já destacados no capítulo 1 da presente tese.  

A pluralização institucional e a proliferação de formas de representação formal e 

informal (Avritzer, 2007; Lavalle e Vera, 2011) são acentuadas com o estabelecimento 

de referendos, plebiscitos, comitês participativos, ombudsman, observatórios cidadãos, 

comissões de vigilância, ouvidorias públicas, conselhos gestores de políticas públicas, 

orçamento participativo, entre outros (Lavalle e Vera, 2011; Avritzer, 2008; Lima Neto, 

2013). Como ressaltam Lavalle e Vera (2011),  

 

“no ano de 2001, existiam inúmeros conselhos municipais gestores de políticas pelo Brasil 
afora: de saúde (5426), assistência social (5178), direitos da criança e do adolescente 
(4036), educação (4072), no caso das áreas definidas como estratégicas pela Constituição, 
mas também em outras áreas como emprego e trabalho (1886); meio ambiente (1615) e 
turismo (1226) [...] Além dos conselhos em nível estadual e nacional, levantamentos 
exaustivos no nível local revelam que, no caso de municípios como São Paulo e Guarulhos, 
por exemplo, há mais de trinta conselhos em Operação (Tatagiba, 2010; Gurza Lavalle, 
Oliveira, Serafi m, Voigt, 2011). As conferências nacionais, com seus respectivos ciclos de 
conferências municipais, estaduais, livres e virtuais, também atingiram cifras expressivas: 
entre 1988 e 2009 foram realizadas oitenta, a maior parte das quais não mandatadas pelas 
regulações setoriais (Pogrebinschi, 2010). Por fim, a referência ao OP é, obviamente, 
inescapável, pela sua relevância simbólica e pela sua extraordinária difusão além das 
fronteiras nacionais (Oliveira, 2011). A contabilidade sobre o OP varia, mas entre 1995 e 
2005 foram registradas ao redor de duzentas experiências no país (Ribeiro e Grazia, 2003; 
Avritzer e Wampler, 2008; Cabannes, 2006). Os números da sua difusão, todavia, são mais 
avultados: no ano de 2006, registraram-se 1200 municípios latino-americanos com OP e, 
em 2008, 100 casos na Europa (Cabannes, 2006; Sintomer, Herzberg e Röcke, 2008). No 
Peru, o OP tornou-se mandatório e, em 2007, encontrava-se implementado em 532 
municipalidades (Hordijk, 2009)” (Lavalle e Vera, 2011, p. 120-121) 
 

 
74 Scherer-Warren (1993) ressalta que, na segunda metade da década de 1980 e década de 1990, 
organizações da sociedade civil “se reorientam e passam a participar de redes mais amplas de pressão e 
resistência”. A autora destaca como características comuns dessas redes de movimentos a “busca de 
articulação de atores e movimentos sociais e culturais; transnacionalidade; pluralismo organizacional e 
ideológico; atuação nos campos cultural e político” (p. 119). Como já ressaltamos, esses movimentos se 
inserem em contexto de contestação ao neoliberalismo, como o movimento zapatista em 1994 no México, 
o movimento altermundialista em 1999 em Seattle, e o Fórum Social Mundial (Perez e Silva Filho, 2017; 
Thibes et al., 2020; Pleyers e Bringel, 2015). Exemplos no Brasil incluem a Marcha das Margaridas e a 
Marcha Mundial das Mulheres em 2000, o Fórum Social Mundial em 2001, o Movimento Passe-Livre em 
2003, a Articulação dos Povos Indígenas do Brasil e o Fora do Eixo em 2005. 
 



 86 

É também, como destaca Ribeiro (2012), a partir da década de 1970 que ocorrem 

diversas transformações econômicas e sociais influenciando a dinâmica das 

desigualdades de oportunidades e nas tendências de mobilidade social. O rápido 

crescimento econômico e a considerável expansão da urbanização transformaram a 

estrutura de classes no Brasil, evidenciando-se nos elevados fluxos de mobilidade das 

classes sociais do meio rural para o urbano (Ribeiro, 2007). Além dessas transformações, 

Ribeiro (2012) destaca a expansão educacional e a consequente diminuição dos retornos 

educacionais como fatores importantes na redução das desigualdades de oportunidades 

entre 1973 e 2008 (p. 645).75 Mannheim (1954) destaca esse fenômeno como um dos 

elementos fundamentais para uma maior diferenciação. A frequência crescente de 

interações com o diferente e a velocidade com que essas interações ocorrem aumentam a 

probabilidade de o indivíduo se tornar consciente da divergência, da multiplicidade de 

formas de pensar e das mudanças em andamento. Esses fatores sociais incentivam um 

pensamento reflexivo, não apenas sobre os objetos, mas também sobre o próprio 

indivíduo e suas diversas percepções da realidade. 

O aumento da diferenciação na política, com novas mobilizações políticas ao longo 

do século XX, é ressaltado por Lavalle e Bueno (2011) quando discutem a “modernização 

da sociedade civil”. Segundo os autores, 

 
“houve uma modernização da sociedade civil, o que implica não uma tendência 
substitutiva, mas a ampliação das ecologias organizacionais locais pelo aumento de novos 
e mais recentes atores - como movimentos sociais e pastorais, no primeiro caso, e ONGs, 
órgãos de coordenação e fóruns, no segundo - ao lado de atores tradicionais, como 
associações de bairro, comitês de bairro, associações comunitárias e serviços sem fins 
lucrativos. A modernização implica que os atores tradicionais não são mais centrais nas 
sociedades civis examinadas, independentemente de seus números; eles são estáveis, 
diminuem ou aumentam na população de organizações civis” (Lavalle e Bueno, 2011, p. 
417). 
 

A diversificação funcional da sociedade civil possibilita diferentes papéis para 

atores novos e tradicionais76, numa dinâmica de coexistência e pluralidade. O que vemos, 

 
75 Como ressalta Ribeiro (2012), “nas décadas de 1960 e 1970 o Brasil se desenvolveu muito rápido e sua 
mão de obra era muito pouco qualificada, o que implicava um retorno excessivamente alto para 
qualificações educacionais de nível médio e superior. Com o tempo, a partir da década de 1980, houve uma 
expansão educacional que acabou por diminuir os retornos educacionais excessivos na medida em que 
contribuiu para aumentar a oferta de mão de obra qualificada” (p. 674). 
76 Como ressaltam os autores, “nenhum tipo de organização civil tradicional é central: as organizações sem 
fins lucrativos de serviços e as associações comunitárias e de bairro são menos importantes ou claramente 
periféricas. Entre os atores mais centrais, aqueles que pertencem à nova onda da sociedade civil - 
especialmente ONGs e órgãos de coordenação - tornaram-se o principal alvo do repertório de vínculos 
enviados pela maioria das outras organizações civis. Diferentemente de outros tipos de organização civil, 



 87 

particularmente, a partir do final do século XX, é uma diferenciação da sociedade civil 

brasileira, mais autônoma e organizada, expressando e, ao mesmo tempo, contribuindo 

com mudança de valores da sociedade brasileira.  

 

3.2. Individualização no Brasil 
 

Resultado de uma miríade de elementos, a cultura política está associada a 

diferentes valores que podem variar ou persistir ao longo do tempo (Inglehart, 1988). As 

complexas interações entre crenças, valores e atitudes de uma sociedade sobre a política 

e a natureza de seu sistema político (Diamond, 1994) nos levam ao entendimento da 

cultura política não como algo estático, mas como um elemento dinâmico que varia ao 

longo do tempo. Nesse contexto, podemos falar que a cultura política é influenciada pelo 

sistema político vigente que ela, ao mesmo tempo, afeta. Esse processo dinâmico resulta 

em novas configurações sociais, novos valores e novas atitudes (Almond e Verba, 1989; 

Almond, 1980; Lijphart, 1999; Inglehart, 1997). Moisés (2010) ressalta que no Brasil, 

assim como em outros países da América Latina, a mudança nos valores políticos ocorreu 

antes e/ou durante a transição e fortalecimento do regime democrático, e que a 

mobilização e a politização da sociedade civil foram fundamentais para essa mudança. 

De maneira reversa, Inglehart e Welzel (2005) demonstram a relação positiva entre 

valores de autoexpressão e desenvolvimento democrático. 

Como forma de observamos os valores na sociedade brasileira, usamos os dados do 

World Values Survey (WVS), survey que teve início em 1981. O conjunto de dados é 

composto por 7 ondas que cobrem os períodos: 1981-1984, 1990-1994, 1995-1998, 1999-

2004, 2005-2009, 2010-2014, 2017-2022. A última onda (2017-2022) entrevistou 80.000 

respondentes em 64 países. No Brasil, foram realizadas 5 ondas referentes aos períodos 

1989-1993, 1994-1998, 2005-2009, 2010-2014 e 2017-2022. A última onda (2017-2022) 

entrevistou 1.762 brasileiros. A replicação da survey nas consecutivas ondas possibilita 

construir uma série temporal e acompanhar mudanças de valores e atitudes de um 

determinado país ao longo do tempo. 

 
as ONGs apresentam isomorfismo relacional em ambos os contextos. É interessante notar que os órgãos de 
coordenação, organizações criadas para representar os interesses e promover a agenda de outras 
organizações civis dentro da sociedade civil e em relação ao Estado, estão acoplados relacionalmente às 
ONGs. Os outrora novos atores da mobilização popular - as organizações populares -, por sua vez, mantêm 
suas posições privilegiadas em ambas as cidades, mas sua relevância é peculiar: eles têm protagonismo 
restrito, ou seja, uma posição importante na estrutura geral da rede que não tem correspondência direta no 
repertório de vínculos enviados por outros tipos de atores” (Lavalle e Bueno, 2011, p. 418). 
 



 88 

O World Values Survey (WVS) é um programa de pesquisa internacional dedicado 

ao estudo científico e acadêmico dos valores sociais, políticos, econômicos, religiosos e 

culturais das pessoas no mundo. O WVS surge em 1981, a partir do European Values 

Survey (EVS) e tem como objetivo avaliar o efeito da estabilidade ou mudança de valores 

ao longo do tempo sobre o desenvolvimento social, político e econômico países. Adota 

como principal instrumento para investigar os valores e as crenças das pessoas uma 

pesquisa social comparativa representativa, realizada em mais de 120 sociedades do 

mundo a cada cinco anos. Os dados abrangem um amplo escopo de tópicos do campo da 

sociologia, ciência política, relações internacionais, economia, saúde pública, 

demografia, antropologia, psicologia social, dentre outros, e estão disponíveis 

gratuitamente.77 

A partir desses dados é possível observar tendências de individualização 

relacionadas à secularização, valores políticos e socialização no Brasil nos períodos 

compreendidos pelas cinco ondas: 1989-1993, 1994-1998, 2005-2009, 2010-2014 e 

2017-2022. 

A individualização envolve múltiplas esferas. Podemos ver tanto uma maior 

individualização em algumas esferas quanto uma menor individualização em outras 

esferas (Nicolás e Inglehart, 1994; Halman e Moor, 1994). Mas de modo geral, podemos 

ver a crescente ênfase na liberdade individual e na experiência emocional e a rejeição a 

formas de autoridade. A quebra da ordem religiosa, política e social (Touraine, 2007), 

abre espaço para a autonomia individual.  

 

3.2.1. Individualização e secularização 
 

A relação entre individualização e secularização, já ressaltada no capítulo 2, é 

expressa na mudança do papel tradicional da religião. O aumento do desejo do livre 

pensamento religioso e a decisão moral pessoal, desejo de se comportarem de acordo com 

suas preferências pessoais é expresso não necessariamente na diminuição da crença 

religiosa, mas na perda de centralidade das instituições, podendo ser expresso na 

diminuição da frequência às igrejas, da participação na vida religiosa e da confiança nas 

instituições da igreja. A individualização “torna as pessoas mais críticas em relação aos 

aspectos institucionalizados da religião. A ênfase na felicidade pessoal e o 

 
77 https://www.worldvaluessurvey.org/wvs.jsp. 



 89 

reconhecimento da liberdade pessoal deixam pouco espaço para a dependência e o 

compromisso institucional” (Halman e Door, 1994, p. 36). 

A secularização no Brasil resulta de diversos fatores, como a separação entre Igreja 

e Estado após a Proclamação da República, o avanço da modernização e urbanização, e 

o pluralismo religioso crescente, que enfraqueceu a hegemonia do catolicismo. Além 

disso, a individualização da fé e o aumento do acesso à educação e à ciência contribuíram 

para que a religião se tornasse mais uma escolha pessoal, enquanto questões públicas 

passaram a ser guiadas por princípios racionais. Embora a religião ainda seja significativa 

no Brasil, o poder das instituições religiosas diminuiu, especialmente diante de crises 

internas, levando a um processo de secularização que redefine o papel da religião na 

sociedade (Pierucci, 2008; Pierucci e Mariano, 2010). 

Uma sinalização da crescente secularização é a alienação de uma parte cada vez 

maior da sociedade em relação às igrejas (Halman e Door, 1994). No estudo do WVS, 

respondentes foram perguntados, dentre uma lista de organizações, se eles eram membros 

ativos, membros inativos ou se eles não eram membros. No Brasil, no período de 2017-

2022, 32,6% dos respondentes disseram não ser membros da alguma igreja ou 

organização religiosa, 22% disseram ser membros inativos e 43,1% disseram ser 

membros ativos. No estudo do WVS, respondentes foram solicitados para indicar, dentre 

uma lista de aspectos, quão importante cada elemento era em sua vida: se muito 

importante, se importante, se pouco importante ou se nada importante. O número de 

pessoas que considera a religião como muito importante em suas vidas diminuiu no país. 

De 56,9% no período de 1989-1993 para 45,1% no período de 2017-2022. Mesmo quando 

estratificamos por idade, a tendência se mantém:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 90 

Figura 4. Importância da religião por grupo de idade 

 
Fonte: World Values Survey 

 

No estudo do WVS, respondentes foram pedidos para indicar, dentre uma lista de 

organizações, quanto eles confiavam em cada uma dessas organizações: se eles tinham 

muita confiança, alguma confiança, pouca confiança ou nenhuma confiança. A maioria 

dos entrevistados tem alguma ou muita confiança na instituição Igreja (66,9%), mas 

"muita confiança" diminuiu em mais de 50% (Figura 5). No período de 1989-1993, 40,5% 

tinham muita confiança na Igreja. No período de 2017-2022, 19,4% têm muita confiança 

na Igreja. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 91 

Figura 5. Confiança em relação à Igreja 

 
Fonte: World Values Survey 

 

Também caiu o número de pessoas que se consideram uma pessoa religiosa. De 

87,1% no período de 1989-1993 para 72,1% no período de 2017-2022. Sendo que para 

85,4% dos entrevistados o significado de ser religioso está mais associado a fazer o bem 

para as outras pessoas do que seguir normas e cerimônias religiosas. Isso está em 

concordância com o processo de individualização e secularização e cenário de 

transformação das crenças religiosas em que ganha ascensão, por exemplo, uma religião 

pessoal e privada (Halman e Door, 1994, p. 37), ou seja, em que a crença religiosa não 

está necessariamente ligada a uma instituição. 

 

3.2.2. Individualização e valores políticos 
 

A individualização também está relacionada a atitudes mais críticas às instituições. 

A ênfase na felicidade pessoal e o reconhecimento da liberdade pessoal são refletidos em 

um maior distanciamento de relações de dependência e de compromisso institucional. 

Nesse cenário, a hipótese é que a confiança em instituições autoritárias diminua, dado seu 

caráter de limitação à liberdade individual (Halman e Moor, 1994, p. 42).  

No Brasil, apesar da maioria ter alguma ou muita confiança na instituição das forças 

militares (60,6%), o número de pessoas que têm "muita confiança" diminuiu ao longo do 

tempo (Figura 6). No período de 1989-1993, 34,5% tinham muita confiança nas forças 

militares. Número que cai para 22,7% no período de 2017-2022. 



 92 

 
Figura 6. Confiança em relação às Forças Militares 

 
Fonte: World Values Survey 

 

Ainda, os dados (Figura 7) mostram um quadro geral de diminuição de confiança 

nas instituições, seja em relação às instituições religiosas, seja em relação à imprensa78, 

mas particularmente em relação às instituições políticas tradicionais, como os partidos 

políticos e os sindicatos, seguindo tendência internacional já ressaltada anteriormente. A 

desconfiança em relação às instituições políticas é uma particularidade histórica da 

sociedade brasileira que ganha acentuação no século XX e XXI, como ressalta Weffort 

(2003), “a desconfiança em relação aos “políticos” foi sempre uma das características do 

“tenentismo” – designação comumente aplicada aos movimentos dirigidos por jovens 

militares que se constituíram nos líderes mais expressivos das classes médias” (p. 73). 

Essa desconfiança é acentuada e expressa, como já apontamos, em Junho de 2013 com as 

críticas às instituições tradicionais.  

 

 

 

 

 
78 A confiança também diminuiu em relação à imprensa. No período de 1989-1993, 54,4% das pessoas 
tinham alguma ou muita confiança na imprensa. Esse valor cai, no período de 2017-2022, para 37,2%. 
Particularmente, 18% diziam ter nenhuma confiança no período de 1989-1993, enquanto no período de 
2017-2022, 32,7% dizem ter nenhuma confiança na imprensa.  
 



 93 

 
Figura 7. Porcentagem de muita confiança nas instituições 

 
Fonte: World Values Survey 

 

A individualização dos valores significa dizer que há uma acentuação da percepção 

de que os valores são uma questão de escolha pessoal. Isso é expresso também na esfera 

política, onde a influência de grupos e organizações que tradicionalmente determinavam 

a orientação política dos indivíduos, como os partidos políticos, está diminuindo (Halman 

e Moor, 1994; Inglehart, 1994) – como já ressaltado nos capítulos anteriores. Esse cenário 

pode significar uma fragmentação política e “desintegração de modelos políticos 

anteriormente coesos" (Halman e Moor, 1994, p. 42) ou pode implicar na ascensão de 

novas mobilizações políticas que possibilitem uma melhor articulação entre o individual 

e o coletivo. Essa tese se insere nessa segunda argumentação, ressaltando particularmente 

o caso dos coletivos. 

A individualização implica a emancipação política dos indivíduos e a criação de 

novas ações políticas, tais, como vimos no capítulo 1, como as chamadas políticas de 

protesto ou participação não convencional (assinar petições, participar de manifestações 

e aderir à boicotes, por exemplo) e, como vimos acima nesse capítulo, como a enorme 

pluralização e proliferação de formas de representação formal e informal. 

Na esfera política, “a individualização se manifesta em uma gama mais ampla de 

comportamentos políticos aceitos. A ação não se limita a atos legais realizados dentro e 

por meio de instituições políticas” (Halman e Moor, 1994, p. 42). Ademais, o quadro 



 94 

geral de diminuição na confiança às instituições é coerente com o processo de 

individualização de indivíduos com uma atitude mais crítica, como também observou 

Halman e Moor (1994) em países europeus. 

O afastamento às organizações tradicionais – hierárquicas e burocráticas –, como 

partidos políticos e a própria igreja, não representou um indivíduo “apolítico”, mas uma 

reconfiguração do que é “ser político”. Nesse contexto, coletivos podem ser vistos como 

a expressão de uma mudança de valores de uma sociedade mais complexa. 

 

3.2.3. Individualização e socialização 
 

Em relação aos valores associados à educação dos filhos, espera-se que os valores 

ligados ao desenvolvimento pessoal e à autoexpressão tenham se tornado mais relevantes. 

A hipótese é que uma maior individualização leve a uma preferência crescente por 

qualidades como independência, responsabilidade individual, determinação e 

perseverança, tolerância e imaginação, e a uma menor valorização de traços tradicionais, 

como boas maneiras e obediência (Halman e Door, 1994; Pitlik e Rode, 2016). 

No estudo do WVS, respondentes foram pedidos para indicar, dentre uma lista de 

qualidades que as crianças são encorajadas a aprender em casa, as cinco mais importantes. 

 
Figura 8 : Preferência de valores na educação dos filhos (2017-2022) 

 
Fonte: World Values Survey 

 

 



 95 

 
Figura 9: Preferência de valores na educação dos filhos (1989-2022) 

 
Fonte: World Values Survey 

 

Os dados não revelam uma configuração tão clara. Valores tradicionais, como “boas 

maneiras” e “obediência”, ainda são considerados importantes no período de 2017-2022 

por 73% e 43% dos respondentes, respectivamente. Como ressaltado por Pitlik e Rode 

(2016), o valor de obediência é relacionado ao valor de hierarquia. A obediência está 

associada à concepção de que o bom comportamento é, em grande medida, resultado da 

coerção (Tabellini, 2010). Além disso, como ressaltam Pitlik e Rode (2016), a obediência 

também está negativamente associada ao impulso e incentivo para que o indivíduo busque 

suas “próprias ideias e direções intelectuais de forma independente”, o que Schwartz 

(2004) chama de “autonomia intelectual”. A obediência é compatível com atitudes 

autoritárias e com ambientes que valorizam a hierarquia, em que há uma maior 

predisposição para aceitar papeis e obrigações de obediência em uma distribuição 

desigual de poder (Pitlik e Rode, 2016), em consonância com o histórico autoritário e 

hierárquico da sociedade brasileira. 

Ao mesmo tempo, valores mais relacionados à individualização como tolerância e 

responsabilidade individual são considerados importantes por 61,4% e 70,5% dos 

respondentes, respectivamente. Há um aumento de preferência por valores tais como 

imaginação e independência de 1989 a 2014. No período de 1989-1993, 12,4% e 26,5% 

consideravam importante para a educação dos filhos os valores de imaginação e 

independência, respectivamente. No período de 2010-2014, esses números aumentam 



 96 

para 24,4% e 37,6%, respectivamente. Contudo, no período de 2017-2022 observamos 

um recuo desses valores, potencialmente influenciados pela configuração política do 

período.  

Questão similar foi realizada por meio de survey durante os anos de 2019 e 2020 

com 48 ativistas de 27 coletivos da cidade do Rio de Janeiro que atuam em diversas 

pautas, tais como feminismo, racismo, educação, saúde, gênero e artístico-cultural. 

Os dados fazem parte da pesquisa “Sociedade civil e participação no brasil 

contemporâneo: o fenômeno dos coletivos” (Lima Neto, 2018a). O questionário survey 

aplicado com ativistas de coletivos é composto por 50 perguntas. Algumas perguntas 

foram replicadas dos questionários do LatinoBarômetro e do World Values Survey, como 

forma de tentar comparar a percepção da população brasileira com a de ativistas de 

coletivos. Na questão 33, os respondentes foram pedidos para responder a pergunta “Aqui 

está uma lista de qualidades que as crianças aprendem em casa. Quais delas você 

considera mais importantes? Por favor, escolha no máximo cinco”. 

Partido da hipótese de que o fenômeno dos coletivos é expressão do aumento da 

diferenciação e integração da sociedade, e da ascensão de valores individualistas, espera-

se que ativistas de coletivos expressem preferência por valores ligados ao 

desenvolvimento pessoal e à autoexpressão. 

 



 97 

Figura 10: Preferência de valores na educação dos filhos para ativistas de coletivos (2019-2020) 

 
Fonte: Elaboração própria. 

 

Comparando com a amostra da população brasileira, os ativistas de coletivos 

expressam maior preferência por qualidades como independência (71%, ante 26,8% da 

população geral), responsabilidade individual (77% ante 70,5%), tolerância (92% ante 

61,4%), criatividade/imaginação (63% ante 15,6%) e a uma menor valorização de traços 

tradicionais como obediência (6% ante 43%). Ademais, 83% dos ativistas expressam 

preferência pela qualidade “autoexpressão”, incluída na questão, em consonância com a 

hipótese de maior individualização. Ainda, a menor preferência pela qualidade 

“obediência” é condizente com as críticas dos coletivos quanto à hierarquia e com a maior 

valorização de horizontalidade e autonomia, sinalizando uma divergência com o histórico 

autoritário e hierárquico da sociedade brasileira e refletindo uma nova cultura política que 

valoriza a autonomia e a singularidade dos indivíduos. 

 

 

 



 

Capítulo 4. Coletivos como expressão de uma sociedade 
singularista 

  

 

A democratização no Brasil, a partir do final do século XX, trouxe profundas 

mudanças sociais e políticas, expandindo não apenas o acesso aos direitos, mas também 

redefinindo a participação cidadã. Esse processo foi acompanhado por um fenômeno 

social significativo: a emergência dos coletivos. Estes grupos surgem em um contexto 

histórico específico e refletem uma nova forma de organização social e política, marcada 

por características como a horizontalidade, a liberdade individual, a autonomia, a 

autodeterminação e a interrelação entre a vida pessoal e a prática coletiva. 

Como vimos anteriormente, o processo de democratização no Brasil significou 

passos em direção ao desenvolvimento da sociedade civil e avanço dos direitos 

individuais, expressos na pluralização e diferenciação da participação política e social. 

Partindo de um contexto histórico de estrutura tutelar e corporativista (Vianna, 1999; 

Weffort, 2003; Schwartzman, 2007), a sociedade civil brasileira, marcada por uma 

consciência mais dependente das autoridades, começa a expressar cada vez mais uma 

consciência mais autônoma e individual. Argumentamos que a expansão e intensificação 

de tais valores ajudam a explicar a recente aparição de coletivos, objeto central desta tese.  

A expressão desses valores, seja em suas narrativas, seja em suas práticas, faz dos 

coletivos uma forma de mobilização política que expressa e contribui com a construção 

de uma nova cultura política no Brasil e uma ampliação – ou intensificação – do conceito 

de democracia, para além da esfera institucional, ressoando o que certa feita John Dewey 

(1988) quis enfatizar ao falar da “democracia como modo de vida”. 

Neste capítulo, a partir de entrevistas aprofundadas realizadas com coletivos da 

cidade do Rio de Janeiro, analisaremos em detalhe os valores expressos por esses grupos. 

Argumentamos que os coletivos, ao se configurarem como uma nova forma de 

mobilização política, promovem e expressam mudanças nas orientações valorativas da 

sociedade.  

As entrevistas aprofundadas fazem parte da pesquisa “Sociedade civil e 

participação no Brasil contemporâneo: o fenômeno dos coletivos” (Lima Neto, 2018a) e 

foram realizadas por pesquisadores do GEDRED em trabalhos de graduação, mestrado e 

doutorado. Nesta tese, aproveito e agradeço os dados coletados nessas pesquisas. As 



 99 

entrevistas aprofundadas (anexo 2) foram realizadas durante os anos de 2019 e 2020 com 

47 ativistas de 27 coletivos da cidade do Rio de Janeiro que atuam como diversas pautas, 

tais como feminismo, racismo, educação, saúde, gênero e artístico-cultural. 

A partir das pautas principais de atuação, os coletivos podem ser divididos em cinco 

grupos: (i) coletivos identitários, (ii) coletivos artísticos, (iii) coletivos ambientais, (iv) 

coletivos de saúde e (v) coletivos parentais (Lima Neto, 2018). 

Os coletivos identitários englobam coletivos que centralizam questões relacionadas 

à gênero, sexualidade e raça. Vemos, nesses coletivos, o tema da identidade ocupando um 

papel fundamental em seus debates e reinvindicações. Muitos atuam dentro de 

universidades e interagem com outros movimentos e organizações estudantis. Os 

coletivos artísticos envolvem coletivos que realizam intervenções e expressões artísticas, 

em diferentes espaços da sociedade, como feiras literárias, saraus e universidades, mas 

principalmente atuam em espaços públicos, como praças públicas. Os coletivos 

ambientais abrangem coletivos que realizam ações voltadas à preservação do meio 

ambiente, lutam pelos direitos dos povos tradicionais, pelos direitos dos animais e por 

uma vida sustentável. Os coletivos de saúde referem-se à coletivos que atuam em temas 

relacionados à saúde e ao bem-estar, físico ou mental, tais como coletivos de saúde 

terapêutica. Os coletivos parentais envolvem coletivos que buscam compartilhar o 

cuidado dos filhos e a divisão de responsabilidades, funcionando, muitas vezes, como 

creches alternativas. 

O mapeamento dos coletivos foi realizado a partir de coleta de dados em redes 

sociais como Facebook, Instagram e nas páginas dos próprios coletivos, quando existente. 

Como parte do questionário, havia a pergunta se o ativista fazia parte de um outro 

coletivo, e ao final da entrevista era perguntado indicações de outros coletivos para as 

entrevistas. As entrevistas foram, em sua maioria, realizadas online, dado o contexto de 

pandemia de COVID-19. 

A sociedade contemporânea brasileira reflete, em linha com o pensamento de De 

Singly, Touraine e Martuccelli, uma articulação entre o individualismo e o vínculo social. 

Esses fenômenos, longe de serem opostos, são complementares e indispensáveis um ao 

outro. Nos coletivos, essa articulação se manifesta não como uma oposição entre o 

indivíduo e a sociedade, entre o singular e o comum, mas como novas conexões que 

emergem de um conjunto diversificado de experiências, conectando e atuando em lógicas 

comuns. Essa reconfiguração da ação política permite-nos entender os coletivos como 



 100 

uma expressão do singularismo, onde a singularidade do indivíduo é valorizada dentro de 

uma estrutura coletiva. 

Antes de nos aprofundarmos na análise qualitativa das entrevistas, apresentamos a 

democracia como um conceito multidimensional que se afasta de um entendimento 

minimalista e fechado e se aproxima de um entendimento de democracia como um 

processo open-ended (Whitehead, 2002). Entendemos a democracia como conceito 

normativo flexível e plural moldado pelo contexto histórico institucional e cultural de 

uma sociedade. Reconhecemos a natureza dinâmica e incerta da democracia, a qual tem 

o conflito como elemento fundador (Lefort, 1986). Conflito este que não se dá apenas na 

esfera institucional, mas se dá também na esfera social e cultural e nas práticas cotidianas. 

Ainda, ressaltamos nas sociedades complexas e diferenciadas que esse 

“alargamento” do conceito de democracia anda de mãos dadas com a expansão do 

conceito de cidadania, o qual não se limita à sua concepção de igualdade e abrange 

também o reconhecimento das diferenças, sejam elas materiais ou identitárias (Fraser, 

2006; Honneth, 2009; Taylor, 2019). 

Essas discussões são fundamentais para uma melhor compreensão do papel dos 

coletivos na sociedade brasileira contemporânea, seja na expansão e reinvenção da 

democracia como “modo de vida”, seja como espaço que articula a igualdade e as 

diferenças. Desenvolvemos neste capítulo dois argumentos centrais desta tese: os 

coletivos como expressão de uma sociedade singularista, e os coletivos contribuindo com 

uma sociedade singularista.  

Ao atuarem como espaços horizontais, onde articula-se o individual e o coletivo e 

onde a autoexpressão é valorizada em meio a experiências e vivências compartilhadas, os 

coletivos promovem não apenas a igualdade, mas também o reconhecimento e o respeito 

pela singularidade de cada indivíduo. 

 

4.1. A democracia como um conceito multidimensional 
 

Aristóteles, em sua tipologia das formas de governo79, define democracia como a 

forma de governo em que todos os cidadãos participam: “o que está essencialmente 

conforme com o espírito de democracia, é conceder a todos os direitos de decidir sobre 

tudo: aí está a igualdade a que o povo aspira sem cessar.” (Aristóteles, 2011, p. 459). À 

 
79 A dizer, monarquia, oligarquia, aristocracia, democracia e república. Aristóteles parte de Platão que havia 
categorizado quatro formas de governo: monarquia, oligarquia, aristocracia e democracia. 



 101 

época, porém, nem todos os indivíduos detinham o direito de participação. À participação 

política estavam excluídos as mulheres e os escravos, por exemplo. Ao longo do tempo, 

a definição de quem constitui o “povo” assim como o modo de exercer o direito de decidir 

sobre as questões coletivas variou, seja por exemplo o modelo de uma democracia direta 

ou de uma democracia representativa80. Hobbes em Leviathan (1651) inaugura a análise 

da representação na teoria política e tem-se a difusão da democracia moderna como 

democracia representativa81, fortemente defendida pelos Federalistas no final do século 

XVIII. A defesa da democracia representativa à democracia direta, ou à democracia pura, 

como colocado por Hamilton (1840, p. 77), tinha como base, dentre outros elementos, o 

argumento de que a democracia direta ou o autogoverno não seria dotado de remédio para 

“proteger” a minoria, sendo incompatível com a “segurança pessoal”. Defesa da minoria 

ressaltada, aliás, por Stuart Mill em On Liberty em 1859. 

Rousseau, contrariamente, retoma a defesa da democracia dos antigos e defende a 

democracia direta, por considerar, dentre outros fatores, que apenas na democracia direta 

as pessoas são livres: “nascendo todo homem livre e dono de si mesmo, ninguém pode, 

sob pretexto algum, sujeitá-lo sem o seu consentimento [...] quando um povo nomeia 

representantes, deixa de ser livre” (Rousseau, 2011, p. 231; 212). Para ele, no poder 

legislativo, o povo não pode ser representado, “sendo a lei a declaração da vontade geral” 

(Rousseau, 2011, p. 210), 

Apesar das diferenças e variações ao longo do tempo, o princípio da soberania 

popular se mantém como elemento fundamental da democracia (Bobbio, 2017). Tanto na 

democracia representativa quanto na democracia direta há o entendimento comum de três 

elementos fundamentais e ideais de uma democracia: a soberania popular, a liberdade e a 

igualdade política. 

Ao longo do processo histórico de consolidação democrática, diferentes modelos 

normativos de democracia foram desenhados na literatura acadêmica, tais como a 

democracia participativa (Aristóteles, Arendt), democracia liberal ou representativa 

(Locke; Os Federalistas; Bobbio), democracia deliberativa (Habermas), democracia 

 
80 O próprio conceito de representação variou ao longo do tempo. Como podemos ver em Pitkin (2006), 
que traça a história do conceito de representação, desde sua origem latina, na qual repraesentare referia-se 
a objetos inanimados, não apresentando a conotação de agência ou relação com o Estado, até o momento 
em que o conceito passa a estar vinculado à agência e à atividade política (Pitkin, 2006: 17-21). 
81 Importante ressaltar diferenças entre o pensamento de Hobbes e dos Federalistas, particularmente no que 
diz respeito ao entendimento de representação. Hobbes argumentava por uma representação em que há uma 
completa substituição do representado pelo representante, no que se configurou chamar de representação 
absoluta. 



 102 

associativa (Tocqueville, Skocpol), e qualidade democrática (Dahl; Diamond e Morlino) 

nos quais diferentes elementos foram ressaltados como fundamentais de uma democracia. 

Entre diversas tipologias (O’Donnel, 1994; Merkel e Croissant, 2000, Merkel 

2004), a abordagem minimalista, que remonta à Schumpeter (1950), define critérios 

mínimos de um regime democrático, tais como, o sufrágio universal, eleições regulares, 

competitivas, livres e abertas, competição política (mais de um partido político) e direitos 

de liberdade de informação (mais de uma fonte de informação). 

Dahl (2015) amplia a definição de democracia, ressaltando, além da competição, da 

contestação e da participação, a responsividade. Partindo de duas dimensões principais 

para o processo de democratização – a contestação pública e a participação política –, 

Dahl formula o conceito de poliarquia, regime plural de ampla contestação pública e 

fortemente inclusivo82. Democracia seria um sistema político que tem como 

característica-chave a “contínua responsividade do governo às preferências de seus 

cidadãos, considerados como politicamente iguais” (Dahl, 2015, p. 25). A argumentação 

de Dahl sustenta-se na igualdade política de todos os indivíduos poderem, individual ou 

coletivamente, expressarem suas preferências e atuarem no campo político. A política 

seria a competição de diferentes grupos que detêm diferentes recursos interligados aos 

recursos políticos. A competição, ao invés de uma ameaça à democracia, é pontuada como 

condição necessária para o processo de democratização.83 

Diamond e Morlino (2004) ampliam a análise e apresentam um quadro 

multidimensional para analisar uma boa democracia. A abordagem integra a qualidade 

democrática em termos de (i) procedimentos (um regime em que cidadãos detêm poder 

para verificar e avaliar se o governo persegue os objetivos de liberdade e igualdade de 

acordo com o estado de direito); (ii) conteúdo (um regime em que cidadãos detêm, no 

mínimo, um nível moderado de liberdade e igualdade); e (iii) resultado (um regime 

legítimo que satisfaz completamente os cidadãos) (Morlino, 2004, p. 12). 

 
82 Para Dahl a contestação pública e o direito de participação política são as bases para o processo de 
democratização. A partir disso, Dahl categoriza quatro tipos de regimes: (i) hegemonias fechadas, marcadas 
por baixa ou nula contestação pública e participação política; (ii) oligarquias competitivas, amplamente 
abertos à contestação pública mas com baixa ou nula participação; (iii) hegemonias inclusivas, regime 
fortemente inclusivos, mas pouco liberalizados, ou seja, com baixa ou nula contestação pública; e (iv) 
poliarquias, regimes amplamente abertos à contestação pública e fortemente inclusivos (Dahl, 2015, p. 26-
31). 
83 Ao longo do livro, a característica plural é reiteradamente destacada em diversas argumentações das 
condições favoráveis à contestação pública à poliarquia. Fica evidente a contraposição de Dahl à premissa 
da teoria das elites segundo a qual elites são inevitáveis (Mosca, 1939; Pareto, 1917). 



 103 

O quadro multidimensional é composto por oito dimensões: (i) rule of law; (ii) 

participação; (iii) competição; (iv) accountability vertical; (v) accountability horizontal; 

(vi) liberdade; e (vii) igualdade e (viii) capacidade de reação (responsiveness). Apesar de 

rule of law ser ressaltado como um pré-requisito para todas as outras dimensões (Morlino, 

2004, p. 15), há uma clara interdependência entre as oito dimensões. Por exemplo,  

 

“Um estado de direito fraco provavelmente significará que a participação dos pobres e 
marginalizados será suprimida, as liberdades individuais serão inseguras, muitos grupos 
cívicos não conseguirão se organizar e defender seus interesses, os que têm recursos e boas 
conexões serão indevidamente favorecidos, a corrupção e o abuso de poder serão 
desenfreados, a concorrência política será injusta, os eleitores terão dificuldade em 
responsabilizar os governantes e a capacidade de resposta democrática geral será 
gravemente enfraquecida” (Diamond e Morlino, 2004, p. 23, tradução livre).84 
 

Moisés (2008) apresenta algumas características institucionais do sistema político 

brasileiro que afetam a qualidade democrática, tais como dificuldades de implementar 

mecanismos de accountability horizontal. O autor cita como exemplo a CPI dos Correios 

que “concluiu que 16 parlamentares receberam recursos ilegais ou se envolveram em 

delitos semelhantes em troca de apoio ao governo, mas apenas três foram punidos pela 

Câmara dos Deputados”, evidenciando o corporativismo presente em decisões que 

deveriam ser destinadas a corrigir “distorções” e a punir parlamentares envolvidos em 

delitos e/ou uso de recursos ilegais (p. 37). Tais elementos, não apenas afetam 

negativamente a satisfação dos cidadãos com a democracia, como também aprofundam a 

desconfiança nas instituições políticas. Como ressalta Moisés, esse cenário reforça 

“elementos tradicionais da cultura política, estimulando atitudes de ambivalência política 

e orientações negativas quanto aos partidos e aos parlamentos” (p. 22). 

As questões relacionadas a como os cidadãos avaliarão e cobrarão o governo, quais 

liberdades e igualdades eles demandarão, e as expectativas que possuem em relação ao 

governo, bem como a comunicação de sua satisfação, são todas influenciadas pelos 

valores de uma sociedade, que podem variar ao longo do tempo. As instituições, desse 

modo, são formadas por objetivos normativos de uma dada sociedade. As instituições 

“não são instrumentos neutros de realização de interesses e de preferências, mas 

 
84 No original: “a weak rule of law will likely mean that participation by the poor and marginalized is 
suppressed, individual freedoms are insecure, many civic groups are unable to organize and advocate, the 
resourceful and well-connected are unduly favored, corruption and abuse of power run rampant, political 
competition is unfair, voters have a hard time holding rulers to account, and overall democratic 
responsiveness is gravely enfeebled” (Diamond e Morlino, 2004, p. 23). 
 



 104 

correspondem a escolhas normativas da sociedade sobre como processar seus conflitos 

constitutivos (Moisés, 2008, p. 14-15). 

Temos aí uma relação bidirecional em que tanto os valores e crenças afetam a 

construção e a manutenção de instituições quanto as instituições acabam por influenciar 

os valores e crenças de uma sociedade. O que os cidadãos “pensam e sentem sobre as 

instituições democráticas, assim como suas atitudes a respeito delas, são componentes 

indispensáveis” do formato e da dinâmica de uma democracia (Moisés, 2008, p. 16). 

Nesse sentido, a confiança nas instituições democráticas e a existência de uma cultura 

democrática são elementos importantes no processo de democratização.  

A democracia, como ressaltado anteriormente, não pode ser limitada a um 

elemento-chave por envolver um conjunto de dimensões que podem estar em maior ou 

menor grau presentes em uma dada sociedade. Isso significa dizer que democracia pode 

ser entendida como um conceito normativo flexível e plural moldado pelo contexto 

histórico institucional e cultural de uma sociedade. Como ressaltado por Whitehead 

(2002), o processo democrático é um processo de longo-prazo, não linear e open-ended. 

A natureza dinâmica e incerta da democracia foi bem ressaltada por Lefort (1986; 

1988). A democracia moderna, segundo o autor, se instituí e se manifesta a partir da 

dissolução dos marcadores de certeza e tem o conflito como elemento fundador. Na 

democracia moderna, o lugar do poder se torna um espaço vazio, um lugar de competição. 

Esse “novo lugar” se contrapõe ao regime monárquico do antigo regime, onde o poder 

era incorporado pelo príncipe (Lefort, 1986, p. 28). O poder “sem corpo”, argumenta 

Lefort, faz emergir uma sociedade em que a política está circunscrita ao social e ao 

conflito material e simbólico.  
 

“A sociedade democrática se estabelece como uma sociedade sem corpo, como uma 
sociedade que derrota a representação de uma totalidade orgânica. Isso não quer dizer que 
ela não tenha unidade ou identidade; muito pelo contrário: o desaparecimento da 
determinação natural anteriormente ligada à pessoa do príncipe e à existência de uma 
nobreza leva ao surgimento da sociedade como puramente social, de modo que o povo, a 
nação e o Estado são configurados como entidades universais, e todo indivíduo, todo grupo, 
está igualmente relacionado a eles. Mas nem o Estado, nem o povo, nem a nação são 
realidades substanciais. Sua representação é dependente do discurso político e da 
elaboração sociológica e histórica, sempre ligada ao debate ideológico” (Lefort, 1986, p. 
30, tradução livre).85 

 
85 No original: “La société démocratique s’institue comme socitété sans corps, comme société qui met em 
échec la répresentation d’une totalité organique. N’entendons pas pour autant qu’elle est sans unité, sans 
identité; tout au contraire: la disparition de la détermination naturelle, autrefois attachée à la personne du 
prince, et à l’existence d’une noblesse, fait émerger la société comme purement sociale, de telle sorte que 
le peuple, la nation, l’État s’érigent en entités universelles et que tout individu, tout groupe, s’y trouve 



 105 

 

4.2. Cidadania contemporânea: o direito de igualdade e de diferença 
 

Como ressaltamos, a participação política é um importante pilar da democracia e 

uma das principais dimensões para o processo de democratização (Dahl, 2015; Diamond 

e Morlino, 2004). Historicamente, a participação política foi importante elemento nas 

lutas contra o abuso do poder. A difusão do poder, defendida pela corrente liberal86, é tida 

como elemento fundamental da democracia. Para além do sufrágio universal, uma efetiva 

participação política envolve outros direitos tais como os direitos de liberdades de 

opinião, de imprensa, de reunião, de associação, dentre outras liberdades constitutivas do 

Estado liberal (Bobbio, 2017, p. 66). Uma democracia requer que todos os cidadãos 

tenham os direitos formais de participação política (de jure), e que uma boa democracia 

deve garantir que todos os cidadãos possam praticar seus direitos (de facto) (Diamond e 

Morlino, 2004). 

 
“Nenhum regime pode ser uma democracia a menos que conceda a todos os seus cidadãos 
adultos direitos formais de participação política. Mas uma boa democracia deve garantir 
que todos os cidadãos possam, de fato, fazer uso desses direitos formais para influenciar o 
processo de tomada de decisões: votar, organizar-se, reunir-se, protestar e fazer lobby por 
seus interesses. Com relação à participação, a qualidade democrática é alta quando de fato 
observamos uma ampla participação dos cidadãos não apenas por meio do voto, mas 
também na vida dos partidos políticos e das organizações da sociedade civil, na discussão 
de questões de políticas públicas, na comunicação com os representantes eleitos e na 
exigência de prestação de contas por parte deles, no monitoramento da conduta oficial e no 
envolvimento direto com questões públicas em nível local” (Diamond e Morlino, 2004, p. 
23, tradução livre).87 
 

Nesse sentido, para além da questão dos direitos formais, uma boa democracia deve 

garantir a prática efetiva dos direitos políticos. Isso envolve reconhecer que a garantia da 

 
également rapporté. Mais ni l’État, ni le peuple, ni la nation ne figurent des réalités substantielles. Leur 
représentation est elle-même dans da dépendance d’un discours politique et d’une elaboration sociologique 
et historique toujours liée au débat idéologique” (Lefort, 1986, p. 30). 
86 Sobre a articulação histórica entre a tradição democrática e a liberal ver Macpherson, C. B. The Life and 
Times of Liberal Democracy. Oxford: Oxford University Press, 1977. 
87 No original: “No regime can be a democracy unless it grants all of its adult citizens formal rights of 
political participation. But a good democracy must ensure that all citizens are in fact able to make use of 
these formal rights to influence the decision-making process: to vote, to organize, to assemble, to protest, 
and to lobby for their interests. With regard to participation, democratic quality is high when we in fact 
observe extensive citizen participation not only through voting, but in the life of political parties and civil 
society organizations, in the discussion of public policy issues, in communicating with and demanding 
accountability from elected representatives, in monitoring official conduct, and in direct engagement with 
public issues at the local level” (Diamond e Morlino, 2004, p. 23). 
 



 106 

igualdade política vai além dos direitos formais de participação, e abrange o acesso e a 

prática desse direito. Essa necessidade se torna ainda mais evidente em contextos de 

profunda desigualdade socioeconômica, como o caso da sociedade brasileira. A liberdade 

e igualdade política de uma boa democracia requerem liberdade e igualdade em sentido 

mais amplo, em que direitos civis, sociais e culturais sejam garantidos de jure e de facto. 

Como ressalta Paiva (2013), “a construção social da cidadania dependeu tanto da 

consolidação da democracia quanto da efetivação dos direitos civis e políticos para que 

os direitos sociais pudessem ser expandidos a grupos até então excluídos” (p. 32). Como 

vimos anteriormente, a afirmação da soberania popular, particularmente, com a 

Revolução Francesa e com a Declaração dos Direitos do Homem, foi acompanhada de 

um novo vocabulário que questiona diferentes formas de desigualdade (Lefort, 1988). A 

partir de um contexto de “paixão pela igualdade” (Tocqueville), o cenário marcado pela 

crítica à desigualdade política começa a ser o cenário também do questionamento da 

desigualdade econômica e social, configurando “um novo capítulo da revolução 

democrática” (Mouffe, 2013, p. 76). Esse novo capítulo não apenas amplia o escopo das 

discussões democráticas, mas também impulsiona a revisão crítica das estruturas sociais 

vigentes. 

À medida que a sociedade se torna mais consciente das múltiplas formas de 

desigualdade, novos questionamentos surgem, particularmente em relação às 

desigualdades culturais. Enquanto antes predominava a ideia de que era necessário 

conquistar a homogeneidade para a fruição de direitos, ou seja, a noção de que todos 

deveriam ser iguais, na metade do século XX essa concepção mudou para uma ideia de 

igualdade de direitos que preserva o direito à diferença (Paiva, 2013, p. 33). Como 

mostramos anteriormente, o movimento de 1968 expressou as reinvindicações contra 

diversas formas de dominação, não apenas formuladas em termos de classe. A ascensão 

de demandas culturais envolvendo o feminismo, o meio ambiente, o movimento negro, 

as demandas LGBTQIA+ e a interseccionalidade de todas essas pautas expressam a 

transformação do tecido social e cultural, a qual os partidos não foram receptivos 

(Mouffe, 2019). Essa resistência reflete uma crítica às abordagens tradicionais que não 

conseguiam compreender a complexidade das novas identidades políticas emergentes. 

Mouffe e Laclau chamam essa perspectiva limitada de essencialismo de classe, na qual 

“as identidades políticas seriam a expressão da posição dos agentes sociais nas relações 

de produção, e os seus interesses, definidos por essa posição” (Mouffe, 2019, p. 20). Esse 



 107 

essencialismo reduzia as identidades políticas a uma única dimensão, negligenciando a 

multiplicidade de fatores que moldam as experiências individuais e coletivas. 

Maio de 68, os Novos Movimentos Sociais e as demais mobilizações políticas que 

surgem no período evidenciam a reinvindicação do direito dos indivíduos de terem suas 

identidades ressignificadas. Preservar a diferença torna-se a demanda central. Essa 

transição representa um avanço significativo na luta pelos direitos, ao reconhecer a 

importância do respeito à diversidade dentro da igualdade (Paiva, 2013). Abre-se um 

novo capítulo de lutas e demandas culturais. Esses movimentos trazem à tona questões 

que antes estavam à margem do debate político, enriquecendo e diversificando as 

reivindicações por justiça social (Mouffe, 2013). A relação entre igualdade de direitos e 

o reconhecimento da diferença é bem registrada por Taylor (2019). A abordagem 

multiculturalista reforça a ideia de que a verdadeira igualdade deve ser compatível com a 

valorização das diferenças, refletindo uma sociedade mais justa e inclusiva.  

Reis (2015) ressalta que o ressurgimento da diferença como uma característica 

social positiva é uma das transformações mais profundas do mundo contemporâneo. Ela 

observa que “a importância adquirida por questões relativas à identidade não deixa 

margem a dúvidas: a noção moderna de igualdade agora compartilha espaço com o 

reconhecimento de diferenças coletivas escolhidas pelos indivíduos como foco legítimo 

de lealdade” (Reis, 2015, p. 35). Isso reflete uma mudança significativa na maneira como 

as identidades são percebidas e valorizadas. O reconhecimento tornou-se um componente 

indispensável nas lutas por igualdade. A autora destaca que, 

 
“minorias e grupos excluídos mobilizam precisamente sua especificidade para demandar 
inclusão e reparação por parte de comunidades nacionais. A noção segundo a qual as 
identidades podem ser escolhidas e contingentes ganha aceitação crescente, não com uma 
negação, mas sim com a plena afirmação da individualidade” (Reis, 2015, p. 35).  
 
Essa perspectiva sublinha a importância de se entender a identidade como uma 

construção dinâmica e plural. No entanto, Reis também alerta para os desafios de conciliar 

o individualismo, que fundamenta a noção moderna de cidadania, com as crescentes 

demandas por direitos de minorias ou direitos coletivos. Ela sugere que “a postulação da 

diferença como compatível com a igualdade traz implicações sobre como conciliar o 

individualismo com as demandas crescentes por direitos de minorias” (Reis, 2015, p. 35). 

Essa conciliação é precisamente o que os coletivos buscam promover: um espaço onde o 

individualismo e os direitos coletivos possam coexistir de maneira dialógica. 



 108 

Fraser (2006) argumenta que as demandas por “reconhecimento da diferença” se 

tornaram a forma paradigmática de conflito político no final do século XX. Ela afirma 

que “demandas por reconhecimento da diferença dão combustível às lutas de grupos 

mobilizados sob as bandeiras da nacionalidade, etnicidade, ‘raça’, gênero e sexualidade” 

(Fraser, 2006, p. 231). Essa análise reflete a crescente centralidade das questões 

identitárias na política contemporânea. Fraser também observa que, na virada do século, 

a dominação cultural começou a suplantar a exploração econômica como a principal 

injustiça a ser combatida. Ela argumenta que “a dominação cultural suplanta a exploração 

como a injustiça fundamental, e o reconhecimento cultural toma o lugar da redistribuição 

socioeconômica como remédio para a injustiça e objetivo da luta política” (Fraser, 2006, 

p. 231). No entanto, ao analisar os coletivos, percebe-se que essa visão não implica em 

uma substituição, mas sim em uma complementação entre reconhecimento e 

redistribuição. 

Fraser também discute a emergência de um novo imaginário político centrado em 

noções de identidade, diferença, dominação cultural e reconhecimento. Ela defende que 

“uma teoria crítica do reconhecimento deve identificar e defender somente aquelas 

versões da política cultural da diferença que possam ser combinadas coerentemente com 

a política social da igualdade” (Fraser, 2006, p. 231). Isso sublinha a importância de 

integrar essas dimensões para construir uma sociedade mais justa. Fraser conclui que “a 

justiça hoje exige tanto redistribuição quanto reconhecimento” e propõe examinar a 

relação entre eles de forma a sustentarem um ao outro, ao invés de se anularem (Fraser, 

2006, p. 231). Os coletivos, nesse sentido, exemplificam essa integração entre 

reconhecimento e redistribuição, promovendo um equilíbrio entre as diferentes 

dimensões da justiça social. 

Podemos, em acordo com Paiva (2013, p. 33), falar de uma cidadania 

contemporânea que envolve, particularmente, três componentes: a igualdade de status na 

fruição de direitos, o arranjo democrático cada vez mais complexo, e as diferenças 

preservadas na esfera pública diferenciada. Esses elementos refletem a necessidade de 

uma cidadania que não apenas reconheça a igualdade, mas também respeite a diversidade. 

Nesse contexto, pode-se argumentar que a construção da ação política e da 

democracia requer não um consenso prévio ou uma homogeneidade de visão, mas o 

reconhecimento legítimo de diferenças. Moisés (2008, p. 8) observa que o direito à 

cidadania envolve a “diversidade de identidades políticas derivadas de relações de gênero, 



 109 

sexualidade, raça, etnia, religião ou cultura”. Isso reflete a crescente complexidade das 

identidades e a necessidade de uma cidadania que acolha essa diversidade. 

Cada vez mais, vemos a defesa e importância de uma sociedade que concilie os 

direitos humanos básicos de igualdade com o direito de cada pessoa ser tratada como 

sujeito único e singular. Martuccelli (2022, p. 119) observa que “a singularidade e o 

reconhecimento da heterogeneidade tornaram-se valores coletivos reais”.  

No entanto, ele também aponta os desafios que essa valorização da singularidade 

traz para a concepção tradicional de integração social. Martuccelli (2022, p. 119) afirma 

que “tudo isso se baseia em um conjunto de novas relações, inevitáveis e problemáticas, 

entre as singularidades e o que é comum em todas as áreas da vida social. Isso exige o 

reconhecimento do escopo e da centralidade da noção de interdependência”. Essa 

interdependência reflete a complexidade das relações sociais contemporâneas, onde a 

singularidade individual não está em oposição ao coletivo. 

O autor também destaca que “a expansão estrutural da singularidade significa que 

ninguém mais é um verdadeiro partidário da homogeneidade” (Martuccelli, 2022, p. 119-

120). Isso implica que, embora as diferenças possam criar divisões, elas também trazem 

à tona a necessidade de se encontrar um equilíbrio entre a singularidade e a igualdade. A 

política contemporânea enfrenta o desafio de reconhecer as divisões sociais mutáveis 

enquanto busca novas formas de articulação e solidariedade.  

Como ressalta Martuccelli (2022), a singularidade apresenta dois principais 

desafios: ela divide, de um lado, “aqueles que querem fixar permanentemente posições e 

identidades”, e de outro, “aqueles que, ao contrário, tentam forjar, com dificuldade, uma 

política de singularidades, ou seja, reconhecer com sucesso as divisões sociais mutáveis” 

(p. 120). Essa tensão entre fixidez e fluidez nas identidades individuais sociais exige 

novas abordagens para compreender e navegar as complexas dinâmicas sociais do 

presente. 

  

4.3. O que os coletivos nos ensinam? 
  

Os coletivos no Brasil emergiram como uma resposta às profundas transformações 

sociais, políticas, econômicas e culturais ocorridas entre o final do século XX e o início 

do século XXI. Essa forma de mobilização política, muitas vezes, formado em torno de 

causas específicas ou identidades compartilhadas, representam uma nova forma de 

organização social que se diferencia dos modelos tradicionais de partidos políticos e 



 110 

movimentos sociais, principalmente pela ênfase na horizontalidade e na valorização da 

singularidade. Enquanto os movimentos tradicionais frequentemente operam sob 

estruturas hierárquicas, os coletivos se caracterizam por sua estrutura horizontal, onde a 

liderança é difusa e não centralizada, e as decisões são tomadas de forma consensual. Essa 

abordagem reflete uma mudança nas orientações valorativas da sociedade brasileira, que 

passa a valorizar cada vez mais a autonomia do sujeito e as formas de organização que 

priorizam a igualdade na participação. 

Como já ressaltado, desde a redemocratização do Brasil nos anos 1980, a sociedade 

brasileira tem experimentado uma pluralização das formas de participação política e 

social. Esse processo de democratização foi além das instituições formais, provocando 

mudanças significativas nos laços e práticas sociais. A crescente demanda por 

democratização tem se manifestado como uma exigência pela horizontalização de todas 

as relações sociais, seja na esfera familiar, no ambiente de trabalho, nas relações de gênero 

— como as lutas contra o patriarcado — nas questões raciais, por exemplo. Nesse cenário, 

os coletivos se destacam por não apenas demandarem uma maior horizontalização, mas 

também por promoverem essas práticas em suas próprias narrativas e ações. 

O que defendemos aqui é que os coletivos contribuem, assim, para uma 

democratização mais ampla das relações sociais, promovendo uma articulação entre o 

singular e o coletivo, o social e o individual. Eles expressam as experiências diversas que 

atravessam as vidas sociais, servindo como espaços onde as diferenças são reconhecidas 

e celebradas, ao mesmo tempo em que buscam um terreno comum para a ação coletiva. 

Essa articulação entre o reconhecimento da singularidade e a promoção da ação coletiva 

é um dos principais aportes dos coletivos para a construção de uma cultura política mais 

democrática no Brasil. 

Lembramos que as entrevistas em profundidade adiante apresentadas integram o 

estudo 'Sociedade civil e participação no Brasil contemporâneo: o fenômeno dos 

coletivos' (Lima Neto, 2018a). Elas foram conduzidas entre 2019 e 2020 com 47 ativistas 

de 27 coletivos da cidade do Rio de Janeiro, que atuavam em diferentes áreas, como 

cultura, direitos humanos, meio ambiente e educação.  

 

4.3.1. Singularismo e a nova articulação entre o individual e o coletivo 
 

O conceito de singularismo, conforme discutido por autores como François de 

Singly e Danilo Martuccelli, se refere à valorização da individualidade em um contexto 



 111 

de pluralidade, de diferenciação social e de ampliação de círculos sociais. Em uma 

sociedade singularista, o sujeito não se define apenas em relação ao coletivo, nem mesmo 

em relação aos seus múltiplos pertencimentos a diversos grupos, mas também através de 

suas experiências e trajetórias pessoais. Essa ênfase na singularidade se reflete 

diretamente na maneira como os coletivos brasileiros se organizam e atuam, criando um 

novo paradigma de ação social e política. 

Nos coletivos, a tradicional tensão entre o individualismo e o vínculo social é 

superada por uma nova articulação, onde o indivíduo e o coletivo não são vistos como 

opostos, mas sim como elementos complementares de uma mesma dinâmica social. Essa 

articulação possibilita que os coletivos funcionem como espaços onde a singularidade dos 

indivíduos é reconhecida e valorizada, enquanto se busca, simultaneamente, um objetivo 

comum. Esse reconhecimento da individualidade dentro do coletivo, ao menos no que diz 

respeito à sua intensificação, é uma característica central que distingue os coletivos de 

outras formas de organização social. 

Por exemplo, muitos coletivos artísticos no Brasil operam em torno da ideia de que 

a expressão individual é essencial para a criação coletiva. Cada membro do coletivo é 

incentivado a trazer suas próprias experiências, perspectivas e habilidades para o grupo, 

contribuindo assim para a diversidade e a riqueza do trabalho produzido. Essa abordagem 

reflete a lógica singularista, onde o reconhecimento da singularidade individual fortalece, 

em vez de enfraquecer, o coletivo. A diversidade interna dos coletivos se torna, assim, 

uma fonte de inovação e força. 

Essa nova articulação entre o individual e o coletivo tem implicações significativas 

para a ação política no Brasil. Os coletivos oferecem uma forma de engajamento que é 

simultaneamente profundamente pessoal e coletiva, desafiando as noções tradicionais de 

organização social e política.  

Para além da questão de reconhecimento e construção identitária, e para além 

também das dimensões econômicas e sociais, é central a discussão sobre as novas bases 

em que o social se articula com o singular. Nesse sentido, os coletivos não apenas superam 

a dualidade entre o público e o privado, mas também trabalham ativamente na articulação 

dessas esferas, criando novos modelos de participação e engajamento que refletem a 

complexidade das sociedades contemporâneas. 

Esses valores e essa cultura política desenhados pelos coletivos, que combinam a 

singularidade com o coletivo, sugerem uma reconfiguração das práticas democráticas no 

Brasil, onde a vida pessoal e a expressão individual ganham centralidade na construção 



 112 

do bem comum. A prática coletiva, dessa forma, não anula a individualidade, mas a 

integra de maneira inovadora, apontando para um futuro onde o social e o singular 

caminham lado a lado. 

 

4.3.1.1. Vida pessoal e prática coletiva 
 

A participação nos coletivos é voluntária e baseada no interesse pessoal dos seus 

membros. Não há exigência de afiliação formal, o que facilita a entrada e saída de 

participantes, seguindo uma lógica mais de fluidez e menos de rigidez organizacional. 

Essa participação reflete a interrelação entre o coletivo e a vida pessoal dos indivíduos, 

seja em diálogo com o trabalho profissional, seja em questões comunitárias, ou em 

interesses específicos, como o gosto por fotografia. Parte-se do pessoal, que interage com 

o outro, encontra o comum e cria o coletivo. Esses grupos se organizam em torno de um 

interesse, causa ou objetivo comum, relacionado a questões diversas, abrangendo 

aspectos sociais, culturais, políticos ou ambientais. 

A importância da relação entre o pessoal e o coletivo é destacada por diversos 

membros de coletivos, como ilustrado pela ativista de um coletivo de mulheres negras88. 

Os coletivos se distinguem de outras organizações por evitar a rigidez e hierarquia que 

muitas vezes impedem a expressão individual. Em muitas instituições tradicionais, há 

uma dissociação clara entre a prática política e a vida pessoal, algo que os coletivos 

procuram superar. Conforme ressaltado pela ativista do aludido coletivo, “existem tipos 

de organizações que são extremamente enrijecidas [...] é como se houvesse uma 

dissociação entre prática política e [...] o restante da dimensão da nossa vida”. Esse 

comentário revela a crítica central que os coletivos fazem às estruturas hierárquicas 

tradicionais, que muitas vezes separam a prática política do cotidiano dos indivíduos. 

Nos coletivos, a prática política não é apenas uma atividade secundária ou separada 

da vida cotidiana, mas sim um projeto de vida integral. Essa visão é compartilhada por 

vários coletivos, inclusive aqueles que se concentram em pautas raciais, de gênero, 

artísticas ou ambientais. Como expressado por outra ativista do mesmo coletivo de 

mulheres negras, “a nossa prática política também é um projeto de vida, que envolve a 

nossa relação”. Essa perspectiva indica que, para muitos membros, a participação em 

 
88 Por razões éticas e de privacidade, não identificamos os nomes dos coletivos e dos ativistas entrevistados. 



 113 

coletivos vai além do ativismo; é uma extensão de sua identidade e de suas experiências 

de vida. 

Essa percepção de que a prática política está intrinsecamente ligada à vida pessoal 

é observada também em outro coletivo que mistura aspectos profissionais e pessoais de 

seus membros em atividades de paisagismo. Um dos membros desse coletivo explica que 

sua participação está diretamente relacionada ao seu propósito de vida, revelando que os 

coletivos oferecem um espaço onde a prática profissional, o interesse pessoal e o 

engajamento coletivo se encontram: 

 
“é um propósito de vida, porque eu gosto de ensinar, eu gosto de colocar as pessoas em 
contato com a natureza, então, estar no coletivo para mim é esse meio [...] essa forma de 
trazer essa informação para as pessoas. Então, essa expressão propósito de vida é uma 
grande expressão que me conecta com esse coletivo” (Ativista de um coletivo de mulheres 
negras). 
 
Conforme Martuccelli (2022) sugere, o reconhecimento da singularidade individual 

está se tornando central na forma como vivemos e percebemos a vida social. Ele 

argumenta que a necessidade de incluir problemas pessoais em questões mais gerais tem 

dado lugar a novas maneiras de representar e organizar o coletivo e o individual. Para 

Martuccelli,  
 

“à luz da singularidade, estamos aprendendo a viver e a perceber a vida social de forma 
diferente. O aumento da generalidade, a necessidade de incluir um problema pessoal em 
uma questão mais geral – antes uma exigência exclusiva que não desapareceu – dá lugar a 
outras formas de representar e organizar o coletivo e o individual, nas quais a experiência 
e o testemunho em primeira pessoa se tornam um poderoso fator de persuasão." 
(Martuccelli, 2022, p. 118, tradução livre).89  
 

Os coletivos, assim, se mostram na vanguarda dessa tendência de mudança social, 

criando espaços onde a individualidade é não apenas aceita, mas incentivada como parte 

essencial da prática coletiva. 

 

 

 

 
89 No original: “In the light of singularity, we are learning to live and perceive social life differently. The 
increase in generality, the need to include a personal problem in a more general issue - previously an 
exclusive requirement that has not disappeared - gives way to other ways of representing and organizing 
the collective and the individual, in which first-person experience and testimony become a powerful factor 
of persuasion” (Martuccelli, 2022, p. 118). 



 114 

4.3.1.2. Liberdade individual e senso de coletivo 
 

Os coletivos, por se apresentarem como espaços mais horizontais e com um forte 

valor pela liberdade individual e autonomia90, permitem e incentivam a expressão da 

singularidade de cada membro. Uma ativista de um coletivo feminista observa: 

“impossível falar de um ambiente de liberdade quando não há reconhecimento do 

indivíduo em toda sua singularidade”. Tal fala destaca a interdependência entre liberdade 

individual e reconhecimento dentro de um ambiente coletivo. Nos coletivos, essa 

liberdade se manifesta na estrutura organizacional e na maneira como as funções e 

responsabilidades são distribuídas. Os membros do coletivo compartilham 

responsabilidades e tomam decisões de forma colaborativa e, ao mesmo tempo, 

incentivam a igualdade e a participação ativa de todos os envolvidos. O(A)s ativistas têm 

elevada liberdade para a tomada de decisão individual, seja na escolha das funções a 

serem desempenhadas – definidas, em geral, de acordo com afinidade, interesse e 

habilidade –, seja na escolha dos projetos e pautas a atuar.  

Em relação à liberdade individual expressa na maneira como as funções são 

distribuídas e nas responsabilidades que são compartilhadas, cada membro tem a 

possibilidade de escolher seu papel com base em seus interesses e habilidades, como 

relatado por um membro de um coletivo negro:  

 
“A gente trabalha mais com as proficiências de cada um, respeitando as proficiências. Você 
tem maior disponibilidade em ficar com as redes sociais, então, você vai trabalhar com isso, 
você tem uma proficiência para criar artes, então, trabalha na criação de artes, de vídeos, 
de banners, pelo coletivo, pela voluntariedade de cada um, não há uma estrutura hierárquica 
por exemplo, no coletivo, isso não existe.” (Ativista de um coletivo negro). 
 
Esse comentário exemplifica como a autonomia e a especialização são respeitadas 

dentro do coletivo, permitindo que os membros contribuam de acordo com suas 

capacidades e preferências. 

Essa mesma flexibilidade organizacional é refletida no relato de um membro de um 

coletivo de fotoativismo, que descreve como as pessoas dentro do coletivo migram de 

função até encontrarem aquilo que realmente desejam fazer: “A gente distribuiu as 

funções e no decorrer dos trabalhos, foi naturalmente as pessoas se envolvendo a partir 

dos seus talentos, dos seus desejos, das suas disponibilidades, não tem uma 

 
90 Alguns autores ressaltam a influência do movimento e pensamento autonomista nos coletivos (Cabral, 
2007; Gohn, 2017; Faria, 2020). 



 115 

hierarquização e funções fixas”.  Tal fala indica que a falta de hierarquia rígida nos 

coletivos permite uma maior adaptação e satisfação pessoal, uma vez que os membros 

têm a liberdade de experimentar diferentes papéis até encontrarem o que mais ressoa com 

suas paixões e habilidades. Essa flexibilidade organizacional é ainda mais evidenciada 

por comentário de um outro membro do mesmo coletivo:  

 
“Faz cada um por si, é bastante cada um por si. A gente tem, dependendo, a gente conversa 
assim, quando tem alguma coisa para falar em nome do coletivo, mas, para cobrir alguma 
coisa é cada um por si, por exemplo, se eu achei interessante alguma questão de algum 
hospital, alguma questão de saúde, eu vou lá e não preciso comunicar ao coletivo que eu 
vou lá [...] [O coletivo] me dá total liberdade para ir onde quiser e quando quiser.” (Ativista 
de um coletivo de fotoativismo). 
 

A estrutura descentralizada e horizontal dos coletivos possibilita uma liberdade de 

ação que é difícil de encontrar em organizações mais hierarquizadas. Essa estrutura 

flexível também evita o risco de perder autonomia, conforme mencionado em outra frase 

de um ativista mesmo coletivo: “Instituição fechada, hierarquizada, aí sim ele corre maior 

risco de perder autonomia”. Ao evitar estruturas hierárquicas rígidas, os coletivos mantêm 

uma flexibilidade e uma liberdade que são vitais para a manutenção da autonomia dos 

seus membros. 

A liberdade individual dentro dos coletivos também se expressa na atitude crítica 

em relação às instituições hierárquicas tradicionais, como partidos políticos. Muitos 

ativistas dentro dos coletivos demonstram uma resistência clara a essas estruturas, 

preferindo formas de organização que respeitem a subjetividade e a autonomia dos 

indivíduos. Como apontado por um outro membro do coletivo de fotoativismo, a ausência 

de hierarquia tradicional dentro dos coletivos promove uma atmosfera de respeito mútuo:  

 
“Ou melhor, não tem tanta hierarquia em si, a gente tem mais respeito por eles do que 
hierarquia, acho que a voz de todo mundo parece ser bem igual [...] depende de como a 
hierarquia é dada, se for uma hierarquia de total subordinação eu acho ruim, mas, se for 
uma hierarquia de guia, eu acho legal [...] uma organização mais conversada” (Ativista de 
um coletivo de fotoativismo) 
 

Um coletivo negro também ecoa essa crítica às estruturas hierárquicas tradicionais, 

ao comentar sobre o papel limitador de partidos políticos: “[O] papel dos partidos 

políticos é fundamental, o problema é que eles constroem uma estrutura essencialmente 

hierárquica ou extremamente rígida [...] não permite que todas as pessoas se manifestem, 

ou que todas as vozes sejam ouvidas”. Ao contrastar com estruturas tradicionais, os 



 116 

coletivos oferecem um espaço mais inclusivo e democrático, onde a voz de cada membro 

pode ser expressa, ouvida e valorizada. 

 

4.3.1.3. Autodeterminação e organização de cima para baixo 
 

A articulação entre o individual e o coletivo é também expressa na organização dos 

coletivos. Os coletivos surgem, em sua maioria, de interesses individuais, de problemas 

singulares, de afinidades, de “sintonias” que se “encontram” e que compartilham e 

constroem um “comum”:  
 

“nosso coletivo apareceu como um coletivo de amigos mesmo que tinha uma sintonia [...] 
e tinha alguns pensamentos comuns, então serviu para juntar a gente, fazer alguma coisa, 
se sentir bem, fazendo alguma coisa. Primeiro culturalmente, depois em termos políticos 
cinematográficos e tal e depois com jornalismo e aí, isso também serviu para a gente ter 
contatos com outros coletivos e tal, outros coletivos também.” (Ativista de um coletivo 
jornalístico) 
 
“Tudo começou porque a gente na Zona Oeste não tinha como se divertir, nem consumir 
cultura local. E a gente queria valorizar também os artistas locais. Tem grandes artistas que 
passam despercebidos, e a gente queria dar volume, dar voz para essas pessoas [...] [que] 
mais pessoas conhecessem eles, o som deles [...] [que eles] inspirassem outros artistas 
também a começar” (Ativista de um coletivo artístico) 
 

Essa organização de baixo para cima, onde as iniciativas surgem de interesses e 

necessidades individuais, é característica fundamental dos coletivos. Como outro membro 

do coletivo jornalístico comenta, “a ideia de que as iniciativas coletivas menores ou até 

mesmo individuais, elas vão se colocando e vão se sincronizando para fazer emergir 

determinados fenômenos”. Os coletivos funcionam como espaços onde as contribuições 

individuais se somam para criar algo maior do que a soma de suas partes, sem a 

necessidade de uma estrutura hierárquica rígida. 

Os coletivos, portanto, representam uma forma de ação direta e suporte mútuo, 

influenciando tanto suas atividades quanto as percepções sociais de seus membros. Eles 

proporcionam um espaço onde a autodeterminação é valorizada e onde os membros têm 

a liberdade de moldar suas práticas políticas de acordo com suas próprias necessidades e 

interesses. A formação de coletivos está intimamente ligada ao entendimento de que a 

autodeterminação e a organização política são essenciais para o empoderamento dos 

indivíduos, especialmente em contextos nos quais as estruturas tradicionais falham em 

atender às necessidades de grupos marginalizados. 



 117 

A maior individualização expressa na autodeterminação é especialmente evidente 

em coletivos antirracistas que veem a descolonização mental e a reconstituição de uma 

identidade própria como objetivos centrais de sua prática. A importância da 

autodeterminação é expressa claramente nas palavras de uma ativista de um coletivo de 

mulheres negras: “A formação do coletivo está intimamente ligada ao entendimento da 

necessidade de autodeterminação e organização política de pessoas pretas, destacando a 

importância da descolonização mental”. A relação entre autodeterminação e organização 

política é expressa tanto em coletivos antirracistas quanto em coletivos que atuam na 

esfera do jornalismo: 

 

“O meu processo de formação, digamos, de entendimento enquanto mulher preta, do que 
significa e da necessidade de uma autodeterminação e organização política de pessoas 
pretas para que haja uma centralização da questão racial nesse Brasil, para que a gente saia 
da margem e comece a se entender como de fato seres humanos” (Ativista de um coletivo 
de mulheres negras). 
 
“Mídialivrismo é qualquer um poder trabalhar com a informação, sem depender de uma 
estrutura partidária, econômica e por aí vai, é uma autodeterminação na questão da 
produção de mídia [...] enxergar as mídias dessas maneiras, essas narrativas podem servir 
para os múltiplos olhares se valerem né, e esses múltiplos olhares apontarem várias 
ligações, eles não precisarem ficar presos a uma narrativa só. A gente poder olhar um 
fenômeno por vários pontos de vista” (Ativista de um coletivo jornalístico) 

 

Em um outro coletivo antirracista, há o relato de que os membros são incentivados 

a lutar contra injustiças e a se reconhecer como capazes de alcançar seus direitos: “a 

própria pessoa se sente inclinada a lutar contra aquilo, porque ela não vai querer ficar 

numa situação [...] injusta se ela tem conhecimento e sabe que aquilo é errado.” Essa 

ênfase na autodeterminação é crucial para o empoderamento dos indivíduos e para a 

construção de uma identidade coletiva forte. 

 

4.3.2. Micropolítica e a participação singularista 
 

A micropolítica dos coletivos reflete o caráter singularista da sociedade 

contemporânea. Ao invés de focar em grandes revoluções ou mudanças estruturais, 

muitos coletivos optam por atuar em escalas menores, abordando questões específicas e 

locais por meio de ações diretas e intervenções culturais. Essa escolha reflete uma 

abordagem mais imediata, que busca influenciar diretamente as vidas das pessoas e 

transformar as culturas locais. É uma estratégia que se alinha com o singularismo, que 

valoriza a agência individual e as transformações no nível das experiências cotidianas. 



 118 

Coletivos culturais no Brasil, como aqueles dedicados ao grafite, teatro de rua ou 

performances musicais, frequentemente operam fora dos circuitos culturais estabelecidos. 

Esses grupos desafiam as normas dominantes sobre o direito de ocupar o espaço público 

e ser ouvido, criando novos espaços para a expressão cultural. Essas iniciativas atuam em 

um campo de poder invisível, onde transformam percepções e incorporam novos afetos 

sociais, criando "microutopias" — pequenos espaços e momentos nos quais novas formas 

de sociabilidade e convivência são experimentadas e cultivadas. 

A variedade de projetos e ações realizados pelos coletivos é vasta, incluindo desde 

grupos de estudos e produção de conteúdo online até ações comunitárias e eventos 

culturais. Por exemplo, um coletivo antirracista organiza grupos de leitura e campanhas 

contra fraudes de cotas, enquanto outros coletivos focam na educação e na criação de 

espaços seguros para discussões feministas.  

Por exemplo, um ativista de um coletivo de fotoativismo ilustra essa abordagem 

micropolítica ao relatar uma participação mais discreta, preferindo ações menores e uma 

maior cautela ao se envolver em grandes passeatas ou movimentos políticos visíveis. Essa 

escolha reflete a crença no poder da imagem e da arte como ferramentas de transformação 

social, uma característica comum entre coletivos que buscam provocar mudanças através 

da educação e da conscientização. Um coletivo artísitico, por sua vez, promove arte na 

praça como uma forma de humanização acessível e democrática, refletindo o 

compromisso dos coletivos em democratizar a cultura e a arte. 

Essa abordagem micropolítica também se manifesta na formação de repórteres 

comunitários, que utilizam a mídia independente para denunciar injustiças locais e servir 

como instrumento de mudança social. Como afirma um ativista de um coletivo de 

fotoativismo, a imagem é uma ferramenta poderosa que provoca reflexões e debates, 

transformando a maneira como vemos e discutimos as questões sociais: “Eu acho que a 

imagem ela é extremamente provocadora, ela nos provoca o tempo todo, é um olhar que 

a gente não teve [...] isso alimenta o nosso debate cotidiano”. Essa provocação contínua 

é uma forma de sensibilizar as pessoas e fomentar o diálogo, algo que os coletivos 

acreditam ser essencial para a transformação social e a obtenção dos seus objetivos. 

Os coletivos oferecem gramáticas culturais alternativas, fornecendo novas 

narrativas e práticas que valorizam a transformação pessoal como um passo para a 

transformação social. Como destaca Mazetti (2008), os coletivos fomentam a 

criatividade, o julgamento crítico e a liberdade de expressão. Essas ações reverberam 

positivamente nas estruturas sociais e contribuem para o processo de individualização. 



 119 

Paes (2018) complementa essa visão ao descrever a micropolítica dos coletivos artísticos-

culturais como “pequenas lutas fragmentadas, rizomáticas e móveis, que se modificam 

em diferentes contextos e lugares.” Essas lutas abordam questões cotidianas que 

organizam a sociedade, criando novas experiências e afetos que fortalecem o tecido 

social. Mouffe (2013) ressalta a importância da dimensão afetiva na política, 

argumentando que as identidades políticas são formadas através da inserção em práticas 

discursivas-afetivas que envolvem palavras, afetos e ações. Essa perspectiva enfatiza que 

a mobilização dos afetos comuns é crucial para a constituição das identidades políticas, 

algo que os coletivos fazem ao criar espaços de transformação e diálogo. Como vimos 

anteriormente, a formação do individualismo moderno foi também marcada por um 

aumento significativo da cultura e do culto ao sentimento (Illouz, 2010). 

 

4.3.2.1. O compartilhamento de vivências: transformar e ser 
transformado 

 

Transformar e ser transformado é uma dinâmica essencial nos coletivos, onde as 

práticas cotidianas moldam tanto o indivíduo quanto o coletivo. Essa transformação não 

se limita ao âmbito institucional, mas ocorre no nível do cotidiano, em práticas concretas 

que articulam o singular e o coletivo. Um exemplo disso é o relato de uma ativista de um 

de mulheres negras, que destaca a importância de encontrar outras mulheres negras que 

estão passando por experiências semelhantes: “encontrar mulheres [...] que estão 

passando pelas mesmas experiências”. Esse encontro é fundamental para o fortalecimento 

individual e coletivo, proporcionando um espaço de apoio e troca que fortalece a 

identidade e a resistência. 

Os coletivos se estabelecem como espaços onde experiências e vivências singulares 

se encontram e dialogam, formando um senso de comunidade a partir dessas diferenças e 

semelhanças. Como relatado por um ativista de um coletivo antirracista, que se concentra 

em questões raciais, os coletivos servem como espaços seguros para indivíduos se 

reunirem e compartilharem experiências singulares:  

 
“um local para reunir todas as pessoas que eram negras e não se sentiam a vontade dentro 
das outras iniciativas [...] ou que simplesmente não se interessavam pelas outras iniciativas, 
porque não eram coisas que realmente traziam interesse a elas. E o coletivo por ser uma 
coisa mais racial e ser uma coisa que permeia o dia a dia, é uma coisa que acabou unindo 
bastante gente” (Ativista de um coletivo antirracista). 
 



 120 

Em um coletivo de fotoativismo, o impacto subjetivo é destacado como um fator 

transformador: “impacto do ponto de vista subjetivo no conhecimento, de valores, de 

repensar os valores, repensar atuação, a prática quanto ser humano.” A troca de 

percepções e experiências fotográficas entre os membros permite um entendimento mais 

profundo do outro e da realidade ao seu redor: “é a possibilidade de a gente perceber o 

outro a partir do olhar fotográfico dele”. Esse processo de reflexão e sensibilização é 

essencial para a criação de novas gramáticas sociais que promovem o diálogo e a 

transformação. 

Um coletivo interseccional com pauta política de permanência estudantil também 

enfatiza a importância de se estabelecer laços, mesmo que pequenos, para gerar 

conhecimento a partir de conflitos sociais:  

 
“é um coletivo que nunca se preocupou em [...] pautar a realidade [...] a partir do momento 
que a gente consegue estabelecer laços, mesmos que sejam assim, laços de uma quantidade 
muito pequena, mas, que essa galera reconhece que qualquer conflito social é informação 
e que essa própria informação ela pode gerar algum conhecimento, isso é o coletivo 
acontecendo” (Ativista de um coletivo interseccional) 
 

Isso mostra como o coletivo funciona como um espaço de aprendizado mútuo e de 

construção de conhecimento a partir da experiência vivida. Um coletivo de mulheres 

negras com pauta de combater fraudes em cotas na universidade exemplifica como os 

coletivos podem ser espaços de cura e reconstrução, especialmente para grupos 

historicamente marginalizados:  

 
“Então o coletivo ele representa tudo isso na minha vida, de [...] dar sentido à minha 
formação, dar sentido ao nosso fazer em psicologia, abrir caminhos para uma possibilidade 
do que Beatriz Nascimento já falava sobre quilombos, e que hoje a gente já começa a falar 
disso também, sobre aquilombamento, no sentido de um espaço, de construção, de 
encontros de pessoas pretas e de possibilidade de autodeterminação política, 
autodeterminação de nós mesmos e uma possibilidade de construir laços que sejam para 
além” (Ativista de um coletivo de mulheres negras). 
 

O empoderamento que surge da participação nos coletivos também transforma a 

percepção dos membros sobre si mesmos e sobre a sociedade. Como destaca uma 

integrante de um coletivo feminista, o envolvimento no coletivo levou a uma mudança na 

autoimagem e na maneira como a sociedade é percebida: “Empoderamento mesmo, 

acreditar mais em mim e ter noção das atitudes diárias [...] das ideias do coletivo eu 

também comecei a me enxergar diferente na sociedade como mulher”. Essa 



 121 

transformação pessoal reflete o impacto profundo que os coletivos podem ter na vida dos 

indivíduos. 

Os coletivos, ao se constituírem como espaços de encontro das diferenças, 

promovem a emancipação e a criação de novas identidades. Eles contribuem para uma 

nova forma de sociabilidade, onde as diferenças são valorizadas e a liberdade individual 

é respeitada. Como argumenta Touraine, cada pessoa busca construir sua vida com base 

em sua singularidade, resistindo a tudo que ameaça sua coerência e significado:  

 
“essa busca não pode ser por uma identidade, já que somos cada vez mais compostos por 
fragmentos de identidades diferentes. Só pode ser a busca pelo direito de ser o autor, o 
sujeito de sua própria existência e sua capacidade de resistir a tudo que nos priva dela, 
tornando nossa vida incoerente” (Touraine, 2007, p. 106, tradução livre).91 
 

Nos coletivos artísticos-culturais, a importância de criar espaços para vivências 

diversas e para o desenvolvimento criativo é igualmente fundamental. Um exemplo claro 

disso é coletivo artístico, onde a singularidade de cada membro é celebrada em vez de 

suprimida. Um dos membros explica:  

 
“A gente não tem muito essa ideia de, ah, não, a gente é um grupo e a gente tem que ter 
uma identidade única, a gente tem que estar sempre o tempo todo na mesma linha, não, a 
gente não se limita neste sentido. Eu acho que isso é importante [...] por ter cada um essa 
singularidade” (Ativista de um coletivo artístico). 
 

Portanto, os coletivos não apenas criam novos universos culturais onde a 

horizontalidade, a diversidade e a liberdade individual são valorizadas, mas também 

possibilitam a ação criativa e emancipatória. Ao reconhecer a interseção dos direitos 

culturais, políticos e sociais, os coletivos contribuem para a criação de novas rotas 

democráticas que refletem as complexidades e diversidades da sociedade contemporânea. 

 

4.3.3. Coletivos e a expansão da democracia 
 

Os coletivos são espaços que valorizam a vida pessoal, a liberdade individual, a 

autodeterminação, o compartilhamento de vivências e as práticas cotidianas, enquanto 

 
91 No original: “This search cannot be for an identity, since we are increasingly composed of fragments of 
different identities. I t can only be the quest for the right to be the author, the subject of one's own existence 
and one's capacity to resist everything that deprives us of it, rendering our life incoherent” (Touraine, 2007, 
p. 106). 
 



 122 

promovem formas de organização mais horizontais e democráticas. Ao fazê-lo, eles 

oferecem uma alternativa às estruturas hierárquicas tradicionais, permitindo que os 

membros se expressem de maneira autêntica e contribuam para o bem coletivo de forma 

que ressoe com suas próprias experiências e aspirações. Esses espaços representam não 

apenas uma maneira diferente de fazer política, mas também um novo modo de viver e 

de se relacionar com os outros, baseado na liberdade individual, no respeito às diferenças, 

na autoexpressão, no compartilhamento de vivências e na horizontalidade das relações 

sociais. 

 

4.3.3.1. Horizontalização das relações sociais 
 

Os coletivos desempenham um papel fundamental na expansão da democracia no 

Brasil, indo além da simples participação política e promovendo a democratização das 

relações sociais. Ao adotarem formas horizontais de organização e valorizarem a 

participação inclusiva, esses grupos contribuem para a construção de uma democracia 

mais abrangente e profunda, ao cultivarem esses valores não apenas internamente dos 

coletivos, mas também em suas práticas coletivas e pessoais. 

Tradicionalmente, a democracia no Brasil tem sido associada principalmente à 

esfera política institucional, como eleições, partidos e representação formal. No entanto, 

os coletivos estão expandindo esse conceito ao incluir novas formas de participação 

cidadã que não estão necessariamente vinculadas às instituições políticas tradicionais. 

Eles surgem, em grande medida, como respostas a falhas percebidas dessas instituições 

em atender às demandas da população, criando novas oportunidades para a expressão e a 

participação política. Por exemplo, coletivos feministas e LGBTQIA+ no Brasil têm sido 

essenciais na luta por direitos frequentemente negligenciados pelos sistemas políticos 

convencionais. Esses grupos não apenas pressionam por mudanças, mas também criam 

espaços de apoio e solidariedade, onde as pessoas podem se organizar e agir de acordo 

com suas necessidades e interesses específicos. 

Além disso, os coletivos desafiam as hierarquias de poder tradicionais ao promover 

a igualdade e a inclusão dentro de suas próprias estruturas organizacionais. Rejeitando 

líderes centralizados e adotando a tomada de decisões coletiva, esses grupos 

exemplificam uma forma de democracia direta que contrasta fortemente com as práticas 

oligárquicas muitas vezes presentes na política institucional. Essa abordagem não apenas 



 123 

amplia a democracia em termos formais, mas também transforma as práticas cotidianas 

de participação social e política. 

O impacto dos coletivos transcende a esfera do próprio grupo, influenciando outras 

áreas da vida, como as interações familiares e no ambiente de trabalho. Essa experiência 

de organização horizontal muitas vezes leva os membros a repensarem e a aplicarem esses 

valores em diferentes contextos de suas vidas, demonstrando que outras formas de 

organização são possíveis. Um membro de um coletivo foto jornalístico reflete sobre essa 

experiência ao afirmar:  

 
“eu acho que essa experiência de organização do coletivo, principalmente essa 
horizontalidade, eu acho que ela tem a colaborar muito com a democracia, a gente pensar 
a democracia de outra forma. Porque a gente vive em uma democracia [...] a gente vê uma 
democracia que ela ainda não é horizontal, ela é verticalizada, a gente vive em uma 
democracia que ela é verticalizada com processos hierárquicos” (Ativista de um coletivo 
foto jornalístico). 
 
Essa crítica à natureza hierárquica das estruturas democráticas tradicionais e a 

reinvindicação de que uma verdadeira democratização só será possível através da 

horizontalização das relações sociais é ecoada por outro ativista de um coletivo 

jornalístico, que destaca a necessidade de criar modelos de democracia mais 

horizontalizados para resolver os problemas políticos atuais: “enquanto a gente não 

conseguir criar esses espaços, construir um modelo de democracia mais horizontalizado, 

a gente não responde os problemas da política que a gente tem hoje [...] iniciativas de 

poder mais autônomo.”  

Os coletivos, ao funcionarem como espaços horizontais, promovem não apenas a 

igualdade, mas também o reconhecimento e o respeito pela singularidade de cada 

indivíduo. Eles transmitem esses valores diariamente, seja através da arte, de rodas de 

conversa sobre questões como abuso, ou em outras atividades que visam fomentar a 

inclusão e a empatia. Uma ativista de um coletivo de mulheres negras aponta: “eu acho 

que seria um caminho lógico se a gente tirasse essa hierarquização social, eu acho que 

seria um caminho lógico a ser perseguido essa equidade de raça, credo, cor, gênero, 

religião, e tudo mais.” Essa visão sugere que a horizontalização das relações sociais não 

é apenas desejável, mas necessária para alcançar uma verdadeira igualdade em uma 

sociedade diversa. 



 124 

Essa necessidade de abrir as mentes e promover a empatia é enfatizada por um 

membro de um coletivo artístico, que explica como a arte e os eventos culturais podem 

ser ferramentas poderosas para fomentar uma democracia mais inclusiva:  

 

“a gente acredita que possa trazer mais democracia nas vidas das pessoas, trazer mais 
igualdade, trazer mais respeito, empatia e tudo isso, e, atuando em eventos culturais e 
sociais, e levando um pouco do nosso trabalho da arte também, porque eu acho muito 
importante pra abrir as cabeças das pessoas, porque eu acho que a maior dificuldade é essa 
assim, entrar na cabeça das pessoas e mostrar uma realidade que às vezes as pessoas não 
conhecem” (Ativista de um coletivo artístico). 
 
A ideia de que os valores de horizontalidade e igualdade cultivados nos coletivos 

possam se espalhar para outras esferas da vida é confirmada por uma ativista de um 

coletivo de alimentação saudável. Essa expansão dos valores do coletivo para além de 

seus limites imediatos sugere que o impacto dessas práticas é se dá não apenas nas 

interações dentro dos coletivos, mas também nas relações sociais em geral. 

Assim, os coletivos não são apenas espaços de resistência e luta; eles são também 

laboratórios de novas formas de convivência e organização social, onde se experimentam 

e se constroem alternativas para uma sociedade potencialmente mais democrática, 

inclusiva e horizontal. Essas práticas coletivas, baseadas na igualdade e no respeito pela 

diversidade, têm o potencial de transformar profundamente as estruturas sociais e 

políticas, promovendo uma democratização real que vai além do formalismo das 

instituições tradicionais. 

Nesse contexto, os coletivos são expressão de uma democratização social da 

sociedade brasileira que, ao mesmo tempo, contribui com a democratização da sociedade 

brasileira. Em outras palavras, os coletivos podem contribuir para a democratização das 

relações sociais (Martuccelli, 2010a). 

 

4.3.3.2. Expressão de vozes não representadas pela política tradicional e 
institucional 

 

Os coletivos são um espaço de articulação de pautas individuais com lutas coletivas. 

Como já ressaltamos, eles, muitas vezes, se envolvem em ações diretas e iniciativas 

comunitárias, como manifestações, campanhas educativas, eventos culturais, oficinas e 

outras atividades que visam causar impacto imediato em suas comunidades. Coletivos 

geralmente surgem em resposta a problemas específicos e locais, oferecendo soluções 

práticas para questões que são muitas vezes negligenciadas pelas instituições tradicionais. 



 125 

Além de funcionarem como espaços seguros para o diálogo, troca de experiências e apoio 

mútuo, eles são essenciais para o empoderamento de grupos marginalizados. 

Um coletivo antirracista foi fundado por alunos negros de uma universidade do Rio 

de Janeiro que sentiram a falta de representatividade no curso de Relações Internacionais. 

Um outro exemplo é um coletivo de mulheres negras que surge em resposta a eventos 

racistas na universidade e tem como foco proporcionar um espaço de segurança e apoio 

para estudantes negras. Esse tipo de organização pode ser vital para combater as 

desigualdades estruturais que ainda permeiam muitos espaços educacionais e 

profissionais. 

Um coletivo feminista também surge da constatação de um problema específico de 

vivência das pessoas: no caso assédio contra mulheres dentro universidade. O coletivo 

começou como uma rede de apoio para alunas, evoluindo para ações de segurança e 

contribui com o empoderamento das mulheres. Um outro coletivo, focado em causas 

feministas e negras dentro de uma faculdade de Direito do Rio de Janeiro, reúne mulheres 

e estudantes negras para apoiar e promover questões de igualdade e representatividade. 

Já um outro coletivo promove eventos de gênero e sexualidade, criando um espaço onde 

vozes diversas, especialmente de minorias, podem ser ouvidas e respeitadas. Essas 

iniciativas exemplificam como os coletivos podem preencher lacunas deixadas pelas 

estruturas institucionais tradicionais e como este esforço é crucial em um contexto em 

que muitas vezes essas vozes são silenciadas. 

Um coletivo de fotojornalismo utiliza a fotografia para cobrir eventos sociais e 

políticos, promovendo uma comunicação democrática que dá visibilidade a grupos 

marginalizados. Esse trabalho é um exemplo de como a arte pode ser uma ferramenta 

poderosa para desafiar as narrativas dominantes e criar espaços para novas perspectivas.  

Esses coletivos demonstram um desejo contínuo de “democratizar a democracia”, 

ou seja, de expandir a representatividade para incluir aqueles que são tradicionalmente 

excluídos dos processos políticos e sociais institucionais. Como aponta uma ativista de 

um coletivo de mulheres negras, há uma pressão constante para que as demandas das 

pessoas negras sejam ouvidas nas universidades e outras instituições. Nosso objetivo é 

“pressionar a universidade, as instituições para que também sejam ouvidas as demandas 

de pessoas negras, pessoas negras não necessariamente, mas, principalmente pessoas 

negras”. 

Essa busca por expressão de vozes marginalizadas é também ecoada por um outro 

coletivo de mulheres negras, que destaca a necessidade de outras representações além dos 



 126 

centros acadêmicos tradicionais. A auto-organização é vista como uma estratégia de 

resistência, como evidencia um membro de um coletivo de mídiativismo: “se auto-

organizar, se não tiver força e capacidade para demonstrar o que você está passando e nós 

devemos ajudar as pessoas nisso também, quem não tem essa força é esmagado.” 

Uma ativista de um coletivo feminista enfatiza a importância de lutar por igualdade 

de gênero, vinculando essa luta diretamente à política e à democracia: “a igualdade de 

gênero tem muito a ver com política e democracia, então, a gente pode contribuir com 

isso sim.” A preocupação com a representatividade é uma constante, como aponta uma 

ativista de um outro coletivo feminista, ao destacar a falta de diversidade no parlamento 

brasileiro: “eu acho que um dos desafios [...] é representar as pessoas, porque a gente tem 

uma democracia que não representa as pessoas.” 

Nesse contexto, os coletivos podem ser entendidos como espaços de ascensão do 

sujeito. Eles possibilitam que indivíduos se tornem protagonistas de suas próprias 

histórias, como reflete uma ativista de um outro coletivo feminista: “A gente tem que 

conquistar nossos espaços, tem que ser a nossa própria representação às vezes, porque 

principalmente sendo mulher os outros escolhem muito pela gente.”  

Além disso, os coletivos incentivam o respeito ao pluralismo cultural e à 

diversidade. Ao valorizar a participação ativa e igualitária de todos os membros, esses 

grupos promovem um ambiente onde diferentes opiniões e experiências tendem a ser 

respeitadas e integradas. Como ilustra uma ativista de um coletivo de mulheres negras, 

cada espaço tem sua própria área de atuação, respeitando as especificidades de cada 

grupo: “Os espaços nesse sentido, cada um tem a sua área de atuação.” 

Esses espaços funcionam como nichos de subjetividade que se entrecruzam, 

expressando a dinâmica das sociedades complexas e diferenciadas. Uma ativista de um 

coletivo interseccional de educação descreve como diferentes grupos dentro do coletivo 

promovem eventos específicos, como a semana da visibilidade lésbica, demonstrando a 

importância de atender às necessidades diversas dentro de um coletivo maior. 

Os coletivos contribuem para uma sociedade mais plural, diversa e tolerante, como 

destaca um membro de um coletivo de jornalismo ao afirmar que seu trabalho ajuda as 

pessoas a olharem as coisas de uma maneira mais plural. O impacto desses coletivos é 

profundo, promovendo respeito, empatia e compreensão entre pessoas de diferentes 

backgrounds. Um membro de um coletivo de midiativismo reflete sobre sua própria 

transformação ao aprender a conviver harmoniosamente com mulheres e com a 



 127 

comunidade LGBTQIA+: “A ter um pouco mais de respeito pela mulher porque eu 

sempre fui um homem machista e aprendi a conviver com os movimentos LGBTs”. 

Essa transformação pessoal e coletiva é um dos pilares dos coletivos, que 

funcionam como verdadeiros laboratórios de experimentação social e cultural. A 

capacidade de ouvir, compreender e respeitar as diferentes posições dentro do coletivo é 

fundamental, como aponta uma ativista de um coletivo de mulheres negras: “é respeitar 

os espaços onde a gente atua, respeito é o maior aprendizado [...] a gente precisa enxergar 

as diferenças como um modo de construção dos espaços”. Essa atitude de respeito é algo 

que é continuamente cultivado dentro desses grupos, promovendo uma cultura de 

tolerância e aceitação que se espalha para além dos limites do coletivo. 

Os coletivos, ao promoverem o encontro entre diferentes gerações, realidades e 

experiências, criam um espaço onde todos podem potencialmente aprender uns com os 

outros, como destaca um membro de um coletivo de arteterapia. A troca de experiências 

dentro desses coletivos não só pode enriquecer os indivíduos, mas também fortalecer o 

coletivo como um todo, promovendo um ambiente de afeto e solidariedade, como reflete 

uma ativista de um coletivo interseccional de educação: “Coletivo é isso, é afeto.” 

 

4.4. Coletivos como novos sujeitos políticos e sociais 
 

Os coletivos não apenas potencialmente expandem as fronteiras da democracia, mas 

também a renovam, incorporando novas formas de participação que respondem às 

demandas e desafios contemporâneos. Como defende Mouffe (2013), a democracia não 

deve ser limitada a um único espaço, como o parlamento, mas deve ser radicalizada 

através da multiplicidade de espaços públicos agonísticos onde se possa intervir para 

transformar a sociedade. 

Os coletivos podem ser vistos como novos sujeitos políticos e sociais, que surgem 

em resposta às limitações e contradições das formas tradicionais de organização social e 

política. Eles expressam uma crítica mais incisiva em relação às instituições tradicionais, 

como partidos políticos e sindicatos, que muitas vezes são percebidos como limitadores 

da liberdade individual, e representam uma nova forma de mobilização política, onde as 

pessoas se organizam em torno de valores compartilhados, mas sem perder de vista a 

importância da autonomia individual. 

O maior espaço para a liberdade individual pode potencializar a emancipação e 

conscientização do sujeito: "A nossa ação política maior começa dentro de nós mesmos" 



 128 

(Uma ativista de um coletivo de mulheres negras). Esse reconhecimento interno da 

própria potência política é um passo essencial para a transformação coletiva, como 

continua o relato da ativista: "Reconhecimento da nossa própria, da minha própria 

potência política". 

Essa centralidade do sujeito na política é considerada fundamental. Como reflete o 

relato de um membro um coletivo de fotoativismo: "Democracia tem que garantir ampla 

participação da população, que faça as pessoas serem sujeitos políticos, que garanta 

oportunidade e liberdade." Nesse sentido, os coletivos não apenas lutam contra injustiças 

sociais e raciais, mas também fortalecem a noção de cidadania. Como aponta Mesquita 

(2011), os coletivos, juntamente com os movimentos autônomos e o ativismo 

contemporâneo, estão reinventando os espaços sociais, criando interseções e zonas de 

encontro que desafiam as fronteiras tradicionais de atuação. Eles produzem uma "contra 

esfera pública", onde as relações se fortalecem e se reinventam continuamente, 

adaptando-se a novos contextos e situações. Essa dinâmica inclui a inevitável presença 

de conflitos e contradições, que são tão importantes quanto qualquer tática ou ação bem-

sucedida. Em consonância com Mesquita, os coletivos oferecem a possibilidade de 

constituir-se como um sujeito ativo, engajado na transformação da realidade ao seu redor 

(Mesquita, 2011, p. 286). 

Os coletivos têm desempenhado um papel crucial na reinvenção da política e da 

democracia, oferecendo novas formas de organização que vão além das estruturas 

tradicionais. A partir de suas práticas, eles mostram que é possível conceber e construir 

modelos alternativos de engajamento político. Como destaca um membro de um coletivo 

de fotojornalismo, o coletivo "ajudou a consolidar e ver que outras organizações políticas 

são possíveis e não só as tradicionais, a gente não precisa depender apenas dos partidos 

políticos [...] a gente pode se organizar de outras formas e atuar de outras maneiras 

politicamente." 

A liberdade individual é um valor central nesses espaços, como expressa um 

membro do mesmo coletivo de fotojornalismo: "uma sociedade justa com base na 

liberdade individual: a pessoa não pode ser livre presa dentro de uma estrutura [...] ter 

uma sociedade livre, é livre num sentido bem amplo mesmo, no sentido em que as pessoas 

pudessem ser o que elas são sem medo de ser". Essa visão revela uma concepção mais 

ampla de democracia, a qual deve garantir não apenas os direitos civis e políticos, mas 

também a liberdade e a autorrealização dos indivíduos, em linha com a concepção de 



 129 

cidadania contemporânea e a noção de uma sociedade singularista, que, como vimos, 

concilia direitos humanos básicos de igualdade com o reconhecimento da diferença. 

A democracia é, portanto, vista como um conceito multidimensional, onde o 

respeito pelos direitos humanos e pela diversidade é fundamental. Um membro de um 

coletivo artístico reforça essa ideia: "Para mim, democracia é que todos possam ter a sua 

voz, se respeitar a voz, a existência de cada indivíduo e grupo [...] a expressão, o seu bem-

estar, o seu direito a ter um lugar nesse mundo como os outros”. A individualização é 

parte integral dessa concepção, em que a autorrealização e o respeito pelas 

particularidades de cada um são essenciais. “Democracia quando todas as pessoas 

conseguem viver um curso da vida delas”, afirma um ativista de um coletivo antirracista. 

“Democracia é o respeito a todas as opções, a todas as existências humanas”, defende um 

ativista de um coletivo artístico. 

Essa visão também se reflete na noção de uma sociedade justa, que vai além da 

igualdade formal para abranger a diversidade e a singularidade. "Uma sociedade justa é 

uma sociedade onde nós consigamos viver com nossas atitudes, com as nossas 

particularidades, e que essas diferenças não sejam ainda associadas a uma relação de 

exploração e dominação de certos grupos", afirma uma ativista de um coletivo de 

mulheres negras. Esse aspecto também é ressaltado por uma ativista de um coletivo 

feminista: “Uma sociedade justa pra mim, é você nascer, você viver e você poder escolher 

o que você quer ser, e conseguir ser o que você quer ser”.



 

5. Conclusão 
 

Essa tese buscou demonstrar como a emergência e proliferação de coletivos –

defendido como uma forma não tradicional de mobilização política – diz respeito à maior 

presença de um individualismo radicalizado e ao que Danilo Martuccelli (2010a) chamou 

de sociedade singularista. Em outros termos, esta tese defendeu que o fenômeno dos 

coletivos está intrinsecamente ligado à intensificação e radicalização do individualismo, 

não se restringindo à esfera política e à discussão em torno da democracia, mas vinculado 

a um quadro mais amplo de mudança morfológica e de valores da sociedade brasileira.  

Sem negar a influência da crise da democracia e do sistema representativo na 

ascensão dos coletivos – o que parte da literatura acadêmica já ressaltou –, esta tese 

buscou estabelecer uma relação entre a mudança morfológica, o individualismo 

singularista e o fenômeno dos coletivos, partindo de uma abordagem interpretativa de 

cunho sociológico. Defendemos ao longo da tese uma outra chave de pensar o fenômeno 

dos coletivos: a que o boom dos coletivos expressa uma confluência de elementos sociais, 

políticos, econômicos e culturais, os quais fazem parte de um macroprocesso de 

individualização radicalizada das sociedades contemporâneas.  

No capítulo 1, mostramos que os coletivos não são um fenômeno novo. 

Historicamente, eles tiveram uma forte relação com o ambiente artístico-cultural, mas foi 

particularmente nas décadas de 1960 e 1970 que surgiram grupos que se 

autodenominavam coletivos e atuavam além da esfera artística. Em um contexto ascensão 

de categorias culturais e identitárias, contestação às instituições tradicionais e 

hierárquicas, tais como partidos políticos, sindicatos e movimentos sociais, e de 

reinvindicação do direito de cada um ser ele mesmo, começamos a ver, além de coletivos 

artísticos, uma acentuação de coletivos atuantes em pautas como feminismo e 

antirracismo. Tais coletivos se diferenciam por não colocarem essas pautas em 

isolamento, expressando a consciência da interseccionalidade das diferentes camadas que 

compõem as identidades que tornam suas demandas únicas. A expansão dos coletivos é 

acentuada no início do século XXI, seja no número de grupos, mas também na diversidade 

de pautas e demandas que eles representam.  

Esse cenário é acompanhado, como apresentamos no capítulo 2, do aumento da 

diferenciação e integração social em meados do século XX e início do XXI. 



 131 

Argumentamos que a variação morfológica das sociedades complexas com alto grau de 

diferenciação e integração é uma das principais fontes da radicalização da 

individualização. Destacamos momentos históricos do processo de individualização, com 

o objetivo de demonstrar como o valor do individualismo é historicamente e 

culturalmente determinado e como ele varia ao longo do tempo. Ressaltamos que, embora 

o processo de individualização não se configure como linear, é possível observar a 

radicalização da individualização na sociedade contemporânea. A valorização da 

autonomia individual pela modernidade é, como vimos, radicalizada na segunda 

modernidade, com um apelo cada vez mais radical ao indivíduo. 

Como vimos, a ascensão da singularidade envolve duas questões principais: (1) 

uma tendência estrutural nas transformações contemporâneas, empiricamente 

observáveis em diversas esferas da vida social em que a singularidade é uma realidade e 

um projeto; e (2) o aumento estrutural da singularidade, que estabelece uma nova forma 

de construção da sociedade. Em linha com Martuccelli, ressaltamos que a expansão da 

singularidade se apresenta como uma nova forma de se conectar e de fazer o social. 

Diferente do individualismo clássico, tal como delineado por Tocqueville, que coloca a 

igualdade no centro, o individualismo contemporâneo — ou singularismo — dá ênfase à 

autenticidade. 

É essa expansão estrutural da singularidade que nos permite observar diversos 

fenômenos contemporâneos. Com especial atenção à esfera política, destacamos o 

surgimento dos coletivos como uma manifestação de uma sociedade mais diferenciada e 

individualizada, em que os indivíduos se sentem menos vinculados a um único grupo 

social. Isso gera um “espaço” maior para a pluralidade e a plasticidade identitária, bem 

como para a busca por maior liberdade criativa na construção do eu. Além disso, há uma 

crescente consciência sobre as interseccionalidades das opressões e desigualdades, que 

evidenciam a singularidade das vidas e reforçam a demanda pela afirmação do indivíduo 

singular. 

No capítulo 3, mostramos que apesar da construção da sociedade civil organizada 

ter um caminho tortuoso no Brasil, marcado por um contexto histórico autoritário e 

hierárquico, uma sociedade civil mais autônoma começa a ganhar mais corpo no século 

XX. Mostramos a crescente ênfase na liberdade individual e o afastamento e maior 

desconfiança em relação às instituições na sociedade brasileira, em concordância com o 

processo de individualização. Esta tese utiliza dados coletados por pesquisadores do 

GEDRED em entrevistas aprofundadas e survey realizados durante os anos de 2019 e 



 132 

2020 com 48 ativistas de 27 coletivos da cidade do Rio de Janeiro, que atuam em diversas 

pautas, tais como feminismo, racismo, educação, saúde, gênero e artístico-cultural. O 

survey replicou questões do Latinobarometro e do World Values Survey. Vimos que os 

coletivos expressam mais acentuadamente, quando comparados com a população 

brasileira de modo geral, preferência por qualidades como independência, 

responsabilidade individual, tolerância, criatividade/imaginação e a uma menor 

preferência por traços tradicionais como obediência, sinalizando uma divergência com o 

histórico autoritário e hierárquico da sociedade brasileira e refletindo uma nova cultura 

política que valoriza a autonomia e a singularidade dos indivíduos, em linha com o avanço 

do processo de democratização e com a radicalização da individualização. 

Esse cenário fica mais evidenciado, no capítulo 4, com as entrevistas aprofundadas 

realizadas com coletivos da cidade do Rio de Janeiro. A radicalização da 

individualização, ou o singularismo, é uma experiência coletiva que prevê uma 

consciência socializada de si. Nos coletivos, a tradicional tensão entre o individualismo e 

o vínculo social é superada por uma nova articulação, onde o indivíduo e o coletivo não 

são vistos como opostos, mas sim como elementos complementares de uma mesma 

dinâmica social. Essa articulação possibilita que os coletivos funcionem como espaços 

onde a singularidade dos indivíduos é reconhecida e valorizada, enquanto se busca, 

simultaneamente, um objetivo comum. Esse reconhecimento da individualidade dentro 

do coletivo, ao menos no que diz respeito à sua intensificação, é uma característica central 

que distingue os coletivos de outras formas de organização social. 

Nos coletivos, há a preferência por defender causas de maneira mais direta e 

pessoal. A participação é voluntária e baseada no interesse pessoal, refletindo a 

interrelação entre o coletivo e a vida pessoal dos indivíduos, seja em diálogo com o 

trabalho profissional, seja em questões comunitárias, ou em interesses específicos. 

Diferentemente de muitas organizações tradicionais, nos coletivos não há exigência de 

afiliação formal, se distanciando de uma lógica de rigidez e seguindo mais uma lógica de 

fluidez organizacional, em que a mobilidade dos ativistas é facilitada. Não por acaso, a 

percepção de que a prática política está intrinsecamente ligada à vida pessoal é destacada 

por diversos ativistas. Os coletivos representam uma nova forma de articulação entre o 

singular e o comum, onde a individualização e o crescente desejo de autonomia individual 

não resultam em um afastamento do mundo político, em um desinteresse pela vida 

coletiva ou em uma valorização exclusiva da esfera privada. A incomparabilidade e a 



 133 

singularidade dos indivíduos só podem ser afirmadas por meio do reconhecimento do 

comum. 

A expressão da sociedade singularista também é observada na micropolítica. Os 

coletivos tendem a preferir atuar em escalas menores, abordando questões específicas e 

locais, refletindo uma abordagem que busca influenciar diretamente a vida das pessoas e 

transformar as culturas locais. Vemos a valorização de transformações no nível das 

experiências cotidianas, onde experiências e vivências diversas e singulares se encontram 

e dialogam, formando um senso de comunidade a partir dessas diferenças.  

A descentralização da ação política e a organização de baixo para cima dos 

coletivos refletem uma dinâmica onde as ações políticas surgem de interesses e 

necessidades individuais. Vemos uma maior individualização na valorização da 

autodeterminação, onde os membros têm a liberdade de moldar suas práticas políticas de 

acordo com suas próprias necessidades e interesses. Nos coletivos, há o entendimento de 

que a autodeterminação e a organização política são essenciais para o empoderamento 

dos indivíduos, em contextos em que as organizações tradicionais, particularmente por 

sua rigidez e hierarquia, dificultam ou impedem a expressão individual e falham em 

atender as necessidades de grupos marginalizados e não representados. 

A maior individualização também é expressa na valorização pela autonomia e 

liberdade individual. A maior liberdade se manifesta na estrutura organizacional e na 

maneira como as funções e responsabilidades são distribuídas, refletindo interesses 

individuais, questões singulares e afinidades. Por se apresentarem como espaços mais 

horizontais e com um forte valor pela liberdade individual e autonomia, os coletivos 

permitem e incentivam a expressão da singularidade de cada membro. Isso fica evidente 

nos relatos dos ativistas que expressam uma atitude crítica em relação às instituições 

hierárquicas tradicionais, como partidos políticos, preferindo formas de organização que 

respeitem a subjetividade e a autonomia dos indivíduos. 

Os coletivos são espaços que valorizam a vida pessoal, a liberdade individual, a 

autodeterminação, o compartilhamento de vivências e as práticas cotidianas, enquanto 

promovem formas de organização mais horizontais e democráticas. Ao fazê-lo, eles 

oferecem uma alternativa às estruturas hierárquicas tradicionais, permitindo que os 

membros se expressem de maneira autêntica e contribuam para o bem coletivo de forma 

que ressoe com suas próprias experiências e aspirações. Esses espaços representam não 

apenas uma maneira diferente de fazer política, mas também um novo modo de viver e 

de se relacionar com o outro. 



 134 

Seja em suas narrativas ou seja em suas práticas, os coletivos expressam e 

contribuem com a construção de uma nova cultura política no Brasil e uma ampliação – 

ou intensificação – do conceito de democracia como modo de vida. Eles são uma nova 

forma de mobilização política que expressa uma sociedade singularista e, ao mesmo 

tempo, que contribui, ao promover mudanças nas orientações valorativas da sociedade, 

para um "alargamento" ou ampliação da democracia, tornando-a mais inclusiva e 

participativa, e para a expansão do conceito de cidadania, articulando o direito de 

igualdade com o direito das diferenças. 

Nas sociedades contemporâneas, com alto grau de diferenciação e integração, os 

indivíduos têm mais “espaço” para desenvolver sua subjetividade. As circunstâncias de 

vida dos indivíduos e as práticas sociais disponíveis ampliam os horizontes e a autonomia 

individual. Os coletivos são expressão de uma mudança macrossocial de uma sociedade 

mais complexa, mais diferenciada e mais individualizada. 

Diferentemente da visão apresentada por Scherer-Warren (1993), que descreve a 

individualização na sociedade brasileira como "alienada" ou "anômica", reflexo de uma 

sociedade atomizada, é possível argumentar que os coletivos desafiam essa perspectiva. 

Scherer-Warren associa o processo de individualização às rápidas mudanças trazidas pela 

modernização e urbanização acelerada no Brasil, bem como pela migração rural-urbana. 

Ela sugere que essa transição desorganizou as relações sociais tradicionais, levando a uma 

alienação e desmobilização das condutas coletivas, onde os indivíduos se tornaram 

agentes passivos, especialmente frente aos meios de comunicação de massa. 

No entanto, ao contrário dessa visão, acreditamos que os coletivos emergem como 

espaços de resistência e reinvenção, onde novas identidades e formas de participação 

social se constroem por meio da autoexpressão, do compartilhamento de vivências e do 

engajamento coletivo. Os coletivos combinam demandas econômicas e redistributivas 

com questões culturais e identitárias. Eles não apenas centralizam demandas culturais, 

como fazem os Novos Movimentos Sociais (NMS), descritos por Touraine, mas também 

articulam demandas materialistas e pós-materialistas, criando uma complementariedade 

entre as esferas econômica e cultural. 

O processo de individualização radicalizada expresso nos coletivos não significa 

uma alienação ou anomia, e sim uma nova forma de articulação entre o individual e o 

coletivo. Os coletivos criam e promovem novas gramáticas de participação e novas 

formas de sociabilidade que se contrapõem às tendências de alienação e desmobilização. 

Ao combinar as dimensões econômica e cultural, materialista e pós-materialista, esses 



 135 

coletivos oferecem um modelo de participação que é ao mesmo tempo profundamente 

individual e coletivo, apontando para um futuro no qual a democracia pode ser 

constantemente reinventada e ampliada. 

John Dewey, ao conceber a “democracia como modo de vida", sublinhou a 

importância de práticas democráticas que permeiam todos os aspectos da vida social, uma 

ideia que ressoa profundamente com a atuação dos coletivos no Brasil contemporâneo. 

Esses coletivos não só expressam, mas também promovem uma democratização social, 

onde as relações interpessoais são reorganizadas em torno de princípios de igualdade e 

participação coletiva, ao mesmo tempo em que as diferenças são respeitadas e celebradas. 

Assim, os coletivos contribuem para a ampliação e intensificação dos conceitos de 

democracia e de cidadania, estendendo-os para além das fronteiras tradicionais da política 

institucional. 

Como argumentamos ao longo da presente tese, os coletivos são uma manifestação 

singularista da sociedade contemporânea, na qual o individual e o coletivo se entrelaçam 

de maneiras inovadoras e transformadoras. Esses coletivos representam uma nova cultura 

política que valoriza a singularidade dos indivíduos sem deixar de lado a importância do 

coletivo. Ao desafiar normas tradicionais e fomentar novas formas de convivência 

democrática, eles se posicionam na linha de frente das transformações sociais no Brasil. 

Mais do que uma simples resposta às demandas por maior individualização, os coletivos 

são uma força ativa na reconfiguração das relações sociais e políticas, contribuindo para 

a construção de uma sociedade singularista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6. Referências bibliográficas 

ALEXANDER, J. Sociología cultural: formas de clasificación en las sociedades 
complejas. Barcelona: Anthropos, 2000. 
ALMOND, G. A. The Intelectual History of the Civic Culture. In: The Civic Culture 
Revisited. Almond, G. e Verba, S. (Eds.). Boston, Little, Brown and Company, 1980, p. 
1-37, 
ALMOND, G.; VERBA, S. The Civic Culture: Political Attitudes and Democracy in 
Five Nations. Nova York: Sage, 1989. 

ALONSO, A. Treze: A política de rua de Lula e Dilma. Companhia das Letras, 2023. 
ARENDT, H. Sobre a revolução. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

ARISTÓTELES. A política. Ed. Especial, Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011. 
_____________. Ética a Nicômaco. Poética, seleção de textos de José Américo Motta 
Pessanha. 4. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1991. 
AVRITZER, L. Instituições participativas e desenho institucional: algumas 
considerações sobre a variação da participação no Brasil democrático. Opinião Pública, 
Campinas, v. 14, n. 1, p. 43-64, 2008. 
_____________. Sociedade civil, instituições participativas e representação: da 
autorização à legitimidade das ações. Dados – Revista de Ciências Sociais, v. 50, n. 3, 
p. 443- 464, 2007. 
BARCELLOS, R. M. R. Por outro eixo, outro organizar: a organização da resistência 
do Circuito Fora do Eixo no Contexto Cultural Brasileiro. Santa Catarina, 2012. Tese de 
doutorado (Departamento de Administração) - Universidade Federal de Santa Catarina. 
BARNES, S. H.; KAASE, M., et al. Political Action: Mass Participation in Five Western 
Democracies. Beverly Hills, Calif.: Sage, 1979. 
BAUMAN, Z. Amor líquido: sobre a fragilidade dos laços humanos. Editora Zahar, 
2004. 

_________. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Zahar, 2001. 
BECK, U.; BECK-GERNSHEIM, E. La individualización: el individualismo 
institucionalizado y sus consecuencias sociales y políticas. Paidos Estado y Sociedade, 
2002. 
BEDOS-REZAK, B.; IOGNA-PRAT, D. L’individu au Moyen Âge, Paris: Aubier, 
2005. 
BELL, D. The Coming of Post-Industrial Society: a venture in social forecasting. Basic 
Books, 1999. 
BIORCIO, R.; MANNHEIMER, R. Relationships between Citizens and Political Parties. 
In: Citizens and the State. Klingemann, H.; Fuchs, D. Oxford University Press, 2002. 
BOBBIO, N. Liberalismo e democracia. Trad. Marco Aurélio Nogueira. São Paulo: 
Edipro, 2017. 
BOLTANSKI, L.; CHIAPELLO, E. Le nouvel esprit du capitalisme. Paris: Gallimard, 
1999. 



 137 

BORELLI, S.; ROCHA, R.; OLIVEIRA, R.; RANGEL, L.; LARA, M. Jovens urbanos, 
ações estético-culturais e novas práticas políticas: estado da arte (1960-2000). In: 
Jovenes, cultura y política en América Latina: algunos trayectos de sus relaciones, 
experiencias y lecturas (1960-2000). Alvarado S.; Vommaro, P. Rosario: Homo Sapiens 
Ediciones, 2010. 
BORELLI, S. H. S.; ABOBOREIRA, A. Teorias/metodologias: trajetos de investigação 
com coletivos juvenis em São Paulo/Brasil. Revista Latinoamericana de Ciencias 
Sociales, Niñez y Juventud, vol. 1, n. 9, p. 161 – 172, 2011. 
BRITTO, L. S. R. Arte Colaborativa na Cidade: um estudo de caso dos coletivos Poro, 
Gia e Opavivará. Salvador, 2017. Tese de doutorado (Escola de Belas Artes) - 
Universidade Federal da Bahia. 
CABRAL, A. J. C. de B. O contra-espetáculo da era neoliberal: estratégias artísticas e 
midiáticas da resistência jovem no Brasil. Rio de Janeiro, 2007. Dissertação de mestrado 
(Programa de Pós-Graduação da Escola de Comunicação) - Universidade Federal do Rio 
de Janeiro. 
CARREIRÃO, Y. de S.; KINZO, M. D’A. Partidos Políticos, Preferência Partidária e 
Decisão Eleitoral no Brasil (1989/2002). Dados – Revista de Ciências Sociais, Rio de 
Janeiro, vol. 47, n. 1, p. 131-168, 2004. 
CARVALHO, J. M. A construção da ordem: a elite política imperial. Teatro de 
sombras: a política imperial. 4. Ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. 
CARVALHO, M. A. R. Cultura política, capital social e a questão do déficit democrático 
no Brasil. In:  A democracia e os três poderes no Brasil. Vianna, W. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, Rio de Janeiro: IUPERJ/FAPERJ, 2002. 

CASTEL, R. Les métamorphoses de la question sociale. Paris : Fayard, 1995. 
_______. Individu par excès, individu par défaut. In : L’individu aujourd’hui: débates 
sociologigues et contrepoints philosophiques. Corcuff, P; Le Bart, C; Singly, F. Colloque 
de Cerisy, Presses Universitaires de Rennes, 2010. 
CASTELLS, M. Redes de Indignação e Esperança: Movimentos sociais na era digital. 
Editora Zahar, 2013. 
_________. A Era da Informação: Economia, Sociedade e Cultura. vol. II: O Poder da 
Identidade. São Paulo: Paz e Terra, 2001. 
COLEMAN, J. L’individu dans la théorie politique et dans la pratique. Paris: PuF, 
1996. 
CORCUFF, P. Vers une théorie générale de l’individualisme contemporain occidental? 
In: L’individu aujourd’hui: débates sociologigues et contrepoints philosophiques. 
Corcuff, P; Le Bart, C; Singly, F. Colloque de Cerisy, Presses Universitaires de Rennes, 
2010. 
CORCUFF, P.; LE BART, C.; SINGLY, F. L’individu aujourd’hui: débates 
sociologigues et contrepoints philosophiques. Colloque de Cerisy, Presses Universitaires 
de Rennes, 2010. 
COSTA, W. M. É na horizontalidade que nos entendemos: as experiências, biografias 
e narrativas dos ativistas de coletivos no Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2024. Tese de 
doutorado (Departamento de Ciências Sociais) Pontifícia Universidade Católica do Rio 
de Janeiro. 



 138 

CREWE, I.; DENVER, D. Electoral Change in Western Democracies. London: Groom 
Helm, 1985. 
DAHL, R. Poliarquia: Participação e Oposição. 1. Ed. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo, 2015. 
DALTON, R. L.; KUCHLER, M. Challenging the Political Order: New Social and 
Political Movements in Western Democracies. Cambridge: Polity Press, 1990. 
DALTON, R. L.; FLANAGAN, S. C.; BECK, P. A. Electoral Change in Advanced 
Industrial Democracies. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1984. 
DESCOMBES, V. Individuation et individualization. Revue européenne des sciences 
sociales, XLI, n. 127, 2003. 
DEWEY, J. Creative democracy: the task before us. In: The Later Works: 1925-1953. 
Dewey, J. vol. 14: 1939-1941, ed. J.A. Boydston, A. Sharpe, 1988. 
DIAMOND, L. J. Toward Democratic Consolidation. Journal of Democracy, vol. 5, n. 
3, p. 4-17, 1994. 
DIAMOND, L.; MORLINO, L. The quality of democracy. An Overview. Journal of 
Democracy, vol 15, n. 4, oct, 2004. 
DUBET, F. L’individu emboîté et l’individu projeté. In: L’individu aujourd’hui: 
débates sociologigues et contrepoints philosophiques. Corcuff, P; Le Bart, C; Singly, F. 
Colloque de Cerisy, Presses Universitaires de Rennes, 2010. 
DUMONT, L. Essais sur l’individualisme : une perspective anthropologique sur 
l’idéologie moderne. Éditions du Seuil, 1985. 
___________. Homo hierarchicus : le système des castes et ses implications, Gallimard, 
1966. 

 
DURKHEIM, E. Da Divisão do Trabalho Social. Tradução Eduardo Brandão. 5. ed. São 
Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2019a. 
_____________. Lições de sociologia. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2019b. 

_____________. O Individualismo e os Intelectuais. Edusp, 2017. 
EISENSTEIN, E. The Printing Press as an Agent of Change. Cambridge University 
Press, 1980. 
ELIAS, N. A sociedade dos indivíduos. Editora Zahar, 1994. 

______. Mozart: Sociologie d’un génie. Bernard Lortholary e Jeanne Etoré, Paris, 1991.  
FALCHETTI, C. Da Institucionalização da participação à emergência do autonomismo: 
tendências recentes da ação coletiva no Brasil. Congress of the Latin American Studies 
Association - LASA, Lima, Peru, 2017. 
FAORO, R. Os Donos do Poder: formação do patronato político brasileiro. 5. Ed. São 
Paulo: Globo, 2018. 
FARIA, F. Epistemologia emancipatória de coletivos políticos. Simbiótica, v. 7, n. 3, 
2020. 



 139 

FLAHAUT, F. Interrogations sur la conception occidentale de l’individu. In: L’individu 
aujourd’hui: débates sociologigues et contrepoints philosophiques. Corcuff, P; Le Bart, 
C; Singly, F. Colloque de Cerisy, Presses Universitaires de Rennes, 2010. 
FRANÇA, L. T. P. Alzira Rufino e o Coletivo de Mulheres Negras de Baixada 
Santista : nós, mulheres negras, resistimos. São Paulo, 2022. Trabalho de conclusão de 
curso (Escola de Comunicação e Artes) - Universidade de São Paulo. 
FRASER, N. Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça numa era “pós-
socialista”. Cadernos de Campo, São Paulo, n. 14/15, p. 1-382, 2006. 
KLINGEMANN, H.; FUCHS, D. Citizens and the State: beliefs in government. Oxford 
Univserity Press, 2002. 
GOHN, M. da G. Coletivos: novas formas de expressão das ações coletivas, 
reconfiguração do ativismo urbano ou nova geração de movimentos sociais? 20 
Congresso Brasileiro de Sociologia, Belém, 2021. 
________________. Teoria dos movimentos sociais na contemporaneidade. In:  
Movimentos sociais na era global. Gohn, M. G.; Bringel, B. M. Editora vozes. 3. Ed. 
2019a. Petrópolis RJ. 
________________. Participação e democracia no Brasil: da década de 1960 aos 
impactos pós-junho de 2013. Petrópolis, Editora Vozes, 2019b. 
________________. Manifestações e protestos no Brasil: correntes e contracorrentes 
na atualidade. São Paulo, Cortez Editora, 2017.  
GIDDENS, A. As Consequências da Modernidade. São Paulo: Editora Unesp, 1991, p. 
9-193. 
HABERMAS, J. The theory of communicative action. vol. 2: Lifeworld and system: A 
critique of functionalist reason. Boston, MA: Bacon Press, 1987. 
__________. Mudança estrutural da esfera pública. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1984. 
__________. New social movements, Telos, New York, n. 49, 1981. 
HALMAN, L.; MOOR, R. Individualización y cambio de valores en Europa y 
Norteamérica. In: Tendencias mundiales de cambio en los valores sociales y políticos. 
Nicolás J. D; Inglehart R. Fundesco, Madrid, 1994.  
HAMILTON; MADISSON; JAY. O Federalista, Rio de Janeiro, Typ. Imperial e Const. 
de J. Villeneuve & Co., 1840. 
HEINICH, N. Être artiste: les transformations du statut des peintres et des sculpteurs. 
Paris: Klincksieck, 1996. 
___________. Du peintre à l’artiste: artisans et académiciens à l’âge classique. Paris: 
éditions de Minuit, 1993. 
HOBBES, T. Leviathan, or, The matter, forme, and power of a common wealth, 
ecclesiasticall and civil. London: Printed for Andrew Crooke, 1651. 
HOLANDA, S. B. Raízes do Brasil. 27. Ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 
HONNETH, A. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais. 
Tradução de Luiz Repa. São Paulo: Editora 34, 2009.  



 140 

INGLEHART, R. Modernization and Postmodernization. Princeton, NJ: Princeton 
University Press, 1997, p. 296. 
_______________. Modernización y post-modernización: la cambiante relación 
entre el desarrollo económico, cambio cultural y político. In: Tendencias mundiales de 
cambio en los valores sociales y políticos. Nicolás J. D; Inglehart R. Fundesco, Madrid, 
1994. 
_______________. The Renaissance of Political Culture. American Political Science 
Review, vol. 82, n. 4, p. 1203-1229, 1988. 
INGLEHART, R.; WEZEL, C. Modernization, Cultural Change, and Democracy: the 
Human Development Sequence. Cambridge University Press, 2005. 
INGLEHART, R.; HAERPFER, C.; MORENO, A.; WELZEL, C.; KIZILOVA, K.; J. 
DIEZ-MEDRANO, J.; LAGOS, M.; NORRIS, P.; PONARIN, E.; PURANEN, B. (eds.). 
2022. World Values Survey: All Rounds - Country-Pooled Datafile. Madrid, Spain & 
Vienna, Austria: JD Systems Institute & WVSA Secretariat. Dataset Version 
3.0.0. doi:10.14281/18241.17 
ILLOUZ, E. Raison et émotion dans la formation de l’individu moderne. In: L’individu 
aujourd’hui: débates sociologigues et contrepoints philosophiques. Corcuff, P; Le Bart, 
C; Singly, F. Colloque de Cerisy, Presses Universitaires de Rennes, 2010. 
ILLOUZ, E. Cold Intimacies : the making of emotional capitalism. Polity, 2007. 
LAVALLE, G. A.; VERA, E. I. A trama da crítica democrática: da participação à 
representação e à accountability. Lua Nova, n. 84, p. 95-140, 2011. 
LAVALLE, G. A.; BUENO, N. Waves of change within civil society in Latin America. 
Politics & Society, v. 39, n. 3, p. 415-450, 2011. 
LE BART, L’individualisation comme Grand Récit. In: L’individu aujourd’hui: 
débates sociologigues et contrepoints philosophiques. Corcuff, P; Le Bart, C; Singly, F. 
Colloque de Cerisy, Presses Universitaires de Rennes, 2010. 
LEAL, N. Coronelismo, Enxada e Voto: o município e o regime representativo no 
Brasil. Companhia das Letras, 2012. 
LEFORT, C. Democracy and Political Theory. Tradução de David Macey. Cambridge, 
Reino Unido: Polity Press, 1988. 
_______. Essais sur le politique XIXe-XXe siècles. Éditions du Seuil, 1986. 
LESSA, R. A invenção da República no Brasil: da aventura à rotina. In: República no 
Catete. Maria Alice Resende de Carvalho. Rio de Janeiro, Museu da República, 2001. 
LIMA NETO, F. Os coletivos no horizonte das jornadas de junho: novos sentidos sobre 
democracia e participação. Revista Desigualdade & Diversidade, n. 24, p. 58-69, 2023. 
______________. Power and Culture: The Culture Foundations of Brazilian Sociology. 
Cultural Sociology, v. 14, n. 1, p. 3-21, 2020. 
______________. Os sentidos de participação na formação de coletivos. 42° Encontro 
Anual da ANPOCS, GT24 Pluralismo, identidade e controvérsias sociopolíticas. 
Caxambu, Minas Gerais, 2018a. 
______________. “Jeffrey Alexander”. In: Os sociólogos: clássicos das ciências sociais. 
Sarah Silva Telles; Solange Luçan. (Org.). 1. ed. Petrópolis: Ed. Vozes / Ed. PUC-Rio, 
2018b, p. 347-356. 

https://doi.org/10.14281/18241.17


 141 

______________. As organizações não governamentais no limiar do novo século: da 
caridade cristã ao profissionalismo engajado. Desigualdade & Diversidade – Revista de 
Ciências Sociais da PUC-Rio, edição dupla, n. 12, jan/dez, p. 43-60, 2013. 
LIMA NETO, F.; DURÁN, P. R. F. Ouvidorias públicas e conselhos de políticas: avanços 
e desafios na democratização da participação social e nas relações entre estado e 
sociedade. In: Ouvidoria pública brasileira: reflexões, avanços e desafios. Ronald do 
Amaral Menezes, Antonio Semeraro Rito Cardoso (Org.). Brasília: Ipea, 2016. 
LIMA NETO, F.; TOVOLLI, M. H. Coletivos como espaços de ação política: praticando 
os valores de horizontalidade, partilha, performance, confronto e sensibilidade. In: 
Movimentos e coletivos sociais: categorias em disputa. Angela Randolpho Paiva, 
Fernando Lima Neto, Taísa Sanches (Org.). Rio de Janeiro: PUC-Rio: Numa, 2023. 
LIPJHART, A. Patterns of Democracy: Government Forms and Performance in Thirty- 
Six Countries. Yale University Press, New Haven, CT, 1999. 
MACPHERSON, C. B. The Life and Times of Liberal Democracy. Oxford: Oxford 
University Press, 1977. 
___________________. The Political Theory of Possessive Individualism (Hobbes to 
Locke). Oxford University Press, 1962. 
MAIA, G. L. A juventude e os coletivos: como se articulam novas formas de expressão 
política. Revista Eletrônica do Curso de Direito da UFSM, v.8, n. 1, p. 58-73, 2013. 
MANNHEIM, K. Ideology and Utopia: an Introduction to the Sociology of Knowledge. 
New York: Harcourt, Brace & CO., INC; London: Routledge & Kegan Paul LTD, 1954.  
MARQUES, M. S. Os coletivos culturais contemporâneos no Brasil: novidades em cena? 
20 Congresso Brasileiro de Sociologia, CP08 – Movimentos sociais, Belém, 2021. 
MARQUES, M. S.; MARX. V. Os coletivos em cena: algumas contribuições para o 
debate. Simbiótica, Vitória, v. 7, n. 3, 2020. 
MARTUCCELLI, D. Singularization. In: Framing Social Theory: reassembling the 
Lexicon of Contemporary Social Sciences. Rebughini, Paola; Colomobo, Enzo. 
Rebughini, P; Colombo, E. Routledge, London, 1. Ed., 2022. 
____________. La société singularista. Paris: Armand Colin, coll. « Individu et 
Société », 2010a. 
____________. Y a-t-il des individus au Sud ? Expériences et récits en Amérique Latine ? 
In : L’individu aujourd’hui : débates sociologigues et contrepoints philosophiques. 
Corcuff, P ; Le Bart, C ; Singly, F. Colloque de Cerisy, Presses Universitaires de Rennes, 
2010b. 
____________. Cambio de rumbo: la sociedad a escala del individuo. Lom Ediciones, 
2007, p. 242.  
MATTOS, I. R. O tempo saquarema. São Paulo: Editora HUCITEC, 1987. 
MAZETTI, H. M. Resistências criativas: os coletivos artísticos e ativistas no Brasil. 
Lugar Comum (UFRJ), v. 1, p. 105-120, 2008. 
MELLO, E. C. A outra Independência: o federalismo pernambucano de 1817 a 1824. 
São Paulo: Editora 34, 2004. 
MELUCCI, A. The new social movements: a theoretical approach. Social Science 
Information, vol. 19, n. 2, 1980. 



 142 

___________. Acción colectiva, vida cotidiana y democracia. El Colégio de México, 
1999.  
MERKEL, W. Embedded and Defective Democracies. Democratization, vol. 11, n. 5, p. 
33-58, 2004. 
MERKEL, W.; CROISSANT, A. Defective Democracies: Concept and Causes. Central 
European Political Science Review, vol. 1, n. 34, 2000. 
MESQUITA, A. L. Insurgências poéticas: arte ativista e ação coletiva. São Paulo: 
Annablume, 2011. 
MESQUITA, M. R. Cultura política: A experiência dos coletivos de cultura no 
movimento estudantil. Revista Crítica de Ciências Sociais, v. 81, p. 179-207, 2008. 
MILL, J. S. On Liberty. Dover Publications, 2002. 
MOISÉS, J. A. Democracia e confiança: por que os cidadãos desconfiam das 
instituições públicas? São Paulo: Edusp, 2010.  
____________. Cultura política, instituições e democracia. Lições da experiência 
brasileira. RBCS, vol. 23, n. 66, 2008.  

MORLINO, L. What is a “good” democracy? Democratization, vol. 11, n. 5, 2004. 
MOSCA, G. The Ruling Class: Elementi di scienza politica. Nova York: McGraw-Hill 
Book Company, 1939. 
MOUFFE, C. Por um populismo de esquerda. Trad. Daniel de Mendonça. São Paulo, 
SP: Autonomia Literária, 2019. 
 
__________. Agonistics: Thinking the World Politically. Verso, 2013. 
NICOLÁS, J. D.; INGLEHART, R. Tendencias mundiales de cambio en los valores 
sociales y políticos. Fundesco, Madrid, 1994. 
NICOLAU, J. A participação eleitoral no Brasil. In: A democracia e os três poderes no 
Brasil. Vianna, W. Belo Horizonte: Editora UFMG, Rio de Janeiro: IUPERJ/FAPERJ, 
2002. 
NORRIS, P. Democratic Phoenix: reinventing political activism. Cambridge University 
Press, 2002. 
O’DONNEL, G. Delegative Democracy. Journal of Democracy, vol. 5, n. 1, p. 55- 69, 
1994. 
PAES, B. M. C. Arte para uma cidade sensível: arte como gatilho sensível para a 
produção de novos imaginários. São Paulo, 2018. Tese de doutorado (Programa de Pós-
Graduação em Artes Visuais) - Escola de Comunicação e Artes, Universidade de São 
Paulo. 
PAIM, C. Coletivos e iniciativas coletivas: modos de fazer na América Latina 
contemporânea. Porto Alegre, 2009. Tese de doutorado (Artes Visuais) - Programa de 
Pós-Graduação em Artes Visuais, Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 
PAIVA, A. P. Pedagogia Alternativa nos Movimentos Sociais. Desigualdade & 
Diversidade – Revista de Ciências Sociais da PUC-Rio, edição dupla, n. 12, jan/dez, p. 
29-42, 2013. 



 143 

PARETO, V. Traité de sociologie générale. Edição francesa por Pierre Boven. Paris: 
Librairie Droz, 1917. 
PARSONS, T.; SHILS, E. A. et alii. Some Fundamental Categories of the Theory of 
Action: A General Statement. In: Toward a General Theory of Action. Talcott Parsons 
and Edward A. Shils (Eds). Cambridge: Harvard University Press, 1951. 
PATEMAN, C. The Civic Culture: a philosophic critique. In: The Civic Culture 
Revisited. Almond, G. A; Verba, S. (Eds.), Little, Brown, 1980, p. 57-102. 
PEREZ, O. C., Relações entre coletivos com as Jornadas de Junho. Opinião Pública, v. 
25, n. 3, 2019. Disponível em 
https://www.cesop.unicamp.br/por/opiniao_publica/artigo/636 
PEREZ, O. C.; SILVA FILHO, A. L. Coletivos: um balanço da literatura sobre as novas 
formas de mobilização da sociedade civil. Latitude, v. 11, n.1, p. 255-294, 2017. 
PEREZ, O. C.; SOUZA, B. M. Velhos, Novos ou Novíssimos Movimentos Sociais? As 
Pautas e Práticas dos Coletivos. 41 Encontro Anual da Anpocs, Outubro, 2017. 
PIERUCCI, A. F. De olho na modernidade religiosa. Tempo Social: Revista de 
Sociologia da USP, vol. 20, n. 2, p. 9-16, 2008. 
PIERUCCI, A. F.; MARIANO, R.  Sociologia da religião, uma sociologia da mudança. 
In: Horizontes das Ciências Sociais no Brasil, Heloísa Helena T. de Souza Martins 
(Org.). São Paulo, Anpocs, 2010. 
PITLIK, H.; RODE, M. Individualistic Values, Institutional Trust, and Interventionist 
Attitudes. WFO Working Papers, n 515, 2016. 
PITKIN, H. Representação: palavras, instituições e ideias. Lua Nova, n. 67, p. 15-47 
2006. 
PLEYERS, G.; BRINGEL, B. Junho de 2013... dois anos depois: polarização, impactos 
e reconfiguração do ativismo no Brasil. Nova Sociedade, vol. 2015, n. 2, p. 4-17, 2015!"

REIS, E. P. Sociologia política e processos macro-históricos. Sociologias, Porto Alegre, 
ano 17, n. 38, jan/abr, p. 18-43, 2015. 

REZENDE, R; SCOVINO, F. Coletivos. Rio de Janeiro: Circuito, 2010. 
RIBEIRO, C. A. C. Quatro décadas de mobilidade social no Brasil. Dados – Revista de 
Ciências Sociais, Rio de Janeiro, vol. 55, n. 3, p. 641-679, 2012. 
________________. Estrutura de Classe e Mobilidade Social no Brasil. Bauru, SP, 
EDUSC, 2007. 
ROLAND, E. O movimento das mulheres negras brasileiras: desafios e perspectivas. In: 
Tirando a máscara. Ensaios sobre o racismo no Brasil. Guimarães, Antônio S. A; 
Huntley, Lynn (Orgs.). São Paulo: Paz e Terra, 2000. 

ROSANVALLON, P. La Légitimité démocratique. Paris, Le seuil, 2008. 
ROUSSEAU, J. J. O contrato social: princípios de direito político. Tradução de Antônio 
P. Machado. Estudo crítico de Afonso Bertagnoli.  Ed. Especial. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2011. 
SANTOS, W. G. Ordem burguesa e liberalismo político. São Paulo: Duas Cidades, 
1978. 

https://www.cesop.unicamp.br/por/opiniao_publica/artigo/636


 144 

SARTORI, G. Parties and Party Systems: A Framework for Analysis. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1976. 
SAKOWSKI, P. A. M; TOVOLLI, M. H. Perspectivas da complexidade para a educação 
no Brasil. In: Modelagem de Sistemas Complexos para Políticas Públicas. Furtado, B. 
A; Sakowski, P. A. M; Tovolli, M. H. (Eds). Brasília, IPEA, 2015. 

SCHWARCZ, L. Sobre o autoritarismo brasileiro. Companhia das Letras, 2019. 
SCHWARTZ, S.H., Mapping and Interpreting Cultural Differences around the World. In: 
Comparing Cultures, Dimensions of Culture in a Comparative Perspective. H. 
Vinken, J., Soeters, Ester, P. (Eds.). Leiden, 2004. 
SCHWARTZMAN, S. Bases do autoritarismo. Rio de Janeiro: Publit Soluções 
Editoriais, 2007. 
SCHERER-WARREN, I. Dos movimentos sociais às manifestações de rua: o ativismo 
brasileiro no século XXI. Política & Sociedade, Florianópolis, v. 13, n. 28, 2014. 
_______________. Das mobilizações às redes de movimentos sociais. Sociedade e 
Estado, Brasília, v. 21, n.1, p. 109-130, 2006. 

_______________. Redes de Movimentos Sociais. Edições Loyola, São Paulo, 1993. 
SCHMITT, H.; HOLMBERG, S. Political Parties in Decline? In: Citizens and the State: 
beliefs in government. Klingemann, H.; Fuchs, D. Oxford Univserity Press, 2002. 
SCHUMPETER, J.A. The Process of Creative Destruction. In: Capitalism, Socialism 
and Democracy, 3rd Edition, Allen and Unwin, London, 1950. 
SIMMEL G. Philosophie de la modernité. Paris: Payot, 1989. 
SINGLY, F. de, Les uns avec les autres. Quand l’individualisme crée du lien. Paris : 
Armand Colin, 2003, p. 268. 
__________, Libres ensemble : l’individualisme dans la vie commune. Paris: Nathan, 
Coll, 2000. 
TABELLINI, G. Culture and Institutions, Economic Development in the Regions of 
Europe. Journal of the European Economic Association, v. 8, p. 677-716, 2010. 
TARROW, S. Mad cows and social activists: Contentious politics in the trilateral 
democracies. In: Disaffected Democracies. Putnam, R. D.; Pharr, S. J. (Eds). Princeton, 
NJ: Princeton University Press, 2000, p. 279. 
TATAGIBA, L ; GALVÃO, A. Os protestos no Brasil em tempos de crise (2011-2016). 
Opinião Pública, Campinas, vol. 25, n. 1, p. 63-96, 2019. 
TAYLOR, C. Multiculturalisme : différence et démocratie. Flammarion, 2019. 
THIBES, M. Z; PEREIRA, N. B; SEGURADO, S. Movimentos sociais e coletivos no 
Brasil contemporâneo: horizontalidade, redes sociais e novas formas de representação 
política. Simbiótica, v. 7, n. 3, p. 49-73, 2020. 
TOCQUEVILLE, A. Da democracia na América. Tradução de Pablo Costa e Hugo 
Medeiros, Campinas, SP: VIDE Editorial, 2019.  
____________. O antigo regime e a revolução. Trad. de Yvonne Jean. 4. ed. Brasília: 
Editora Universidade de Brasília, 1997. 
TÖNNIES, F. Communauté et Société : catégories fondamentales de la sociologie pure, 
1997. 



 145 

TOPF, R. Beyond Electoral Participation. In: Citizens and the State: beliefs in 
government. Klingemann, H.; Fuchs, D. Oxford University Press, 2002. 
TOURAINE, A. A New Paradigm for Understanding Today’s World. Polity Press, 
2007.  
__________. La production de la societé. LGF, 1993. 

__________. Le Mouvement de Mai ou Le communism utopique. Paris, Seuil, 1968. 
__________. La Conscience Ouvrière. Paris, Seuil, 1966. 
VALLADARES, L. P. A invenção da favela: do mito e origem a favela.com. Rio de 
Janeiro: Editora FGV, 2015. 
VIANNA, L. W. O Estado Novo e a “ampliação” autoritária da República. In: República 
no Catete. Maria Alice Resende de Carvalho. Rio de Janeiro: Museu da República, 2001. 
__________. L. W. Liberalismo e sindicato no Brasil. Belo Horizonte: Editora UFMG, 
1999. 
VIANNA, L.; BURGOS, M. A revolução processual do direito e a democracia 
progressiva. In: A democracia e os três poderes no Brasil. Vianna, W. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, Rio de Janeiro: IUPERJ/FAPERJ, 2002. 
VIANA, O. Instituições políticas brasileiras. Brasília: Conselho Editorial do Senado 
Federal, 1999. 
WEBER, M. A ética protestante e o “espírito” do capitalismo. Tradução José Marcos 
Mariani de Macedo. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
WEFFORT, F. C. O populismo na política brasileira. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2003. 
WESSELS, B. Organizing capacity of societies and modernity. In: Private Groups and 
Public Life: Social Participation, Voluntary Associations and Political Involvement in 
Representative Democracies. Ed. Jan W. van Deth. London: Routledge, 1997. 
WHITEHEAD, L. Democratization: Theory and Experience. Oxford University Press, 
2002. 



 

Apêndices 
 

Anexo 1 
 

Tabela 1. Amostra de coletivos criados de 1979 a 2021 

Nome Pauta/temática Cidade Ano 
Aqualtune Feminismo e Antirracista Rio de Janeiro 1979 
Coletivo Negro Luísa Mahin Feminismo e Antirracista Rio de Janeiro 1980 
Coletivo de Mulheres Negras de São Paulo Feminismo e Antirracista São Paulo 1982 
N'Zinga Feminismo e Antirracista Rio de Janeiro 1983 
Coletivo Mulhes Negras da Baixada Santista Feminismo e Antirracista Rio de Janeiro 1984 
Guerrilha Girls Artístico, Feminismo e Antirracista Não Identificado 1985 
N’Zinga Coletivo de Mulheres Negras de Belo Horizonte Feminismo e Antirracista Belo Horizonte 1987 
Geledés - Instituto da Mulher Negra  Feminismo e Antirracista Não Identificado 1988 
Coletivo de Mulheres Negras do Distrito Federal Feminismo e Antirracista Brasília 1990 
Davida Direito das prostitutas Rio de Janeiro 1992 
Coletivo de Mulheres Negras de Salvador Feminismo e Antirracista Salvador 1992 
Coletivo de Mulheres Negras Esperança Garcia Feminismo e Antirracista Teresina 1994 
Chelpa Ferro Artístico Rio de Janeiro 1995 
Experiência Sarcástica Artístico Florianópolis 1995 
Subgraf Artístico Recife 1995 
Coletivo de Mulheres Negras em Mato Grosso do Sul  Feminismo e Antirracista Mato Grosso do Sul 1995 
BijaRi Artístico São Paulo 1996 
Camelo Artístico Recife 1996 
Carga e Descarga Artístico Recife 1996 
Verdurada Artístico São Paulo 1996 
Neo Tao Artístico São Paulo 1997 
Transição Listrada Artístico Fortaleza 1997 
Urucum Artístico Macapá 1997 
Espaço coringa Artístico São Paulo 1998 
Ateliê Piratininga Artístico São Paulo 1998 
Cia Cachorra Artístico São Paulo 1998 
Clube da Lata Artístico Porto Alegre 1998 
Coletivo Madeirista Artístico Porto Velho  1998 
SPMB Artístico São Paulo e Canadá 1998 
Atrocidades Maravilhosas Artístico Rio de Janeiro  1999 
Casa Blindada Artístico São Paulo 1999 
Feitoamãos Artístico Belo Horizonte 1999 
ZOX Artístico São Paulo 1999 
Orquestra Organismo Artístico Curitiba 2000 
Espiral da Sensibilidade Artístico São Paulo 2000 
Mico Artístico São Paulo 2000 
Movimento Terrorista Andy Warhol Artístico São Paulo 2000 
Núcleo Performático Subterrânea Artístico São Paulo 2000 
Pipoca Rosa Artístico Curitiba 2000 
Telephone colorido Artístico Recife 2000 
Tentativas de Construção e Aplicação de Sistemas Artístico Rio de Janeiro 2000 
Contra filé Artístico e Educação São Paulo 2000 
Entorno Artístico Brasília 2001 
Batukação Artístico São Paulo 2001 
Catadores de Histórias Artístico São Paulo 2001 
EmpreZa Artístico Goias 2001 
EPA! Expanção Pública do Artista Artístico Curitiba 2001 
GRUPO Artístico Belo Horizonte 2001 
Laranjas Artístico Porto Alegre 2001 
Radioatividade Artístico São Paulo 2001 
Re:Combo Artístico Recife 2001 
Vaca Amarela Artístico Florianópolis 2001 
Anti-cinema Mídia/Comunicação, Juventude e Periferia São Paulo 2001 
Media Sana Artístico Recife 2002 
Poro Artístico Belo Horizonte 2002 
GIA Grupo de interferência ambiental Artístico Salvador 2002 
Base-V Artístico São Paulo 2002 
Carmen y Carmen  Artístico Rio de Janeiro 2002 
Formigueiro Artístico São Paulo e Rio de Janeiro 2002 
Horizonte Nômade Artístico São Paulo 2002 
Nova Pasta Artístico São Paulo 2002 
Phoder Paralelo Artístico Rio de Janeiro 2002 
Rejeitados Artístico Brasil 2002 



 147 

Nome Pauta/temática Cidade Ano 
TEMP Artístico São Paulo 2002 
Valderramas_project Artístico São Paulo 2002 
Valmet Artístico Goiânia 2002 
Ação Comunitária Caranguejo Uçá Comunicação Não Identificado 2002 
A Revolução não será televisionada Mídia/Comunicação São Paulo 2002 
Esqueleto coletivo Artístico São Paulo 2003 
CDM Centro de desintoxicação midiática Artístico Pelotas 2003 
Deusamorna Artístico Santa Maria 2003 
Éramos 3 Artístico Rio de Janeiro 2003 
Grupo Braço Artístico São Paulo 2003 
Grupo Um Artístico Rio de Janeiro 2003 
MM não é confete Artístico São Paulo 2003 
Os Bigodistas Artístico São Paulo 2003 
P.O.I.S Poesia Objetos Imagens Instalados Artístico Porto Alegre 2003 
Sid Moreira Artístico São Paulo 2003 
Upgrade de Macaco Artístico Porto Alegre 2003 
Zaratruta Artístico São Paulo 2003 
EIA Experiência imersiva ambiental Artístico São Paulo 2004 
Branco do Olho Artístico Recife 2004 
C.O.B.A.I.A Artístico São Paulo 2004 
Elefante Artístico São Paulo 2004 
Grupo Risco Artístico São Paulo 2004 
Happening Pictórico Artístico São Paulo 2004 
Maruípe Artístico Vitória 2004 
OPOVOEMPÉ Artístico São Paulo 2004 
Taschenkatalogfüretrangeurs Artístico Rio de Janeiro 2004 
Frente 3 de fevereiro Artístico e Antirracista São Paulo 2004 
Cine Falcatrua Cinema Vitória 2004 
Oparvivará Artístico Rio de Janeiro 2005 
Coletivo Entretantos Artístico Vitória 2005 
Don Quijote Artístico São Paulo 2005 
GAPA Grupo Anti-Publicidade Abusiva Artístico São Paulo 2005 
Integração sem Posse Artístico São Paulo 2005 
Política do Impossível Artístico São Paulo 2005 
Fora do Eixo Cultura Não Identificado 2005 
Coletivo Digital Cultura digital São Paulo 2005 
Outros Outubros Virão Educação Curitiba 2005 
Espaço estilingue Artístico Belo Horizonte 2006 
GPS Grupo de Pesquisa Submersiva Artístico São Paulo 2006 
Coletivo Difusão Artístico e Meio ambiente Manaus 2006 
Campo coletivo Artístico Não Identificado 2008 
Coletivo Jovens pelo Meio Ambiente do Mato Grosso - CJMT Direitos humanos, Meio ambiente e Juventude Cuiabá 2008 
Pedalinas Cicloativismo e feminismo São Paulo 2009 
Periferia em movimento Comunicação e Periferia São Paulo 2009 
Circuito Fora do Eixo Cultura Não Identificado 2009 
Comunicapaz Direitos humanos e Cidadania São Luis 2009 
Coletivo da Música Saúde mental Campinas 2009 
Coletivo de Resistência Artística Periférica (CO-Rap) Cultura Santa Maria/RS 2010 
NAFEM - Núcleo Artístico Feminista Cultura e Feminismo São Luis 2010 
Coletivo Afronta Educação e Antirracista Santa Maria/RS 2010 
Blogueiras feministas Feminismo Não Identificado 2010 
Coletivo B. LGBTQIA+ São Paulo 2010 
Estopim Coletivo Cultura e Comunicação Florianópolis 2011 
Comitê Popular da Copa Direitos humanos e Habitação São Paulo 2011 
Coletivo Juntas Feminista, Anticapitalista e Antirracista Não Identificado 2011 
Coletivo Nigéria Mídia/Comunicação Fortaleza 2011 
Coletivo Minas de Minas Artístico e Feminismo Belo Horizonte 2012 
Curativos Urbanos Cidade/afeto Não Identificado 2012 
Coletivo Musas - Museu de Street Arte de Salvador Cultura Salvador 2012 
Coletivo Sem Eira Nem Beira Cultura São João Del Rei/MG 2012 
Cordão da Mentira Cultura São Paulo 2012 
Festival BR 125 Cultura São Luis 2012 
Ocupa Alemão Direitos humanos, Antirracista e Periferia Rio de Janeiro 2012 
Coletivo Negrada Educação e Antirracista Vitória 2012 
Coletivo Feminista Baré Feminismo Manaus 2012 
Grupo Somos Todas Marias Feminismo, LGBTQIA+, Antirracista e Periferia Fortaleza 2012 
Coletivo das Liliths LGBTQIA+ e Artístico Salvador 2012 
Minas sem censura Mídia/Comunicação Belo Horizonte 2012 
O circo tá na rua Arte Circense São Luis 2013 
Coletivo Feitoamao Artes manuais São Paulo 2013 
Forúm de Cultura - Grajaú Artístico São Paulo 2013 
Assembleia Popular Horizontal Belo Horizonte Cidadania e Mobilidade urbana Belo Horizonte 2013 
Catarse Comunicação Porto Alegre 2013 
Mídia Nija Comunicação Não Identificado 2013 
Coletivo Papo Reto Comunicação e Periferia Rio de Janeiro 2013 
Matehackers Cultura digital Porto Alegre 2013 



 148 

Nome Pauta/temática Cidade Ano 
Espírito Santo Cineclube Diversidade Cultura e LGBTQIA+ Vitória 2013 
Coque Resiste Direitos humanos e Cidadania Recife 2013 
Centro popular de direitos humanos CPDH Direitos humanos e Habitação Recife 2013 
O Mal Educado Educação São Paulo 2013 
Coletivo Feminista Radical Manas Chicas Feminismo São Paulo 2013 
Coletivo de Mulheres PUC Rio Feminismo e Educação Rio de Janeiro 2013 
Coletivo Autônomo feminista Leila Diniz Feminismo e LGBTQIA+ Natal 2013 
Nós, Mulheres da Periferia Feminismo e Periferia São Paulo 2013 
R.U.A Foto Coletivo Fotografia e Fotojornalismo São Paulo 2013 
Centro de mídia independente Mídia Não Identificado 2013 
Maria Objetiva Midialivristas Belo Horizonte 2013 
Luta do Transporte no Extremo Sul Mobilidade urbana São Paulo 2013 
A batata precisa de você Cidade São Paulo 2014 
Coletivo Projetação Cidade/afeto Rio de Janeiro 2014 
Baddest Cultura São Luis 2014 
Curta Diversidade Cultura e LGBTQIA+ São Luis 2014 
Coletivo Feminista Yabá Feminismo São Paulo 2014 
Coletivo Baderna Interseccional Fortaleza 2014 
Coletivo Voe LGBTQIA+ Santa Maria/RS 2014 
Mariachi Mídia/Comunicação Rio de Janeiro 2014 
Cutucando Entrevista Mídia/Comunicação São Luis 2014 
Coletivo Afronte Antirracista Recife 2015 
Teatro da Queda Artísitico, LGBTQI+ e Antirracista Salvador 2015 
Coletivo AME - Artistas Metroviários Artístico Rio de Janeiro 2015 
Coletivo Negressencia Artístico e Antirracista Santa Maria/RS 2015 
Ateneu Pernambuco Cidadania e Educação Recife 2015 
Assédio coletivo Cultura Vitória 2015 
Coletivo Cultural Carapuça Cultura Estiva/MG 2015 
Corpografias do Pixo Cultura São Luis 2015 
Observatório da Cultura do Maranhão Cultura São Luis 2015 
Coletivo Cobaia Cultura Mossoró 2015 
Baixa Cultura Cultura digital Porto Alegre 2015 
Advogados ativistas Direitos humanos São Paulo 2015 
Cajueiro Resiste Direitos humanos, Meio ambiente e Habitação São Luis 2015 
Coletivo Mandacaru Educação e Anticapitalista São Luis 2015 
Coletivo Feminista ECA USP Feminismo São Paulo 2015 
Coletivo Yalodê de Mulheres Negras do Maranhão Feminismo e Antirracista São Luis 2015 
Mães pela diversidade LGBTQIA+ Não Identificado 2015 
Coletivo Pedalamente  Cicloativismo Vitória 2016 
Passa Palavra Comunicação e Anticapitalista São Paulo 2016 
Forúm do Reggae Cultura São Paulo 2016 
Periferia Hacker Cultura digital e Periferia São Paulo 2016 
Quebra Mundo Cultura e Periferia São Paulo 2016 
Jovens na Cena Cultura, Moradia e Meio ambiente São Paulo 2016 
Mães de maio Direitos humanos Não Identificado 2016 
Craco-resiste Direitos humanos São Paulo 2016 
Coletivo Fridas Feminismo São Luis 2016 
GEMIS Mídia e LGBTQIA+ Não Identificado 2016 
A Favela não se cala Periferia Rio de Janeiro 2016 
Frente feminista Unisantos Coletivo Frida Feminismo Santos 2017 
Coletivo Flor no Asfalto LGBTQIA+ Fortaleza 2017 
Coletivo Germina Libertário, Anti-capitalista e Anti-especista Porto Alegre 2017 
Voz da Baixada Mídia e Periferia Rio de Janeiro 2017 
Grupo 3 de Nós Psicologia Porto Alegre 2017 
Manifesta Coletivo LGBTQIA+ Santa Maria/RG 2018 
Coletivo de Mulheres Negras Sueli Carneiro Feminismo e Antirracista São Paulo 2019 
Magu Feminismo São Paulo 2020 
Coletiva Cabras Feminismo, Antirracista, Índigena, Pesqueiro e Periferia Recife 2020 
AqualtuneLab Jurídico e Antirracista Rio de janeiro 2020 
Coletivo Escreviventes Feminismo e Escrita Não Identificado 2021 

Fonte: elaboração própria. 

 

 

 

 



 149 

Anexo 2 

Roteiro semi-estruturado de entrevista aprofundada 

BIOGRAFIA 

1) Como começou sua história no coletivo e como começou a história do coletivo?  

2) Você atua ou já atuou em outros coletivos ou outras organizações da sociedade civil?  

3) Você acha que sua atuação no coletivo interfere nas relações com a sua família ou são duas coisas muito 

separadas? (quando entrevistar coletivos parentais, perguntar sobre família no sentido mais amplo e não 

apenas nuclear).  

4) Você tem muitos amigos neste coletivo ou em outros coletivos?  

5) E com relação ao trabalho, sua atuação no coletivo interfere nas relações profissionais?  

6) Quais são os principais aprendizados que você ganhou em sua experiência com o (s) coletivo (s)?  

7) Quais foram as situações ou momentos mais difíceis que você viveu no coletivo?  

8) Você faz alguma projeção sobre até quando vai atuar no coletivo, e até quando o coletivo possa atuar?  

9) É possível definir em uma palavra ou frase sua relação com o coletivo?  

SOBRE O COLETIVO  

10) Como acontece o ingresso de pessoas no coletivo?  

11) Quais foram, ou quais são os principais projetos ou ações que vocês fizeram, no passado e fazem no 

presente?  

12) Existem funções dentro do coletivo?  

13) Como é feita a comunicação entre os membros, quais são as formas e periodicidade de reuniões?  

14) Quando há discordância entre os participantes (seja com relação a execução de tarefas ou 

posicionamento), como isso é resolvido?  

15) E com relação ao custeio/financiamento de projetos ou ações, como acontece?  

16) Alguma outra particularidade sobre formas de mobilização/organização interna?  

17) Quais são as principais dificuldades (matérias ou não) que o coletivo enfrenta?  

18) Quais os principais desafios que o coletivo enfrenta?  



 150 

PERCEPÇÕES SOBRE POLÍTICA  

19) O que é democracia pra você?  

20) De que forma seu coletivo contribui para aprimorar a democracia?  

21) Como você vê o papel que os partidos políticos possuem em uma democracia?  

22) Na sua opinião, os coletivos são diferentes dos movimentos sociais? Como você vê as diferenças entre 

os coletivos, os movimentos sociais e as ONGs?  

23) Sua visão sobre política mudou depois de ingressar no coletivo?  

24) Na sua opinião, quais são os principais desafios para o futuro próximo da democracia no Brasil?  

25) Qual é o papel da tecnologia e da internet para esse processo todo?  

26) O que é uma sociedade justa para você? 

27) É possível encontrar essa sociedade onde a gente vive?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 151 

Anexo 3 
 

Survey 

 

 



 152 

 

 

 

 



 153 

 

 

 

 



 154 

 

 

 

 



 155 

 

 

 

 



 156 

 

 

 

 



 157 

 

 

 

 



 158 

 

 

 

 



 159 

 

 

 

 



 160 

 

 

 

 



 161 

 

 

 

 



 162 

 


