
3  

A contraposição: leitura em voz alta e leitura em voz baixa 
 

 
O amor pelos livros não consiste apenas na coleção ou nos efeitos de uma 

vista cansada pelo excesso de leitura. Todo leitor cria hábitos, pequenos rituais 

próprios, que se repetem e precisam ser seguidos para garantir uma boa leitura. 

Fazer um chá, limpar os óculos, regular a luz do abajur e afundar-se 

confortavelmente numa poltrona com as pernas estendidas, esperar que o silêncio 

venha e, só então, abrir o livro. Todo leitor apaixonado possui os seus próprios 

hábitos de leitura, provenientes, é claro, de hábitos culturais de um período 

histórico e de um determinado grupo social. Como vamos tratar neste trabalho de 

escritores e leitores que ficaram cegos, vamos notificar as mudanças que essas 

pessoas precisaram fazer em seus hábitos e rituais de leitura para se adaptarem à 

nova condição: a da cegueira.  

A principal mudança que acontece se reflete, sem dúvida, na privacidade 

do ato de leitura. Não podendo mais enxergar e com a dificuldade de se adaptar a 

um novo sistema simbólico como o braille, o leitor ou autor cego precisa lançar 

mão de alguém que leia os textos em voz alta: hábito há muito tempo abandonado. 

Com a leitura compartilhada, perde-se a intimidade conquistada com o texto, mas 

resgata-se a atividade das primeiras leituras.  

Jean-Paul Sartre começou suas experiências como leitor na biblioteca de 

seu avô, Charles Schweitzer, um grande bibliófilo e tradutor. Foi nela que, ainda 

sem saber o que separava a verdadeira posse e compreensão dos livros da 

cabotinagem, fingiu, de forma teatral, fazer as suas primeiras leituras. O ambiente 

da biblioteca era um reflexo de seu avô: os estalidos da mica, a grande mesa com 

manchas de tinta vermelhas e pretas, o mata-borrão e o cheiro forte de fumo. Aí 

um Sartre pequeno “macaqueava” a as posturas de leitura compenetradas dos 

adultos. Ele deitava de bruços com um livro aberto à sua frente, um copo de água 

à direita e um prato com uma fatia de torrada e geleia à esquerda. Passava 

algumas horas diante das obras de Musset e Corneille: mal entendia as frases que 

estavam escritas. Era a sua maneira de fugir aos adultos, torná-los ausentes, fingir-

se ocupado para evitar perguntas. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
79 

 
No entanto, foi fora do santuário da biblioteca que realizou suas 

“verdadeiras” leituras. Essas, ele só compartilharia com Anne-Marie, sua mãe. 

Escondia-se no quarto ou debaixo da mesa da sala e mergulhava vorazmente nas 

histórias de aventura das revistas infantis ordinárias compradas no jornaleiro, 

contrariando o destino austero e profundo de escritor que Charles alentava para 

ele. O mundo, então, parecia muito mais inquietante do que os temas densos e 

incompreensíveis dos livros adultos: nele pilhava-se, matava-se, e o sangue corria 

aos borbotões. “Devo a estas pequenas caixas mágicas – e não às frases 

equilibradas de Chateaubriand – meus primeiros encontros com a Beleza”, conta 

(SARTRE, 2001, p.54). Durante muito tempo Sartre faria essas leituras 

clandestinamente, com toda a independência, até que o avô descobriria e trataria o 

fato com indulgência. O rapaz seguiria com a vida dupla, mas nunca mais 

experimentou aquela sensação de liberdade e privacidade. A mesma sensação que 

os leitores da literatura proibida tiveram séculos antes e que talvez tenha sido 

roubada do leitor que ficou cego. 

A história da leitura é cheia de especificidades em relação a seus hábitos. 

O fato é que, durante muito tempo, os livros tinham a função de entretenimento 

social e também de aproximação familiar. Por isso era natural que fossem 

partilhados. Nas sociedades do Antigo Regime a leitura em voz alta era uma 

forma de sociabilidade compartilhada muito comum. Esse tipo de leitura foi mais 

usual em determinadas épocas e menos em outras. No entanto, nunca deixou de 

ser praticado sendo sempre apropriado de formas diferentes pelos leitores, que 

criavam seus próprios modos de leitura. Os membros da família Austen, por 

exemplo, liam todos os dias em voz alta uns para os outros na reitoria de 

Stevenson, em Hampshire, e comentavam também a escolha de seus livros. Os 

encontros eram feitos em horas diferentes do dia: o senhor Austen lia Cowper 

todas as manhãs, Jane terminava a noite com Espriella’s letters (Cartas de 

Espriella) recitando o texto à luz de velas. “Deveria ficar encantada com Mamion 

(de Walter Scott)? Até agora, não estou. James o lê em voz alta todas as noites 

(...)” (AUSTEN, 2004, p.52). Os encontros eram uma maneira da família de 

compartilhar um momento de intimidade e lazer, e aproximar os membros através 

das escolhas de cada um e das discussões literárias ao fim de cada sessão. 

Observemos que as leituras aconteciam em pleno século XVIII e com objetivo de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
80 

 
união familiar. Essas leituras em família ajudaram a definir o estilo de escrita de 

Jane Austen e até os gostos e aversões literárias de seus personagens.  

Esse ambiente familiar foi formador para a escritora que Austen se 

tornaria: uma arguta delineadora de caráter, correta, escrupulosa, taciturna, 

inclemente com a sociedade e com os personagens que construiu. Jane observava 

esta sociedade ruidosa, cheia de segredos e regras, e o teatro que as pessoas 

faziam para participar dela e, com precisão, construiu seus tolos, suas intrometidas 

e seus mundanos, sem, no entanto, perder o riso irônico que levava no canto da 

boca e provocava seus leitores. Antes de isolar-se para escrever Orgulho e 

preconceito secretamente, Jane foi a menina de quinze anos que impressionou 

com a narrativa original e divertida do livro Amor e amizade. O texto tinha sido 

feito, inicialmente, para entreter sua turma de escola e continha histórias 

dedicadas em silêncio à sua família e ao espírito crítico que aprendera a 

desenvolver com ela. “Estas são brincadeiras que, sente-se, pertencem ao 

repertório familiar; tiradas satíricas, que ficavam dentro de casa, pois as jovens 

Austens zombavam juntas das mocinhas elegantes que ‘suspiravam e se 

espichavam no sofá’.” (WOOLF, 2007, p. 60). A autora divertiu os irmãos ao ler 

o conteúdo deste primeiro romance em voz alta, caçoando dos hábitos que todos 

eles detestavam. E depois arrancou risadas em sala de aula, embora 

particularmente esse não fosse o principal objetivo de Austen, que passava 

algumas horas redigindo em seu canto de estimação na sala de visitas para forjar o 

caráter crítico e irônico que se tornaria marcante em sua obra. 

Os gestos de leitura vão se modificar de acordo com os tempos e os 

lugares. Sempre a partir deles novas “atitudes leitoras” serão criadas. Há leitores 

que preferiram estar sempre em suas áreas reservadas − escritórios, quartos – para 

ler. O túmulo da rainha Eleanora da Aquitânia, que morreu em 1204, congelou 

para a eternidade sua posição de leitura: uma escultura em pedra em cima de seu 

sepulcro a mostra deitada com um livro aberto no regaço. Omar Khayyam gostava 

de ler versos ao ar livre embaixo de uma árvore. Dependendo do tempo, do leitor 

e do assunto do livro, as posturas mudam. Há aqueles volumes que podem ser 

folheados no sofá, sentado numa cadeira desconfortável de uma biblioteca 

pública, no ônibus, no trem ou ao ar livre, num jardim particular ou praça pública. 

As relações do corpo do leitor com o livro mudaram ao longo do tempo, mas 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
81 

 
nunca se perderam, algumas são apenas posturas novas baseadas em hábitos 

antigos.  

No século I a.C., Plutarco conta a história de Catão Uticense em Vidas de 

Aristides y Caton, que, antes de suicidar-se, se retirou para o seu quarto para ler o 

Fédon, de Platão, diálogo que versa sobre a imortalidade da alma. Mais do que 

uma história triste, o suicídio de Catão mostra um fato importante: que a leitura já 

naquela época era uma prática privada, para ser realizada dentro do quarto só com 

a interrupção esporádica de alguns criados. Esse tipo de leitura – doméstica e 

solitária – aparece exatamente com o surgimento da esfera do privado na vida dos 

romanos. A leitura culta e de autores gregos já era algo difundido entre as classes 

dirigentes de Roma, os altos funcionários do governo costumavam chegar ao 

Senado com um livro na mão, prova de que liam com constância e mergulhavam, 

muitas vezes, numa leitura de base filosófica.  

Não é só a leitura no quarto que indica os novos hábitos do leitor no 

mundo romano, mas a formação das bibliotecas particulares. Guglielmo Cavallo 

faz um estudo sobre esses leitores e bibliotecas no mundo antigo que mostra que 

muitas delas foram compostas pelo saque de outras: os livros de Perseu, rei da 

Macedônia, foram parar em Roma, e um roubo em Atenas fez com que Sila, o 

ditador, transferisse para a própria casa livros que haviam pertencido a Aristóteles 

e Teofrasto. As bibliotecas dos gregos alexandrinos serviram de modelo para as 

romanas, que ainda eram poucas e pertencentes aos eruditos. Essas bibliotecas 

ficavam, geralmente, dentro de villas, lugares concebidos pelos patrícios para o 

lazer em meio a livros e amigos. As villas eram:  

 
Providas não somente de bibliotecas mas também de pórticos, de salas de recreio, 
de pinacotecas, de jardins e de ambientes destinados a evocar, com seu nome, 
instituições helenísticas, Academia, gymnasium, lyceum, palaestra, essas 
residências são locais de sociabilidade que servem de fundo à leitura privada das 
elites cultas. (CAVALLO, in “Entre o volumen e codex: A leitura no mundo 
romano”, 1998, p. 74)  
 
 

Mesmo sendo particulares, algumas dessas bibliotecas estavam abertas à consulta 

para leitores que precisassem estudar ou que simplesmente quisessem ler por 

lazer. As necessidades de leitura aumentavam cada vez mais, e estes acervos 

particulares muitas vezes não satisfaziam o público por serem pequenos, 

desorganizados e tecnicamente defeituosos.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
82 

 
Essa mesma elite culta que organizava bibliotecas era responsável por uma 

demanda de livros latinos de alta qualidade: papiro de primeira, paginação 

cuidada e texto correto. Mas, paralelamente, a esse público, crescia nos primeiros 

séculos do período do Império um outro que não pertencia a esses círculos sociais 

específicos, mas ainda era anônimo e desconhecido. O historiador Paul Veyne 

observa que, mesmo esse público estando distante dos grupos acadêmicos ou 

literários e sendo em número reduzido, ele provocava uma nova demanda de 

produção literária e editorial. Era um público diferente que englobava também as 

classes médias baixas e ajudava a engrossar o caldo do número de leitores 

romanos (ou melhor, greco-romanos) nos séculos I e II d.C. Nessa altura, já havia 

uma diferença entre os leitores que observamos até hoje: pessoas que leem a obra 

por voluptas, por prazer, e não por utilitas, para extrair delas um conhecimento 

específico, como o leitor com elevado grau de instrução. Cícero já observara o 

crescimento dessa classe de leitores que tinham uma condição social modesta: 

eram artesões, idosos e profissionais que liam ou ouviam ler histórias para o 

entretenimento. Foi esse tipo de leitor um dos motivos do florescimento das 

bibliotecas públicas em Roma e de alguma produção literária e editorial levando 

em conta essas novas competências culturais.   

Muitas dessas bibliotecas públicas foram criadas por iniciativa do 

imperador e tinham como objetivo a seleção e a conservação do patrimônio 

literário civil e religioso da cidade. A partir da observação delas, já é possível 

pesquisar as posturas de leitura no interior de uma biblioteca pública: lugar em 

que era preciso dividir o espaço com outros leitores10. As práticas de leitura na 

época – que incluíam a leitura em voz alta, feita de pé e com movimentos de 

corpo – não eram muito adequadas em ambientes com muitas pessoas. Antes 

mesmo de surgir o ruminatio e a leitura silenciosa, as bibliotecas adequaram os 

seus ambientes e arquitetura ao “leitor barulhento”: o lugar reservado à leitura não 

era junto de onde estavam os livros, mas em alamedas, no interior da basílica ou 

nas salas das termas. Em separado e protegido por grossas paredes, o leitor podia 

fazer ruídos à vontade. Essa separação de ambientes segue atualmente em 

bibliotecas que possuem salas separadas para grupos de estudo ou locais para 

apresentação de autores e leituras compartilhadas.  

                                                 
10 Ver Guglielmo Cavallo em La biblioteche nel mondo anticuo e medievale. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
83 

 
Nos primeiros séculos do Império aparece um leitor mais livre, que não 

precisa ler por exercer uma função específica – ou de autor-escritor ou de técnico 

ou de professor –, um leitor que lê por prazer ou prestígio da leitura. Muitos não 

eram alfabetizados ou sequer instruídos e tinham profissões que não guardavam 

qualquer ligação com a escrita. Esse grupo de leitores não era uma coletividade 

homogênea, mas um grupo bastante diversificado com instrução e origens sociais 

diferentes, sem uma bagagem intelectual de alto nível, ou seja, mercadores, 

agricultores, artesãos e mulheres de condição abastada. A mulher vai ganhando o 

seu espaço entre os leitores a partir da época de Augusto, mas não é pacífica a 

entrada dela na cultura escrita: a sociedade romana durante muito tempo via numa 

mulher instruída um estorvo. Um autor surge para atender à demanda do grupo de 

leitoras: Ovídio. Sem preconceitos, o escritor acreditava no potencial do novo 

público e para elas dedicou o seu terceiro livro de A arte de amar, que instruía as 

mulheres nas maneiras de atraírem os homens. Ovídio lançou também 

Medicamina facei, que ensinava a fazer maquiagem feminina, e os Remedia 

amoris, um poema no qual oferecia conselhos e estratégias para curar os 

tormentos provenientes do amor. 

Com o aumento e a diversidade de leitores, surge também uma nova 

literatura de entretenimento, na qual a ficção se destaca: histórias de aventura e 

amor com efeitos dramáticos e episódios intrigantes. Surgiam também escritos 

que não se enquadravam em nenhum dos gêneros tradicionais e que curiosamente 

ainda hoje são considerados como literatura de evasão: pequenos tratados de 

culinária ou esporte, livretos de jogos e passatempos, grandes eventos históricos 

reduzidos a resumos ou biografias e obras eróticas. É essa literatura “transversal” 

que é capaz de atrair um maior público de leitores, mais do que os grandes 

autores, e que cria o hábito da leitura apenas por distração, pelo “prazer do texto”. 

Com ela surge a figura da leitora que podia entregar-se à literatura da evasão: 

eram escritos que uniam o sentimental ao fantástico, histórias com personagens 

femininas que objetivavam atrair a atenção de uma leitora que se identificaria com 

elas. Essa leitora também é responsável por implantar uma nova postura de 

leitura: em voz baixa e sussurrada, diferente da masculina, e que às vezes pedia 

também o silêncio. 

Mas a maior modificação na postura do leitor aconteceu, sem dúvida, com 

o advento do codex no século II d. C.: o livro tal como conhecemos hoje, em 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
84 

 
formato de caderno11. A confecção do codex era mais fácil, poupava tempo e 

economizava dinheiro, já que permitia o uso de menos papel por possibilitar a 

escrita dos dois lados. O leitor, então, não precisa mais das duas mãos para passar 

o rolo e uma delas fica livre para possíveis interferências no texto. Desde o seu 

aparecimento, o codex foi ganhando terreno até que se afirmou definitivamente no 

século V. “A substituição do rolo pelo códice caminha junto com uma outra: a do 

papiro pelo pergaminho como material de escrita.” (CAVALLO in “Entre o 

volumen e codex: A leitura no mundo romano”,1998, p. 92). Embora a princípio o 

rolo estivesse ligado à tradição cultural das classes dominantes, o códice vinha 

para marcar a diferença de ser direcionado para um público de leitores de níveis 

sociais e culturais diferentes. A difusão do novo formato do livro modificou as 

estratégias e modalidades de leitura.  

A sua nova estrutura material dava uma maior liberdade de atitudes e 

gestos para o leitor. O códice proporcionava uma leitura mais ágil já que apoio do 

livro era com apenas uma das mãos. A exceção ficou com os livros da 

Antiguidade tardia, que continuaram grandes e pesados, e eram usados 

basicamente para operações de consulta. Com uma das mãos em liberdade, o 

leitor passou a usá-la para fazer anotações enquanto lia, nas margens dos códices. 

Inaugurada naquele momento, essa prática é usada até os dias de hoje. O leitor 

podia usar as margens, páginas inteiras em branco, as páginas de guarda e partes 

internas da encadernação como espaços para escrita, em que podia inclusive 

escrever comentários próprios ou notas sobre outros livros. Isso estimulava a 

leitura alternada de mais de um livro. A mudança foi tal que alguns autores, no 

século VI, já teorizavam sobre a introdução de textos e notas de leitura nos livros. 

As posturas de leitura se diversificaram. Os livros passaram a ser copiados 

e trocados, a leitura podia ser mediada pela voz do ledor em reuniões de grupo ou 

individual, tudo franqueado pelo novo formato: mais leve e mais funcional. O 

códice provoca também, como observaria Skeat e Roberts em The birth of the 

codex, uma mudança na própria noção de livro: reunia várias unidades textuais 

orgânicas num mesmo objeto-livro, uma série de obras de um mesmo autor ou um 

compêndio de textos sobre o mesmo assunto. O formato passava a reclamar 

“dispositivos editoriais” capazes de organizar e marcar as distribuições de texto 

                                                 
11 Sobre os detalhes do surgimento do codex verificar a obra, organizada por A. Blanchard, Les 
débuts du codex.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
85 

 
dentro do volume. No rolo, essa função editorial era desnecessária, já que cada 

unidade textual se limitava ao espaço inscrito entre os dois rolos. Começaram a 

surgir as tipologias diferenciadas, os elementos decorativos ou de caráter 

cromático que serviam para destacar as frases iniciais e finais que auxiliavam na 

separação dos textos. Por fim, a separação em páginas impedia a visão contínua 

do conjunto, possibilitada pelo rolo, mas favorecia uma leitura mais fracionada, 

feita por segmentos de texto.  

Mais do que isso, o códice deu ao ato da leitura uma noção de privacidade. 

A tendência desse leitor que precisava ver uma página de cada vez e, muitas 

vezes, passear por outros livros era mais concentrada. O objeto passava a ser 

portátil, o que dava ao leitor a praticidade de acompanhar o texto numa sequência 

de colunas com a voz cada vez mais baixa para mergulhar numa leitura mais 

concentrada e atenta. O texto começava, pouco a pouco, a impor-se, e a recepção 

do conteúdo exigia interpretação e meditação. Era a transição de uma leitura 

muito livre, recreativa e compartilhada para uma leitura mais orientada e 

normativa. O natural com essa nova postura era levar o livro para os locais 

privados do leitor: a cama, o escritório, a biblioteca particular.  

 
Mas há algo mais do que entretenimento no ato de ler na cama: uma qualidade 
especial de privacidade. Ler na cama é um ato autocentrado, imóvel, livre das 
convenções sociais comuns, invisível ao mundo, e algo que, por acontecer entre 
lençóis, no reino da luxúria e da ociosidade pecaminosa, tem algo da emoção das 
coisas proibidas. (MANGUEL, 1997, p. 180)  
 
 

O novo hábito não é só um sinal de privacidade, é também a metáfora de um 

mecanismo que vai se tornar comum para o leitor: o de se fechar para o mundo ao 

seu redor para entrar em outro, o do livro. O escuro, a noite e o silêncio eram os 

três companheiros desse novo leitor que, aconchegado entre seus lençóis, 

desfrutava da aventura do livro apenas com a luz da vela, do querosene ou da 

lâmpada.  

O hábito de ler na cama vem do tempo dos gregos; nessa época o móvel, 

que era denominado kline, tinha a cabeceira baixa e nenhum apoio para os pés. 

Hollis Barker em Furniture in the Ancien World explica que não era muito 

confortável, embora tivesse colchão e travesseiros, mas era usado tanto para a 

função de descanso como para a de lazer (nas reuniões sociais, usadas apenas por 

homens ou cortesãs, e na leitura – o que mostra que nem sempre ler na cama foi 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
86 

 
um ato privado). Na posição inclinada, o leitor podia segurar uma ponta do rolo e, 

apoiado no cotovelo, desenrolar a outra ponta: a postura era extremamente 

desconfortável. Já os romanos tinham lectus (camas) com os mais variados fins, 

inclusive camas para ler e para escrever. Nos primeiros anos da Europa cristã até o 

século XII, as camas eram objetos simples e descartáveis, feitos para serem 

deixados para trás em caso de fugas influenciadas pela guerra e pela fome. 

Somente os aristocratas tinham em suas posses camas mais sofisticadas e livros, 

que se tornaram os símbolos de riqueza de algumas famílias: ambos ficavam no 

mesmo cômodo. Os monges também possuíam catres adaptados para a leitura em 

suas celas.  

Só no século XIV12 é que os livros deixaram de ser uma exclusividade do 

clero e da nobreza para serem usados também pela burguesia. Os burgueses, ou 

nouveaux riches, tinham a aristocracia como modelo e se espelharam nos hábitos 

e costumes dela para aprender como ler na cama. O quarto burguês passou a ser 

também o lugar de lazer e, sobretudo, o depósito dos bens colecionados, entre eles 

os livros. Parte desse hábito se manteve nos dias de hoje, no entanto há uma nítida 

separação entre os livros de cabeceira, que estão restritos ao aposento do quarto, e 

os livros que fazem parte da biblioteca, em geral um espaço mais franqueado aos 

outros leitores da casa e aos olhos dos visitantes. Nos séculos seguintes, XV ao 

XVII, os livros e leitos passaram a ser os bens mais valiosos de uma propriedade 

confiscada. Livros eram bens pessoais que poderiam ser, inclusive, deixados 

como herança de pais para filhos. As mulheres, nessa época, tinham direito a 

possuir pouquíssimos bens pessoais, quando tinham livros, elas os legavam às 

filhas. Apesar da transferência de uma série de atividades pessoais para o âmbito 

dos quartos, ainda nos séculos XVI e XVII eles estavam longe de ser um lugar 

tranquilo para a atividade da leitura. Não havia um cômodo separado para colocar 

a cama, e várias atividades sociais, como as visitas e conversas, eram feitas com o 

dono da casa deitado em seu leito.  

A partir do século XVIII, o leito ainda está próximo das perturbações da 

vida social, mas mesmo assim se torna um lugar frequente para a leitura, a ponto 

de a moralidade cristã repreender as pessoas que passavam muito tempo na cama 

se dedicando a “atividades ociosas”. Novas formas de iluminação (como a 

                                                 
12 Alguns detalhes sobre os costumes europeus nos espaços privados, quartos e cama estão em 
Ethnologie de la chambre à coucher, de Pascal Dibie.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
87 

 
lâmpada de Argand, inventada na Nova Inglaterra) permitiam um maior tempo 

dedicado aos livros e à leitura feita à noite, antes de dormir. “Observou-se certa 

vez que os jantares, antes iluminados por velas, deixaram de ser brilhantes como 

antigamente, porque quem se esmerava em conversar agora se retirava para o 

quarto a fim de ler.” (MANGUEL, 1998, p. 186). O brilho intelectual saía aos 

poucos da convivência em grupo e isolava-se. A privacidade de estar no quarto e 

na cama era ainda difícil de conseguir, poucas famílias tinham a possibilidade de 

ter quartos e camas separados para cada membro. Mesmo para aqueles que tinham 

condições financeiras para isso, os quartos ainda eram espaços onde se recebiam 

visitas e nos quais aconteciam algumas cerimônias sociais. Só no século XIX é 

que passaram a ser espaços privados, além deles, os escritórios e bibliotecas 

particulares eram os lugares retirados de leitura.  

As exigências de normas de comportamento e princípios morais se 

acirraram muito entre os séculos XVI e XIX. Algumas normas eram apenas 

reflexo de exigências antigas: por exemplo, a instauração do silêncio nas 

bibliotecas universitárias data da  Idade Média central, já naquela época o 

comportamento dos estudantes deveria obedecer a um regulamento e controle. No 

século XVIII florescem na Alemanha e na Inglaterra os book clubs (sociedades de 

leitura), que ainda impunham alguns regulamentos aos leitores, como controlar os 

movimentos espontâneos ou as demonstrações de afeto no ato de ler. Para esses 

clubes, o lugar da leitura teria que ser separado do de divertimento mundano: onde 

tinham lugar a bebida, as conversas e o jogo. Os clubes, gabinetes literários, 

bibliotecas públicas e outras instituições autorizam a leitura sem a necessidade de 

compra. Foi também no século XVIII que o leitor encontrou mais liberdade na 

postura de leitura: pode ler andando, ler na cama ou ler em contato com a 

natureza.  

Essa leitura literária, ligada ao lazer ou não, passou a ser, cada vez mais, 

uma leitura atenta que exigia concentração para a recepção do texto. É 

principalmente com o surgimento de um novo modelo de biblioteca que o ato de 

leitura se modifica. A partir do século XIII, as bibliotecas deixam de ser apenas 

para o acúmulo patrimonial e conservação de livros e passam a ser destinadas 

mesmo à leitura: surgem os catálogos como instrumento de consulta e a ficha 

memorial do livro, que permite saber se está emprestado ou não. A arquitetura 

dessas bibliotecas se parece com as das igrejas góticas: “uma sala comprida, com 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
88 

 
um corredor vazio no centro, sendo a sala ocupada, nas duas naves laterais, por 

filas paralelas de bancos, dos quais os livros, para leitura e consulta, ficam presos 

por meio de corrente.” (CAVALLO e CHARTIER, in “Introdução”, 1998, p. 23). 

A biblioteca estava pronta para sair da solidão do monastério ou do espaço que os 

bispos destinavam a ela para se tornar ampla e urbana, visitada e usada por 

diferentes homens com diferentes culturas e formações. 

A arquitetura prenunciava não só o modelo de uma igreja como a atitude 

que era suposta ter nela: a de silêncio. É esse modelo que, de certa forma, ainda 

impera até hoje nas bibliotecas ocidentais. Na época o acesso ao livro deveria ser 

silencioso, e esse silêncio só poderia ser perturbado pelo tilintar esporádico das 

correntes no banco. Mesmo feita em grupos ou individualmente, a leitura deveria 

ser silenciosa, ou seja, guiada pelo olho. Instaurava-se a partir daí a tensão leitora 

entre o olho e a voz.  

 

3.1  

Alta voce 
 

3.1.1  

Origens: a leitura em voz alta como exigência social 
 

De fato, para se chegar a uma postura de leitura em silêncio e individual, 

as maneiras de ler sofreram muitas modificações. A principal delas vem do fato de 

que a prática de leitura, durante muito tempo, esteve associada à vida em 

sociedade. Os leitores dificilmente estavam sozinhos, liam em contextos 

representativos de entretenimento e conversação. A leitura em voz alta, sem 

dúvida, foi a mais difundida durante a Antiguidade: ela facilitava 

indubitavelmente o leitor da época, que precisava decifrar a scriptio continua 

(escrita sem espaço entre as palavras). Mesmo assim, existem testemunhos da 

mesma época de que a leitura silenciosa já era uma prática usada. Tanto Eurípedes 

como Aristófanes ao final do século V a.C. já falam de uma leitura silenciosa. Em 

As rãs, peça de Aristófanes, Dionísio confessa que dentro do navio “lia para mim 

mesmo”, assim como o protagonista de Faonte, texto de Platão (o Cômico), um 

autor contemporâneo a Aristófanes, comenta que deseja ler um livro “para si 

mesmo e sozinho”. De alguma maneira, isso nos faz pensar que essas práticas 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
89 

 
podem ter sido usadas sempre, como são hoje, simultaneamente, com a 

predominância de uma ou outra, dependendo de aspectos sociais, da época ou da 

situação do leitor. 

O fato é que a leitura em voz alta foi modificando os seus usos. As formas 

como foi empregada ao longo dos anos determinaram o lugar que ela ocupa hoje 

no dia a dia do leitor comum. A princípio, a leitura em voz alta apareceu com a 

dupla função de comunicar o que estava escrito a quem não sabia como decifrá-lo 

e para realizar formas de sociabilidade: a intimidade familiar, a convivência 

mundana e a conivência letrada. O mesmo objetivo apareceu nas sociedades do 

Antigo Regime, que usavam a leitura em voz alta como forma de “sociabilidade 

compartilhada”. Ler em voz alta era uma maneira de fomentar o encontro com o 

outro que acontecia nas sociedades literárias, nos salões, em família, nos cafés. 

Tinha como objetivo o entretenimento e conhecimento recíproco ou os encontros 

causais. Ainda hoje os grupos de estudo, as mesas de apresentação acadêmica e 

algumas leituras públicas atualizam essa prática antiga. Lembrando que durante 

muito tempo os textos eram escritos levando-se em conta essas leituras e a 

performance associada a elas.   

Antes disso, no período da Idade Média, as maneiras de ler sofreram 

grande mudança graças à inserção do codex como elemento mediador. O livro 

marcava também a transformação da leitura em voz alta para leitura silenciosa, 

murmurada. Não era apenas a prática de ler, mas também a de escrever livros, que 

agora estava mais concentrada e trocava os ambientes abertos dos jardins e 

arcadas pelo silêncio das igrejas, das celas, dos refeitórios e dos claustros. O texto 

sagrado requeria um recolhimento espiritual, mas ao mesmo tempo esse texto 

também deveria ser proclamado em voz alta para aproximá-lo do discurso do 

sermão. A igreja continuava a exigir bons oradores para a execução do texto 

litúrgico ou de edificação. Isidoro de Sevilha, no século VII13, fazia uma longa 

lista das qualificações necessárias para aqueles que desejavam ocupar o cargo de 

ledor na Igreja: era necessário conhecer muito bem os livros e a doutrina para, na 

hora de interpretar as sententiae, passar a ideia correta do texto para os ouvintes. 

 
Deste modo, ele controlará sem esforço a técnica de expressão oral, sem defeitos 
na articulação, de modo que possa mover na direção da compreensão a 

                                                 
13 Ver Michel Banniard. “Le lecteur em Espagne wisigothique d’après Isidore de Séville: de ses 
fonctions à l’état de la langue ”, in Revue des études augustiniennes.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
90 

 
inteligência e as emoções (sensus) de todos, distinguindo os diversos tipos de 
tons e expressando os sentimentos (affectus) contidos na sententia: ora no tom de 
quem explica, ora na maneira de quem esteja sofrendo, ora com os modos de 
quem está repreendendo, ora com o jeito de exortar, ou com as emoções 
adequadas para a récita em questão. (PARKES in “Ler, escrever, interpretar o 
texto: práticas monásticas na Alta Idade Média”, 1998, p.105) 
 
 

A voz desse narrador era, de certa forma, a voz de Deus: portanto deveria ser 

claramente transmitida, mas também com as “verdadeiras intenções” sentimentais 

do texto. Era uma leitura dirigida, cheia de intenção, que futuramente, com a 

independência do leitor, será rechaçada. 

Na Idade Moderna, antes mesmo da industrialização e fabricação do 

impresso, a leitura sofreria também uma revolução. Além do leitor “intensivo” 

que caminhava por um corpus fechado de textos lidos e relidos, memorizados e 

recitados de geração em geração, apareceu o leitor “extensivo”, capaz de consumir 

com avidez impressos numerosos, diferentes e efêmeros (noções desenvolvidas 

por Roger Chartier no livro Práticas de leitura). De um lado havia uma relação 

comunitária e respeitosa com o texto, de outro uma leitura libertária, desenvolta e 

irreverente. Em pleno Renascimento, os letrados humanistas eram capazes de 

combinar simultaneamente esses dois tipos de leitura. Tinham dois instrumentos 

que utilizavam no ato de ler: a roda de leitura e o caderno de lugares-comuns. A 

primeira era movida por uma série de engrenagens que faziam aparecer na frente 

do leitor vários livros abertos. O leitor que a utilizava era um homem que 

confronta, compara e verifica vários textos, é um leitor “extensivo”. Já o caderno 

de “lugares-comuns” é o objeto onde o leitor copia e organiza suas leituras por 

temas e rubricas, ali ele anota trechos dos textos que leu separando-os por 

conteúdo gramatical, factual ou como exemplos, quando quer demonstrar alguma 

coisa. O caderno substituía as antigas técnicas da arte mnemônica, era também um 

repositório de ideias para a construção de novos textos.  

Não havia qualquer filho de aristocrata que não fosse treinado para ler 

dentro desse modelo, que era considerado fundamental para o letrado da 

Renascença. As famílias aristocráticas tinham, então, profissionais designados 

para ensinar a tarefa, denominados os “facilitadores”, conceito criado por Antony 

Grafton e Lisa Jardine. Cabia ao facilitador ajudar as crianças e adolescentes no 

estudo indicando como deveriam formar seu próprio caderno de “lugares-

comuns”, compondo resumos, coletâneas de citações e extratos que ajudariam 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
91 

 
tanto os jovens leitores como os pais na leitura dos clássicos exigidos pela sua 

categoria social ou cargo. Esses profissionais que geralmente eram professores 

das universidades ou antigos graduados ajudavam também o chefe da família com 

a redação e a leitura em voz alta de documentos, acumulando o papel de secretário 

e amanuense. Ao mesmo tempo em que ensinava a independência da leitura, 

anotações e consulta, o mesmo “facilitador” voltava ao sistema antigo, 

funcionando como um apoio para escrita e leitura. 

Já naquele tempo a leitura em voz alta era voltada também, como hoje, 

para os objetivos pedagógicos: exigia-se que os alunos compreendessem e lessem 

corretamente o texto em voz alta. A partir do século XIX, esse tipo de leitura 

ficou limitado aos lugares institucionais: tribunais, universidades e igrejas. Esse 

século foi marcado pelo crescimento da alfabetização, pela diversificação da 

produção impressa e pela entrada na cultura escrita e impressa de novas classes de 

leitores. De um lado ocorre uma extrema diversidade das práticas de leitura. De 

outro há algumas imposições que são representadas pelas normas escolares. A 

leitura em voz alta é adotada em sala de aula em parte para facilitar o aprendizado 

escolar, em parte para controlar a capacidade do aluno de ler em silêncio. O 

século XIX é o que vai delinear o espaço privado, o refúgio burguês para a 

privacidade, o individualismo: os livros passam a ser lidos em silêncio e na 

solidão. Essa mudança é acompanhada da invenção do romance, que terá como 

modelo o homem burguês, sua vida, suas apreensões, seus amores. 

No decorrer desse mesmo século, a leitura em voz alta foi utilizada 

também para as mobilizações políticas e culturais da cidade: pelo meio artesanal e 

operário. As formas de lazer e de encontros sociais baseados na leitura em voz alta 

– as leituras depois do jantar, as leituras públicas de autores, as leituras 

dramatizadas – foram se transformando aos poucos para dar lugar à leitura 

silenciosa, embora muitas ainda permaneçam. Ou melhor, a leitura oral continua, 

mas perde a função inicial – ainda presente na cultura oral, que evidentemente não 

é morta –, em que é importante a relação entre o leitor e a comunidade de pessoas 

próximas e aparece como um novo tipo de leitura, com outras funções. A leitura 

silenciosa, mesmo sendo feita em espaços públicos, é caracterizada pelo 

isolamento, por um muro invisível que separa o leitor do mundo à sua volta. 

Mesmo num espaço coletivo, essa leitura será privada. “É como se o leitor 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
92 

 
traçasse, em torno de sua relação com o livro, um círculo invisível que o isola.” 

(CHARTIER, 1999, p. 144). 

Só que esse círculo pode e deve ser penetrado, ele não é uma estrutura 

estanque, completamente independente do mundo “lá fora”. E mesmo nos lugares 

sabidamente criados para uma leitura silenciosa, como as bibliotecas, ela pode ser 

realizada na presença e com o vínculo de outros indivíduos. O fato é que a leitura 

em voz alta contemporaneamente ficou mais limitada aos lugares institucionais e 

à relação adulto/criança. Contadores de histórias são figuras que persistem no 

universo infantil, mas que permanecem vivas em algumas sociedades que mantêm 

a tradição oral. Assim como os antigos escreventes, que ajudavam analfabetos a se 

comunicarem por tratados comerciais ou cartas de amor, ainda existem agora 

encarnados em figuras familiares ou próximas dos letrados. 14 

Uma pesquisa feita na França por ocasião dos testes de incorporação do 

exército acusava que, por volta da década de 1940, quase treze por cento dos 

jovens eram considerados iletrados15. Desse número, apenas um por cento estava 

completamente fora da cultura escrita, isto é, não sabia ler e escrever. Mas todo o 

resto era considerado iletrado porque, para ler, eram obrigados a “oralizar” 

(escrever foneticamente). Há um grupo grande de indivíduos considerados leitores 

no Brasil que também se apoiam ainda na leitura em voz alta para terem uma 

compreensão completa do texto. No entanto, como vimos, esse tipo de leitura 

como condição para entender o texto nem sempre foi uma necessidade dos 

iletrados. Durante algum tempo ele foi usado também pelos grupos que 

pertenciam à cultura letrada. A leitura silenciosa, conduzida apenas pelos olhos, 

assim como a norma que separa a escrita da oralidade daquela feita pelo próprio 

punho e que obedece às normas gramaticais e ortográficas, vieram depois.  

 
Do ponto de vista histórico, é interessante ver como, aumentando as exigências 
que definem a alfabetização, transforma-se o valor, negativo ou positivo, de 
certos comportamentos e de certas práticas. (CHARTIER, 1999, p. 100-101) 
 
 

                                                 
14 No filme Central do Brasil, de Walter Salles, a personagem Dora (vivida por Fernanda 
Montenegro) é uma professora aposentada que ganha a vida escrevendo cartas para analfabetos na 
estação de trem. 
15 Sobre o tema do “iletrismo” na França, ver o artigo de Philippe Marchal, presidente do Syndicat 
de la Presse Sociale (SPS) para o Le Monde de 19 de setembro de 2010: “Illettrisme mise au 
point”.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
93 

 
Saber ler e escrever sempre foi sinônimo de poder, poder de 

esclarecimento e informação. No Brasil, a forma apressada de alfabetizar acabou 

gerando um número grande de analfabetos funcionais: pessoas, segundo a 

definição da UNESCO, que sabem escrever o próprio nome, leem e escrevem 

frases simples, efetuam cálculos básicos, mas que são incapazes de interpretarem 

o que leem e usarem tanto a leitura como a escrita de forma funcional em suas 

atividades cotidianas. Ou seja, analfabetos funcionais são pessoas que têm 

dificuldades de desenvolvimento nos campos pessoal e profissional porque não 

conseguem extrair sentido das palavras, colocar ideias complexas no papel e fazer 

operações matemáticas elaboradas. No Brasil, denominam-se de analfabetos 

funcionais as pessoas com mais de 20 anos que não completaram quatro anos de 

estudo formal. No entanto o problema é mais grave do que isso: há uma 

quantidade grande de analfabetos funcionais formados no Brasil, alguns com 

diploma, outros já com cargos de trabalho. As últimas pesquisas realizadas no 

Brasil pelo IBGE em 2010 têm resultados alarmantes: o país tem 14,2 milhões de 

analfabetos na população acima de quinze anos de idade e, na mesma faixa etária, 

32,1 milhões de analfabetos funcionais16.  Esses números mostram que uma boa 

quantidade de adultos brasileiros não tem a liberdade de realizar uma leitura e 

interpretação de texto com independência. Que muitos precisam “oralizar” apenas 

para se familiarizarem com o som das palavras, e poucas pessoas ainda 

conseguem se apropriar de forma criativa e transformadora dos saborosos textos 

literários, que infelizmente permanecem obscuros e distantes.  

 

3.1.2 

A resistência da oralidade: o “autor oral”, o teatro e os contadores 
de histórias 
 

Existem três casos ainda hoje responsáveis pela duração da oralidade: a 

figura do “autor oral”, que, claro, sofreu algumas modificações para se adaptar às 

normas contemporâneas, o teatro e a contação de histórias. Mesmo nos últimos 

séculos da Idade Média, com o aparecimento da figura do autor como a autoridade 

responsável pelo texto impresso ou manuscrito, o autor oral continuou persistindo. 

                                                 
16 Dados retirados do site do IBGE (Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística): 
www.ibge.gov.br.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
94 

 
Aparecem dois tipos de textos: um levando em conta a figura do leitor – textos de 

polêmica, textos sagrados e tratados – e um outro pensado como uma performance 

oral – as lições ou sermões. Alguns autores acreditavam que a publicação de suas 

palestras ou sermões não condizia com sua performance, sabiam que certos tipos 

de texto só tinham sentido na oralidade, na palavra viva. Ainda hoje os sermões 

nas igrejas ou os discursos políticos só encontram sentido no calor da performance 

e na maneira como “tocam” seus ouvintes: cada um deles só completa seu ciclo e 

atinge sua intenção na reação da plateia. São discursos que só têm sentido em sua 

forma oral e não precisam ser escritos ou publicados. O autor oral permanece vivo 

também nas leituras públicas voltadas para divulgação de um livro, no entanto as 

apresentações não são como antes, em que a opinião direta do leitor influenciava 

no futuro da escrita do livro. Os livros atualmente lidos em público já estão 

editados e finalizados, não se espera dos ouvintes uma postura dinâmica de 

interromper o autor com comentários: o que se cobra da plateia é, ao contrário, o 

silêncio e o respeito. Por outro lado a leitura em voz alta para amigos e familiares 

ainda é uma saída para o processo criativo de vários autores. Falaremos sobre isso 

com mais detalhes no próximo item, em que destacamos o poder da palavra dita.  

O teatro dos séculos XVI e XVII, segundo os estudos realizados por 

Jacqueline Martin, também era um texto que resistia ao papel impresso. Em todas 

as edições impressas, da comédia espanhola, do drama elisabetano ou do teatro 

clássico francês, os prólogos atentavam para a ideia de que o texto de teatro era 

para ser encenado, não lido individualmente. Em geral, as peças precisavam ser 

publicadas por “motivos justificáveis”, como, por exemplo, uma edição pirata do 

texto era distribuída sem autorização do autor ou quando as condições nas quais o 

texto tinha sido representado foram medíocres e deixavam a desejar quanto a 

qualidade. Em casos como esses, valia a retratação do próprio autor com a 

publicação do texto original para evitar um mal-entendido. De outra forma, ele 

deveria ser encenado. Devia ser respeitado o que Molière chamava de “jogo do 

teatro”; “É a priori ilegítimo separar o texto teatral daquilo que lhe dá vida: a voz 

dos atores e a audição dos espectadores.” (CHARTIER, 1999, p. 27). E essa é 

uma observação levada em conta até os dias atuais. Mesmo com a publicação de 

inúmeras peças, e a leitura delas, o público ainda se reúne em torno de um palco 

para “ouvir” a “leitura-encenação” do texto.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
95 

 
A postura esperada do público, então, é a de olhar e escutar sem interferir 

na representação. Embora nos últimos anos o teatro venha contando com a 

improvisação e o convite à interferência do público no teatro participativo, mesmo 

que ela seja previamente pensada pelo diretor. O texto não está presente em cena, 

mas é ele que conduz toda a ação. Invisível, o texto só irá tomar corpo no 

momento em que é dito pelos atores. Todo o conteúdo da peça estará na memória 

dos atores que já tiveram o suporte escrito do texto e que agora reproduzem para o 

público uma “cópia vocal” dele. E é isso que distingue um ator de teatro de um 

simples ledor, que apenas empresta a sua voz ao escrito que está diante dele: o 

ledor não precisa decorar o que vai falar. A geografia do teatro contribui para 

separar o escrito do leitor: a “escrita vocal” se desenrola no palco, enquanto o 

espectador (o “leitor”) escuta em silêncio sentado na plateia. A experiência, 

mesmo reinaugurando e garantindo a permanência da leitura em voz alta, 

reproduz a situação da leitura silenciosa: o público (ou “leitor”) lê mentalmente o 

que está sendo dito no palco e não precisa ativar o “escrito” pela intervenção de 

sua própria voz.  

Por outro lado, a voz do ator (assunto que iremos tratar com calma no 

capítulo 6) é o veículo principal para fazer chegar ao leitor as imagens do texto 

escrito.  No antigo teatro grego, por conta das grandes arenas, os atores usavam 

uma máscara que se chamava persona, feita para ressoar a voz do ator. A ideia era 

que, com a excelente acústica dos teatros da época, a voz do autor viajasse da 

arena às distantes arquibancadas em que o público estava acomodado. Dentro de 

cada máscara existia um dispositivo, uma espécie de amplificador físico em forma 

de funil, para projetar ao máximo a voz. A importância do texto falado era tanta 

que os atores abriam mão da expressão facial e se escondiam atrás da persona que 

representava o personagem de caráter fixo. Talvez por isso Jung se apropriaria do 

conceito para caracterizar persona como a face que o homem em geral apresenta 

para o mundo e que está sujeita a mudanças de acordo com as situações que o 

sujeito enfrenta. Mas o autor tinha também um desafio: se o potencial do texto 

deveria ser todo passado pela voz, esta teria que vir do coração. “É importante que 

o dono da voz tenha algum conhecimento sobre ela, pois a boca fala do que o 

coração está cheio, mesmo que usemos máscaras (...).” (YUNES, 2009, P.30). 

O texto, antes ausente, tornar-se-á presente ao público através dessa voz 

que, se espera, vinda do coração. Mas teatro não é feito só palavras. Ele é feito das 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
96 

 
ações do corpo, num espaço que se ocupa e num tempo que se transforma. É uma 

performance. Cada espetáculo nunca é igual ao anterior justamente porque, entre 

outras coisas, muda o público. E a maneira como o texto vai pulsar em cada 

público é diferente. Alguns leitores já puderam lê-lo antes de ver no teatro, outros 

conhecem a narrativa na qual o autor se baseou para fazer uma leitura própria e 

teatral. Por outro lado, com o passar do tempo o teatro foi absorvendo a forma 

narrativa, integrando-a ao jogo de cena. A divisão entre o modo dramático e o 

modo narrativo já havia sido questionada por Bertolt Brecht através da criação de 

um teatro que ele chamava de épico. Esse teatro recuperava a narração não apenas 

como estratégia de estranhamento e de convite à participação do espectador, como 

sublinhava a presença incontornável da função narrativa como criadora das 

situações de palco. Brecht afirmava que o palco começou a narrar. Mais do que 

isso, o teatro começou a mostrar/representar o ato de narrar.  

O ator assume que está contando uma história, ou que faz parte de uma 

história, muitas vezes o caráter realista do teatro sai de cena, o texto emerge, 

aparece claramente no palco. A dimensão discursiva aparece primeiro na figura do 

narrador que entra em cena como um dos autores, pontua o texto em determinados 

momentos, dando ao público a impressão de estar de fato folheando um livro. Só 

para dar um exemplo contemporâneo, o diretor curitibano Felipe Hirsch montou 

em 2002 a peça Temporada de gripe, de Will Eno. Nela, dois atores se revezam 

marcando os traços do texto escrito na peça: fazem os papéis de “prólogo”, 

“epílogo”, “intervalo” e eventuais pensamentos e notas do autor durante a peça. A 

princípio o público fica apreensivo com essas figuras que imprimem marcas 

textuais ao espetáculo, mas, com o decorrer da peça, passa a ler com a orientação 

delas. Brecht já apontava que a dimensão discursiva se concretizava primeiro pela 

figura do narrador, depois por uma “polifonia” produzida através da inserção de 

canções, de aforismos, provérbios e citações de outros textos.  

As fronteiras entre o texto teatral e o texto narrativo estão cada vez mais 

móveis. Seja porque as linguagens artísticas vêm se misturando cada vez mais, 

seja porque o teatro vem se apropriando do texto narrativo (e vice-versa). 

Algumas montagens recuperam a figura do rapsodo colocando em cena narrativas 

que são relatos de acontecimentos. Os limites entre o que pode ser texto teatral ou 

não podem ser limitados: é possível encontrar teatralidade nas leituras em voz que 

Brigitte Jacques dirige em Paris, desde 2000, baseadas na Odisseia, e também na 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
97 

 
ilusão, na máscara e no convite à participação feito pelo grupo catalão Fura Del 

Baus. O fato é que a escrita vem acompanhando e respondendo a essa ampliação 

da ideia de teatro, realizando o jogo de aproximar-se da literatura. No momento 

em que o teatro contemporâneo começa a trazer as formas de narrar para a cena, 

atualiza e reitera as antigas figuras de aedos, rapsodos, jograis e trovadores.  

Uma outra figura contemporânea que instaura a oralidade de uma maneira 

renovada é a do contador de histórias. Ele não está apenas restrito ao público 

infantil: em muitos lugares se apresenta para adultos e auxilia adolescentes a 

reencontrarem o prazer da leitura.  A contação de histórias volta não como uma 

oralidade da pré-escrita, mas como ordenação vocalizada da narrativa escrita, 

aparece como uma forma de aproximação possível do leitor com o texto escrito. 

Depois de escutar uma história, se o contador teve a capacidade de encantar, o 

ouvinte vai procurar aquele texto e apropriar-se pessoalmente dele: talvez em 

silêncio, talvez em voz baixa. Também como na leitura em voz alta ou na leitura 

em silêncio, a contação de histórias só se completa quando ecoa no ouvinte. Nesse 

caso, ele não é um mero receptor ou espectador, mas um coautor: recebe a 

experiência viva, o texto, e cria dentro da cabeça imagens que correspondam ao 

que a voz narradora apenas sugere e que só ganharão forma por obra dele. O passo 

seguinte, com certeza, será a busca do livro. Celso Sisto adivinha o movimento de 

quem escuta uma história:  

 
E, com certeza, depois vai ficar ecoando através do tempo aquelas histórias ou 
partes que são valiosas, belas e memoráveis. Vai dar vontade de conferir nos 
livros aquela história que fez nossos olhos enluarados piscarem num brilho 
renovador. (SISTO, 2001, pp.23-24) 
 
 

Esse narrar oralmente da contação é efêmero porque pertence a um determinado 

tempo e espaço, e só vai se perpetuar se quem escuta procurar o texto e 

transformá-lo, relê-lo e reestruturá-lo.  

A experiência, que será conjunta do contador com o seu público, parte do 

silêncio e volta a ele. É a mesma que o autor experimenta frente à página em 

branco e a mesma também que o leitor prova concentrado diante do seu livro. 

Nenhum contador precisa esperar o silêncio absoluto. Na verdade, o silêncio tem 

que estar dentro dele: alentando a história devagar e, quando for impossível 

guardá-la, manter silêncio sobre ela, ele a partilhará com o público. Então estar 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
98 

 
“cheio de silêncio” faz parte da preparação para contar a história, em algum 

momento a palavra explodirá de uma maneira incontornável. Deixar o silêncio 

falar: é o que propõe Karen Blixen. “Quem então conta a mais bela história, 

melhor do que qualquer um de nós? O silêncio.” (BLIXEN, 1987, p.123). É o 

silêncio também que será fundamental na construção dos climas, na orientação do 

ritmo da narrativa e na abertura dos espaços em branco onde o ouvinte vai 

inscrever as suas imagens internas significativas. 

Como já falamos da permanência do discurso oral no teatro, aqui cabem 

algumas diferenciações entre o exercício do ator e do o contador de histórias. As 

funções vão se misturar e usar recursos uma da outra, mas cabe entender que são 

bem diferentes. O principal é que o contador tem que procurar manter o poder da 

narração, a potencialidade da história, da palavra, e não se perder na encenação. 

Os elementos cênicos podem ser explorados, mas o fundamental é que o contador 

saiba passar a história usando seus próprios recursos: o corpo e a voz. Celso Sisto, 

em seu livro de ensaios Textos e pretextos da arte de contar histórias, estabelece 

algumas diferenças básicas entre as duas artes. A primeira delas concerne ao 

tempo. O ator vivencia a história, num tempo presente, muitas vezes o 

personagem não sabe o que acontecerá com ele. O contador de histórias “vivifica” 

(ou seja, dá vida) uma história que aconteceu, no tempo do “era uma vez”, uma 

história da qual ele foi testemunha e que, por isso, tem o direito e a propriedade de 

contar. Esteve lá, viu e ouviu, por isso funcionará como o passaporte do leitor 

para aqueles mundos, aquelas épocas. Ao mesmo tempo o contador também evoca 

uma história que já foi contada por outros, através da sua voz ele dialoga e torna 

presentes outros contadores, famosos: Dona Benta, Sherazade, Pedro Malasartes e 

outros vêm em seu auxílio, participam também das histórias.  

O contador de histórias pode usar a encenação para ajudar a distinguir 

alguns trechos da história, mas o objetivo final é sempre destacar o texto, a 

narrativa, muita encenação leva ao teatro. O contador não contracena com outros, 

ele é o senhor absoluto dos recursos que usará para vivificar a história, não está 

vivendo nenhum personagem específico. Quando é um grupo com vários 

contadores, em geral eles usam o recurso do jogral: cada um conta uma parte 

individualmente e outras em coro, alternando o individual e o coletivo. Se existe 

alguém com quem contracenar, esse alguém é o público. E isso nos leva a uma 

outra diferença básica entre contadores e atores: o público para o contador não é 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
99 

 
como a quarta parede do teatro realista (o ator vivendo seus diálogos e a sua ação 

independentemente do que o cerca no palco e o público assistindo passivo à ação 

do mundo encenado), ele está presente, interfere, e é para ser contemplado não a 

distância, mas olho no olho. Mesmo no monólogo, o ator vai agir sempre como se 

estivesse falando sozinho ou com o seu duplo. Como já destacamos, o tempo do 

teatro (e, claro, há exceções17) é o aqui e agora, como o personagem está vivendo 

a história, não tem o domínio de todas as suas partes e não tem como saber onde 

ela vai dar. O contador sabe tudo: está apenas partilhando o que sabe com um 

“público de curiosos”. Conhece a história, qual é o seu princípio, de que maneira 

ela vai se desenrolar e aonde exatamente vai chegar.  

 
Por fim, para sublinharmos ainda mais a diferença do contar história e do teatro, 
não podemos esquecer que o contador narra a sua história, com todas as marcas 
do discurso narrativo, e o ator vive a sua história com todas as ações possíveis 
(SISTO, 2001, p.72) 
 
 

Embora, como acabamos de ver, o teatro venha absorvendo a narratividade em 

sua estrutura.  

A partir dessas diferenças já é possível delinear algumas funções e papéis 

dos contadores de histórias que atualizam em muitos pontos as características dos 

oradores de todos os tempos, aquecem e trazem para o momento contemporâneo a 

apresentação oral. A palavra vai ser a principal ferramenta do contador, os 

recursos derivados dela são muito importantes: pausas e silêncios, ausência de 

palavras, momentos de suspensão em que o público, respiração presa, vai 

participar esteticamente do texto. O corpo entra nos gestos, nas expressões faciais 

e nos movimentos, mas é um auxiliador, que trabalha para destacar a palavra dita. 

A primeira tarefa que cabe ao contador é a da escolha: a história precisa 

emocioná-lo, fazer vibrar alguma coisa dentro dele. Só se apaixonando pela 

história é que o contador será capaz de encontrar a chave que abre a narrativa e de 

entrar nela levando o público pela mão. Mas não há dúvida de que um bom 

contador é, antes de tudo, um grande leitor, alguém que ama os livros e acredita 

que uma história tem o poder transformador. A escolha do que será contado é 

fundamental porque ela dirá um pouco também sobre o seu narrador, o texto que 

                                                 
17 As exceções de personagens-narradores que entram no palco já sabendo o final da história, dos 
personagens e que atuam como testemunhas também, ou personagens que estão recordando 
momentos que viveram no passado e, portanto, já sabem o que vai acontecer.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
100 

 
contará com envolvimento, com emoção e naturalidade provavelmente tem uma 

aproximação com algo que já aconteceu com ele. Além de acessar sua memória 

afetiva para poder narrá-lo, é preciso visitar todas aquelas vozes que já fizeram 

parte de seu imaginário literário – a voz da mãe, da avó, da professora, do irmão 

ou irmã mais velho(a) – para dar origem à sua própria voz. Emocionado, ele dará 

a mesma intenção ao ouvinte, juntos compartilharão essa viagem espetacular. 

O contador reproduz e mantém algumas características dos antigos aedos: 

a voz, a memorização e o poder do olhar. Sobre a voz, já falamos um pouco. A 

faculdade da memória é fundamental para o discurso oral. Mas os contadores não 

usam as antigas fórmulas pertencentes aos catálogos dos aedos, a memória para se 

contar uma história vem através da formação de imagens, as imagens que chovem 

da fantasia, como bem colocaria Dante. O contador deve recriar toda a história a 

partir de imagens mentais, projetá-las em sua mente quadro a quadro na medida 

em que vai dizendo as palavras. Ao mesmo tempo, essas imagens vão chegar de 

forma diferente em cada ouvinte, que, por sua vez, vai projetar imagens próprias 

sobre a história. É o momento em que os dois imaginários se encontram - o do 

narrador e o do ouvinte –, e o encontro proporciona aos dois outras possibilidades 

de existir.  

 
O contar histórias e trabalhar com elas como uma atividade em si possibilitam um 
contato com constelações de imagens que revela para quem escuta ou lê a infinita 
variedade de imagens internas que temos de nós como configurações de 
experiência. (MACHADO, 2004, p.27) 
 
 

Além desse exercício, é preciso ler várias vezes o texto, tantas que façam com que 

ele ressoe na fibra mais íntima do contador. Não simplesmente decorar, porque 

decorar compromete a naturalidade do que se está falando. É saber de cor, ou seja, 

de coração. Memorizar uma história é a capacidade de guardá-la no coração.  

É claro que a voz é um elemento fundamental na contação. Não apenas 

porque ela encarna e prolonga todas as outras vozes – dos imaginários pessoal e 

coletivo – como é ela o veículo que faz chegarem a narrativa e as imagens ao 

público. Altura, ritmo, intensidade e modulações são os recursos que farão com 

que toda a emoção que está dentro do narrador e impressa no papel chegue ao 

ouvinte. Mas a voz é também um membro a mais no corpo, com o poder dela, o 

contador será capaz de acariciar, abraçar, afagar e tocar. Isso não significa, no 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
101 

 
entanto, que o olhar fique em segundo plano. De maneira alguma. Por ser uma 

forma contemporânea de oralidade, a contação articula voz e olho, falar e 

enxergar. O olhar é de grande importância, é através dele que o contador vai se 

comunicar e manter a sua relação com o público. Celso Sisto acredita que o olhar 

é o cordão umbilical que liga o contador à plateia.  

Então o olho não terá a mesma função da leitura silenciosa – como foco de 

luz que ilumina o texto na página –, mas ganha uma função nova: a história sai 

pelos olhos de quem conta e entra pelo olhar de quem escuta. Ao olhar nos olhos, 

o contador traz as pessoas para perto e as ajuda a olhar também dentro de si. 

Quantas vezes não fechamos os olhos para ouvir melhor uma história ou uma 

música? Esse olhar é o mesmo que precisa enxergar além do que é apresentado 

fisicamente. Para Regina Machado, tanto aquele que narra como aquele que escuta 

precisam exercitar a capacidade de “virar o olho”. E o que é virar o olho? É 

encontrar em objetos inanimados ou formas da natureza elementos para o 

exercício de poesia. Conversar com as formas, conferir-lhes vida e significação 

pessoal. Assim um saleiro comprido com cabeça de prata pode ser uma princesa; 

um espanador colorido, um cavalo; um açucareiro, uma fada bonachona. Basta 

que tanto quem os utiliza para criar imagens como quem as recebe possa virar o 

olho e abrir o canal imaginativo.  

A leitura em voz alta também será uma ferramenta poderosa nos dias de 

hoje para aproximar leitores com dificuldades de alfabetização do texto e para 

auxiliar leitores e autores que ficaram cegos, tema tratado aqui neste trabalho. Por 

motivos variados, a leitura em voz alta acabou sendo marginalizada do mundo 

contemporâneo, mas ela volta pela voz desses ledores com características 

renovadas e diferentes das que foram essenciais para sua deflagração. Volta para 

devolver o texto ao leitor. E agora quem irá fazê-la, precisa despir-se de toda a 

representação exigida de todos os ledores de épocas pretéritas e vestir-se com a 

imagem de um leitor atual que interpreta, entende e aprecia o texto, e que vai 

botar um pouco de cada um desses proveitos em sua leitura em voz alta. 

 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
102 

 
3.1.3  

O poder da palavra dita 
 

Sabemos que a leitura em voz alta, originalmente, apareceu com duas 

funções: comunicar o que estava escrito aos que não sabiam ler e consolidar 

formas de sociabilidade – como a leitura em família, a leitura mundana ou letrada. 

Isso mostra não só que as práticas e estatutos de leitura eram diferentes como 

também que existiam textos compostos para aquele tipo de leitura. Em três 

momentos – no Mundo Antigo, na Idade Média e nos séculos XVI e XVII –, a 

leitura era baseada na oralização dos textos. Como eram poucas as pessoas que 

sabiam ler, o texto era transmitido por uma delas, e os leitores eram, na verdade, 

ouvintes de uma voz que lia. Então, o texto ao ser escrito era pensado 

estruturalmente para ser submetido à performance oral. Era uma leitura que levava 

em conta os olhos, mas também os ouvidos.  

As especificidades eram tantas que na Grécia Clássica as diferenças de 

sistemas de comunicação não eram apenas entre o oral e o escrito, mas entre as 

formas diferentes do oral: este podia ser um discurso falado (muitas vezes pelo 

próprio autor) ou uma simples reconstituição oral do texto feita por um 

“indivíduo-leitor”. A interpretação vocal de um discurso era, então, muito 

importante: se ela fosse “dissonante”, poderia comprometer, deformar e trair a 

intenção do autor. Platão (in Fedro) considerava o discurso falado o verdadeiro 

porque auxiliava no processo de conhecimento; esse discurso era útil para o 

conhecimento porque feito para um grupo de interlocutores pré-escolhido, para 

que fossem estudadas as suas reações e a, partir delas, possíveis mudanças nos 

textos e discussões mais consistentes com a plateia. Por outro lado, a partir do 

momento em que o texto era escrito, não existia mais a possibilidade de discussão 

e troca de ideias com o autor: o discurso escrito era estático, não permitia ao leitor 

que o indagasse e se repetia para sempre. Num suporte material ele encontra 

leitores que podem compreendê-lo e outros que não, cada leitura é uma 

interpretação diferente. O texto podia também cair nas mãos de leitores não 

qualificados para acolhê-lo. Mas havia uma qualidade na difusão de documentos 

escritos: eles ajudavam na conservação do texto oral e davam ao leitor uma 

liberdade de interpretação e uso do texto. Na Antiguidade, como bem pontua 

Jesper Svenbro, a escrita estava a serviço da cultura oral, era como se os textos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
103 

 
escritos servissem para fixar as criações orais e trazê-las de volta à memória na 

hora de leitura e da criação. 

No período helenístico a cultura escrita encontra usos novos e ampliados, 

em parte porque a partir deste período o livro passa a desempenhar um papel 

fundamental. É ele que vai definitivamente garantir a composição, circulação e 

conservação das obras. A literatura antiga, que visivelmente não tinha sido feita 

para ser fixada, transforma-se em livro através da filologia alexandrina. É a partir 

desse período e pela influência da filologia alexandrina que aparece o conceito de 

que uma obra só existe se for escrita, conservada e catalogada. O sonho da 

biblioteca de Alexandria surge dessa necessidade de reunir textos de todos os 

tempos, lugares e autores e catalogá-los por autor, obra e conteúdo. Reunir, fixar e 

conservar, verbos que só seriam possíveis se os textos estivessem guardados por 

escrito. Instaurava-se, assim, a função das bibliotecas, nossos “ordenadores de 

universo”: os textos podiam ser copiados, avaliados criticamente e, agora, 

encontravam a facilidade do códice, que facilitava sua classificação e disposição 

próxima a outros livros em prateleiras. 

A apresentação e composição do livro mudam, inclusive porque ele se 

torna um objeto mais importante dentro dos círculos de eruditos. A produção 

literária e a disciplina livreira sofrem mudanças e pedem uma nova organização 

influenciada não só pela criação das novas bibliotecas como pelas novas práticas 

de leitura. A apresentação editorial do livro é feita, justamente, para fazer ele 

falar. “A leitura em voz alta ‘dá alma ao livro’, como também desde a época 

arcaica tornava ‘animados’ outros materiais inscritos (...).” (CAVALLO e 

CHARTIER in “Introdução”, 1998, p.15). Isso mostra que o papel do leitor, 

durante muito tempo, foi o de emprestar a sua voz ao texto e de fazer os difíceis 

caracteres “falarem” a quem não sabia ler. É uma relação livro/leitor na qual o 

último empresta a voz ao texto do autor. Baseados nesta relação entre leitor e livro 

aparecem manuais de retórica e os tratados gramaticais que, segundo Gioia Maria 

Rispoli, delimitavam as maneiras de ler e ditavam preceitos sobre a 

expressividade da voz no ato da leitura. São regulamentos de como um leitor deve 

“se comportar” numa leitura individual ou na presença de um auditório: a 

interpretação vocal e gestual que possa mostrar da melhor maneira o gênero 

literário e as intenções do autor. Alguns autores, entre eles Dionísio Trácio, são 

responsáveis por essa nova teoria da leitura.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
104 

 
No mundo grego, a palavra falada é aquela que detém o poder. É ela que 

transmite a fama (kleos) dos heróis gregos através da epopeia, a narrativa ao estilo 

homérico, e da voz dos aedos ou poetas, memória viva e oral dos acontecimentos. 

“Em sua sonoridade, a palavra é eficaz, é ela que faz existir o herói.” (SVENBRO 

in “A Grécia arcaica e clássica: A invenção da leitura silenciosa”, 1998, p. 44). A 

cultura grega tem uma tradição oral que é capaz de assegurar a sua própria 

permanência pelo suporte da memória e da voz dos homens. Apesar de faltarem 

documentos, é natural que os historiadores imaginem que o tipo de leitura 

predominante para os gregos era a leitura oralizada, já que faziam parte de uma 

sociedade que valorizava a palavra falada.  

Os gregos tinham uma dezena de verbos que significavam “ler”, cada um 

deles mostrava uma forma diferente do ato da leitura. De alguma maneira, o 

significado desses verbos é a chave para entender a lógica da leitura arcaica, 

encontramos pelo menos quatro deles no artigo Les verbes grecs signfiant “lire”.  

O verbo némein, por exemplo, significa “distribuir”: trata-se de uma leitura feita 

em voz alta para uma assembleia em que o leitor distribui o conteúdo de algum 

documento. É como se o leitor se tornasse instrumento da mensagem que distribui 

e o que se espera é que ele se inclua também no processo de distribuição, seja 

capaz de entender a sequência gráfica que está sendo ditada por sua voz. Na 

época, eram poucos os leitores que sabiam “distribuir” o texto. A leitura era uma 

maneira de decifrar as mensagens e, muitas vezes, feita com lentidão e 

dificuldade. Era um trabalho complicado que dependia da competência do leitor 

para apresentar o que estava escrito e do obstáculo da scriptio continua, a falta de 

espaço entre as palavras, que terminava por tornar a leitura hesitante. Com as 

palavras emendadas, a não separação de parágrafos e a inexistência ainda de 

maiúsculas e minúsculas, o trabalho do leitor era mais de decifrar e reconhecer o 

texto e, com todas essas características, isso só era possível lendo em voz alta. A 

leitura era, então, uma experiência sonora, e a oralidade estava invariavelmente 

inscrita no texto.  

Mesmo com o aparecimento da leitura silenciosa na Grécia Antiga, a 

leitura em voz alta não desapareceu, continuou a ser usada como uma modalidade 

durante muito tempo. Este tipo de leitura também permaneceu na Roma Antiga. 

Na educação romana aprendia-se antes a escrever, para só num segundo momento 

aprender a leitura, considerada uma operação mais complexa. O que acabou 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
105 

 
gerando uma série de indivíduos com pouco grau de escolaridade que eram 

capazes de escrever, mas não de ler. Marco Fabio Quintiliano era um dos maiores 

professores de retórica do mundo antigo, junto com Isócrates, e fez uma obra 

quase enciclopédica que explicava em vários volumes como formar um orador. Os 

primeiros exercícios de leitura se baseavam no conhecimento das letras isoladas − 

suas formas, seus nomes e sonoridade − para só depois o leitor formar as sílabas e 

as palavras completas. Tudo era feito lentamente e em voz alta: porque era 

necessário pronunciar as palavras que estavam sendo lidas e já olhar as seguintes, 

até que o leitor aprendesse a aumentar a velocidade da leitura sem incorrer em 

erros. Quando o movimento de olhos precedia ao da boca, o leitor já teria 

adquirido complexidade suficiente e talvez pudesse realizar uma leitura ao mesmo 

tempo oral e visual (prenúncio da leitura silenciosa). 

A literatura e a leitura eram, então, integradas pelo recurso da oralidade. A 

difusão de um texto literário dependia em muitos aspectos da voz que o leitor 

emprestaria a ele: a modulação, o timbre, a cadência, tudo contribuía para dar 

expressividade ao texto. A retórica impunha suas regras à leitura de obras 

literárias, de poesia, de historiografia e aos tratados filosóficos e científicos. Uma 

postura especial era exigida do orador: “Não por acaso, o verbo que indica a 

leitura da poesia é frequentemente cantare, e canora, o termo designa a voz do 

intérprete. Ler um texto literário era, em suma, quase executar uma partitura 

musical.” (CAVALLO in “Entre o volumen e codex: A leitura no mundo romano”, 

1998, p. 80). O jovem romano ao entrar na escola já aprendia as técnicas da leitura 

em voz alta: onde prender a respiração, onde erguer e abaixar a voz e onde fazer a 

pausa para a separação da linha18. O aprendizado começava com a leitura das 

obras de Homero e Virgílio, passando em seguida para os líricos, trágicos ou 

cômicos, realizava-se um passeio pela literatura enfatizando as qualidades 

sensíveis e interpretativas dos textos. 

Ou seja, a leitura em voz alta era um exercício, seu esforço era apontado 

como benéfico tanto nas escolas de retórica como nas de medicina. Nas primeiras, 

era comum que os alunos acompanhassem com os olhos um texto que o professor 

lia em voz alta, aprendendo com a performance do mestre. Depois, eles eram 

obrigados a ler o texto, para verificarem os próprios erros de leitura, corrigi-los e 

                                                 
18 Também em Quintiliano.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
106 

 
dissecar as qualidades do escrito. Nas escolas de medicina, o tipo de leitura era 

considerado benéfico para a saúde porque a interpretação era acompanhada por 

uma gestualidade – movimentos de cabeça, tórax e braços – encarada como um 

exercício físico.  

A difusão dessa leitura expressiva também condicionava a produção 

literária, que era feita levando em conta a leitura em voz alta. Era uma escrita 

destinada à prática e ao estilo próprios da oralidade, orientada ao ouvido, por isso, 

a voz era o elemento principal que fazia a ligação entre o texto e o leitor, ou 

ouvinte. O autor precisava estar atento à sonoridade do texto, por isso o compunha 

muitas vezes sussurrando as frases ou então através do ditado que dava a ele a 

ideia exata do resultado final da leitura. A voz era um instrumento importante que 

garantia a formação do texto e a chegada dele ao seu destinatário, alfabetizado ou 

não. Segundo Kennetj Quinn em seu ensaio The poet and his audience in the 

Augustan Age, o autor criava pensando na performance de seu leitor, e, apesar 

disso, nada garantia que a leitura seria feita da maneira como ele havia sonhado. 

Mais uma vez o uso da scriptio continua era uma dificuldade: dependendo da 

qualidade da letra do copista, ela influenciava na velocidade da atuação do leitor 

em sua apresentação oral. Por outro lado, a scriptio continua apresentava uma 

vantagem: dava ao leitor uma espécie de “texto neutro”, em que podia fazer as 

suas pausas e separações por conta própria. 

Um dos recursos usados pelos romanos da leitura em voz alta que persiste 

até os dias de hoje é a leitura pública para o lançamento de obras literárias. Elas 

eram feitas em cerimônias sociais conhecidas como recitatio, que aconteciam em 

locais públicos como anfiteatros ou auditórios e contavam com a presença do 

próprio autor ou de um leitor especial. A duração dessas leituras era proporcional 

ao tamanho do rolo, portanto tinham tempo variável. O texto era lido 

integralmente, o que provocava reações diferentes de um grupo heterogêneo de 

ouvintes: alguns interessados e outros tantos entediados. O fato é que essas 

leituras tinham o caráter de acontecimentos sociais que davam uma espécie de 

cumplicidade mundana ao hábito intelectual. Esses “ritos” de lançamento, que 

existem ainda hoje nas livrarias, garantiam o interesse pela obra de um público 

mais vasto de leitores. As leituras em voz alta, de livros novos ou não, pontuavam 

e envolviam as situações sociais: era comum que um lector lesse durante um 

banquete ou uma reunião de família, os autores faziam verdadeiras pré-estreias de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
107 

 
seus livros para um público de eleitos. Esses pequenos rituais eram uma maneira 

de sedimentar amizades e estabelecer novas relações sociais, além de aprofundar e 

perpetuar hábitos cultos. 

A leitura em voz alta pelo próprio autor é uma prática que data desde o 

primeiro século depois de Cristo e, a partir daquela época, era uma cerimônia 

social que esperava comportamentos especiais dos autores e de seus ouvintes. 

Uma história antiga sobre Plínio, que está em sua compilação de cartas, conta que 

o autor se sentiu pouco valorizado e respeitado porque durante e ao fim de sua 

leitura quase não sofreu interferências da plateia. Participar criticamente da leitura 

oferecendo reações à fala do autor para que este pudesse operar mudanças 

consistentes no texto era uma postura esperada do ouvinte. A impassibilidade do 

público não era o resultado esperado pelo escritor. Essa plateia podia ser formada 

de amigos próximos ou até por leitores desconhecidos, mas deveria interferir na 

leitura e mostrar-se interessada, mesmo que essa durasse às vezes horas ou dias. 

Além dos ouvintes atentos, uma quantidade considerável usava esses encontros 

como mera diversão social: sentavam-se na sala de espera, empreendiam longas 

conversas que às vezes atrapalhavam a leitura e pediam para os servos entrarem e 

saírem para verificar se o autor já havia chegado, se estava no meio ou no final da 

leitura. 

O autor, por seu lado, era obrigado a seguir uma série de regras como estar 

sentado numa cadeira de frente para os ouvintes e em cima de um tablado para 

poder ser visto por todos, além de exibir uma toga. Todas essas exigências, aliadas 

ao fato de o autor precisar segurar o rolo com as duas mãos enquanto lia, tolhiam 

os movimentos e obrigavam o escritor a exercitar suas habilidades oratórias. O 

segredo estava nas inflexões da voz, em abaixar ou levantar o tom de acordo com 

o nível de complexidade das passagens que estavam sendo lidas. Como a voz era 

o principal instrumento: aqueles que tinham um tom agradável se encontravam em 

franca vantagem. Muitos autores não tinham o dom da leitura (o próprio Plínio 

acreditava que tinha mais facilidade para discursos, mas era inseguro para a leitura 

de versos), apresentavam dificuldades ou envergonhavam-se com a presença do 

grande número de pessoas, mas usavam mecanismos de defesa para se 

apresentarem da melhor maneira para o público: decoravam o texto antes, 

evitavam olhar diretamente para as pessoas e treinavam durante horas o tipo de 

performance que fariam. Outros, inseguros de suas capacidades, usavam escravos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
108 

 
para a leitura e apenas os acompanhavam com a presença no palco, fazendo 

alguns olhares e gestos.  

O fato é que as leituras da época de Plínio possibilitavam a difusão das 

obras e o florescimento da vida literária, além de possibilitar ao autor ficar 

conhecido em vida. Era uma oportunidade rara para o público de ouvir o próprio 

criador realizando a leitura de seu texto e para o autor de ouvir sua voz dando vida 

ao seu escrito. A plateia, em geral, comprava o livro que estava sendo lido, e a 

demanda do exemplar para os livreiros aumentava consideravelmente. 

 
O autor que lê em público – naquela época como agora – recobre as palavras com 
certos sons e interpreta-as com certos gestos; essa performance dá ao texto um 
tom que (supostamente) é aquele que o autor tinha em mente no momento da 
criação e, portanto, concede ao ouvinte a sensação de estar perto das intenções do 
autor; ela dá também ao texto um selo de autenticidade. (MANGUEL, 2002, p. 
283) 
 
 

É claro que essa ilusão de se estar mais próximo de um texto quando lido pelo 

próprio autor nem sempre corresponde à realidade. Alguns autores impingidos a 

ler em público se mostram inteiramente tímidos ou pouco performáticos, e, para 

muitos leitores, a voz que escutam saindo do criador do texto não é a que 

imaginaram quando o liam silenciosamente19. 

Observamos que esse tipo de leitura ainda é usado hoje para a 

apresentação das obras do autor ou mesmo para dar ao público o gosto de ouvir 

trechos de um livro já conhecido, mas desta vez pela voz do seu criador. Na 

terceira edição da Festa Literária de Paraty, em agosto de 2005, uma plateia 

atenta se reuniu para assistir ao debate sobre romance policial entre Chico 

Buarque e Paul Auster. Os autores leram trechos, respectivamente, de Budapeste e 

Noite do oráculo, livros já conhecidos pela maioria dos ouvintes que pretendiam 

“reler” os mesmos textos pelos olhos e pela voz dos autores. A leitura virou uma 

constante na Flip, e quase todos os participantes terminam suas digressões lendo 

trechos de livros antigos, ou que ainda não foram lançados no Brasil (as reações 

que o público mostra a elas às vezes determinam a compra do texto por uma 

                                                 
19 “A romancista francesa Nathalie Sarrante, ao contrário, lê numa monotonia que não faz jus aos 
seus textos líricos. Dylan Thomas cantava sua poesia, batendo nas tônicas como gongos e 
deixando pausas enormes. T.S. Eliot resmungava seus poemas como se fosse um vigário rabugento 
amaldiçoando seu rebanho.” Alberto Manguel in Uma história da leitura, p. 283. 
 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
109 

 
editora). A última mesa de debates é sempre sobre os principais autores da festa e 

os seus livros de cabeceira, e é muito bonito ver como o tom de cada autor muda 

quando está fazendo a sua declaração de amor à obra escolhida20. 

Direcionando menos hoje do que antigamente a venda de livros, o fato é 

que a receptividade dos ouvintes a uma leitura pública é pelo menos uma mostra 

do que o leitor sente ou entende pela obra do autor. Truman Capote fez uma 

leitura pública do seu controverso A sangue-frio ainda sem ter uma editora 

definida para o livro. Por causa da reação da plateia, prontamente encontrou um 

editor.  

 

3.2 

Silentio  
 

O hábito da leitura em voz alta existe desde a Grécia Antiga e de alguma 

forma conviveu durante muito tempo simultaneamente com o hábito da leitura 

silenciosa, até que a última fosse ganhando mais espaço e hegemonia. Mesmo 

naquele período, em que a cultura era voltada para a oralidade, já era possível 

verificar alguns sinais da leitura silenciosa. Alguns textos tinham uma “voz 

própria” que independia da voz do leitor para existirem. Eram textos que não 

precisavam da sonorização para se realizarem e, por isso, talvez os primeiros a 

deflagrarem a leitura silenciosa.  

A princípio, parece um pouco estranho que numa cultura que acreditava na 

leitura em voz alta para sua propagação e memorização existisse também a leitura 

silenciosa. O silêncio era então sinônimo de esquecimento. Em seu artigo Silent 

reading in Antiquity Bernard Knox aponta o primeiro sinal histórico da leitura 

silenciosa no século V a.C., em uma cena do Críton, de Platão, em que os Nómoi 

(“leis”) tomam a palavra no meio do diálogo para “falarem” até o final. Essas 

vozes dos Nómoi não são criações da imaginação, mas um diálogo interior que 

Sócrates tem consigo mesmo e que toma corpo no texto, é como se o pensamento 

de Sócrates se produzisse em silêncio. Tudo acontece sem nenhum estímulo 

acústico exterior, mas pela interiorização da voz. Sócrates acabará obedecendo 
                                                 
20 Lembrando que Miguel Sousa Tavares leu no mesmo ano (2005) trechos de Memórias de 
Adriano para um teatro lotado e foi aplaudido de pé. Depois, os poucos exemplares do livro que 
existiam na livraria ao lado foram vendidos. 
 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
110 

 
aos Nómoi, as vozes internas que clamam em sua cabeça, e deixará de lado a voz 

presente e concreta do amigo Críton, como se essa voz externa não contasse mais 

em suas decisões. Estava aí o primeiro movimento de recolhimento e silêncio para 

leitura e reflexão.  

Sócrates tinha uma grande tensão com essa voz. Quase demoníaca ela se 

apossara dele ainda em sua infância e era importante, porque se fazia ouvir dentro 

dele como uma voz da consciência que, muitas vezes, desviava o pensador de algo 

que estava prestes a fazer. Era a sua voz interior, responsável pelo diálogo de sua 

alma, como afirmava no Sofista e no Teeteto. Ouvir essa voz interna, voz de base 

e criação silenciosa, valeu a Sócrates a acusação, que seria apenas uma entre 

outras (como a de corromper a juventude ateniense e insultar as tradições 

religiosas de Atenas), que o conduziria a julgamento e o condenaria à pena de 

morte. Mas é também graças a ela que, a partir da época de Sócrates, a justiça 

deixa de ser uma operação exterior, difundida publicamente, para se interiorizar e 

passar a ser um “sentido de justiça” pertencente a cada indivíduo. 

 
Na verdade, trata-se de um mesmo e único movimento de interiorização realizado 
durante o século V, que é também o século que nos fornece os primeiros 
testemunhos diretos sobre a leitura silenciosa, isto é, sobre a interiorização da voz 
do leitor, daí em diante capaz de “ler com a mente”. (SVENBRO in “A Grécia 
arcaica e clássica: A invenção da leitura silenciosa”, 1998, p.54) 
 
 
Mas o maior testemunho de que os gregos praticavam a leitura silenciosa 

são os textos dos poetas dramáticos da época da Guerra do Peloponeso. Um 

exemplo é Hipólito, de Eurípides, em que Teseu pega o bilhete que caiu da mão 

de Fedra, agora morta, e, enquanto o lê sem revelar o conteúdo a ninguém, o coro 

apenas canta sua inquietação. Só depois explica o que estava escrito para o 

público, não lendo em voz alta, mas fazendo um resumo. Existe ainda um outro 

texto de Aristófanes mencionado por Knox, Cavaleiros, em que Demóstenes lê 

uma profecia oracular que está por escrito em silêncio, para só depois revelar o 

seu vaticínio a Nícias. O pequeno breviário que Demóstenes faz ao companheiro é 

fruto de uma leitura que fez depois de beber duas taças de vinho. Nos dois casos, 

as personagens não revelam integralmente o texto que leram, mas fazem um 

bosquejo dele para o espectador. Essas peças datam do início do ano 400 e 

mostram que a prática da leitura silenciosa, se não era muito difundida, pelo 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
111 

 
menos era conhecida por um pequeno grupo de leitores que gostavam das artes 

dramáticas.  

Mesmo com o obstáculo da scriptio continua era possível ler 

silenciosamente na Grécia Antiga, pelo menos para os leitores que realizavam a 

tarefa frequentemente: a interiorização da voz era uma maneira de reconhecer 

naquela sequência de sinais uma linguagem. Segundo Paul Saenger, a ausência de 

espaços entre as palavras logo seria um obstáculo transposto: com o período 

medieval, o aparecimento da word division (divisão entre as palavras) passou a ser 

uma condição necessária para a leitura silenciosa. Mesmo com a introdução dessa 

“inovação técnica”, a leitura em silêncio não foi unânime na Idade Média, era 

basicamente praticada pelos monges em suas orações ou quando copiavam textos. 

Só com a ciência escolástica é que as facilidades da leitura silenciosa – como a 

rapidez e a inteligibilidade – começam a ser mais exploradas.  

Mesmo com o florescimento do teatro, a leitura em silêncio continuou a 

ser uma atividade marginal na Antiguidade grega. O texto teatral exigia uma 

memorização prévia do ator e a representação do texto, que era, como já vimos, 

uma espécie de “escrita vocal” e não mais leitura em voz alta. A cultura era 

marcadamente oral, e a intenção da escrita grega era mais produzir o som do que 

representá-lo. Na Roma Antiga a leitura silenciosa também era rara, mas praticada 

principalmente para a produção por escrito de documentos, cartas, mensagens, 

bem como de textos literários. Atualmente, a leitura silenciosa é considerada uma 

capacidade mais refinada em relação à leitura em voz alta, tida como menos 

complexa, mas naquela época era apenas uma escolha para qual vários fatores 

contribuíam, entre eles e principalmente o estado de espírito do leitor. Em geral os 

dois tipos de leitura costumavam coexistir. Havia ainda um terceiro tipo de 

leitura: a sussurrada, que dependia basicamente das situações em que se lia ou da 

natureza do texto. A leitura expressiva e em voz alta era utilizada por leitores que 

já estavam familiarizados pela retórica e seus artifícios. Os textos narrativos e as 

obras de entretenimento, que eram consideradas menos apropriadas para a leitura 

pública em voz alta, encontraram o refúgio na leitura silenciosa ou murmurada. 

Alguns autores, entre eles Horácio e Santo Agostinho, registram em seus 

escritos o hábito da leitura silenciosa na Roma Antiga. Santo Agostinho, recém-

chegado a Milão, conheceu o bispo Ambrósio, um homem rígido em suas crenças, 

extremamente influente e excelente orador. No livro VI de Confissões, o teólogo 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
112 

 
registra espantado o método de leitura do bispo, que passava horas em sua cela, 

lendo em silêncio sem se deixar atrapalhar pela interrupção dos servos ou pela 

visita de qualquer convidado. Mais tarde, o próprio Agostinho usaria os dois tipos 

de leitura como conta em uma passagem de Confissões, quando, preocupado com 

o acerto de contas relativo aos seus pecados, ele procura uma resposta nas 

Epístolas de Paulo. Abre o livro ao acaso e, esperando por uma resposta oracular, 

lê o primeiro trecho sobre o qual seus olhos recaem. O amigo Alípio assiste ao 

fato com curiosidade e pede para Santo Agostinho compartilhar o que leu: o 

último marca a página lida em silêncio para que Alípio em voz alta possa repetir 

as palavras que já tinham sido acompanhadas pelos olhos.  

 
Agostinho e seu amigo leram as Epístolas de Paulo de uma maneira muito 
parecida com a que leríamos o livro hoje: um em silêncio, para aprendizado 
privado; o outro em voz alta, para compartilhar. (MANGUEL, 2002, p. 61) 
 
 

3.2.1  

As regras de São Bento 

 

É, sobretudo, no século VI que a leitura silenciosa começa a ganhar 

terreno. Um livrinho denominado Regras de São Bento impunha posturas de 

leitura silenciosa que evitassem a dispersão e desconcentração dos leitores. A 

leitura passa a ser vista como uma atividade para ser feita de si para si, sem 

atrapalhar os outros. Nos mosteiros, onde primeiro foram impostas as regras de 

São Bento, uma das posturas de humildade, obediência e aprendizado era o 

silêncio: evitar as conversas que geravam as más palavras e cultivar a gravidade 

do silêncio. Isidoro de Sevilha ditava algumas regras para a leitura em voz alta, 

mas particularmente preferia a leitura silenciosa, que assegurava ao leitor uma 

maior facilidade de compreensão do texto.  

 
(...) visto que, segundo ele, o entendimento do leitor torna-se mais completo 
quando se está em silêncio. Deste modo, seria impossível ler sem esforço físico e 
melhor refletir sobre as coisas lidas, que assim fugiriam menos facilmente da 
memória. (PARKES in “Ler, escrever, interpretar o texto: práticas monásticas na 
Alta Idade Média”, 1998, p. 106) 
 

 
O desenvolvimento da leitura silenciosa é diretamente proporcional ao 

desenvolvimento da atitude em relação à escrita. A escrita passou a ser 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
113 

 
considerada uma linguagem, que foi se tornando aos poucos diferente e 

independente da linguagem oral.  

A palavra escrita deixa de funcionar como simples arquivo da falada. As 

letras passam a ter sentido como sinais sem som, que podem ser lidos de forma 

silenciosa, não precisam mais ser oralizados. A escrita passa a transmitir 

informações para a mente por intermédio apenas do olho, não só da voz. O 

teólogo Isidoro de Sevilha em seu livro Etimologías já professava que as letras 

podiam transmitir de maneira silenciosa o pensamento e os ditos daqueles que 

estavam ausentes. Defendia a leitura silenciosa porque acreditava que ela exigia 

menos esforço (o fato de pronunciar as palavras atrapalhava a concentração) e 

permitia maior reflexão sobre o assunto que estava sendo lido. 

No período da Alta Idade Média a leitura era feita na maioria das vezes por 

monges, e a Sagrada Escritura era o livro-base da espiritualidade. O tipo de leitura 

feita pelos monges era o ruminatio – uma leitura feita de si para si, mas 

pronunciando em voz baixa as sílabas. A denominação não era à toa: a leitura era 

lenta para a assimilação melhor das obras e ruminada porque servia de alimento 

espiritual para os homens. A atividade ledora junto com a meditação e a 

contemplação eram os exercícios praticados para a alma pelos monges.  

 
Nessa época, como escreveu A. Petrucci, é possível distinguir três tipos de 
leitura: “a leitura silenciosa, in silentio; a leitura em voz baixa, chamada 
murmúrio ou ruminação, que servia de suporte à meditação e de instrumento para 
a memorização; e, enfim, a leitura pronunciada em voz alta, que exigia, como na 
Antiguidade, uma técnica particular e se aproximava muito da recitação litúrgica 
e do canto”. (HAMESSE in “O modelo escolástico da leitura”, 1998, p. 124)  
 
 

Isso significa que as três técnicas de leitura subsistiam simultaneamente. De fato, 

é importante notar que o leitor acostumado com a leitura em voz alta precisou de 

um tempo de adaptação com o ruminatio. A leitura murmurada persiste até hoje 

em leitores inexperientes que têm certa dificuldade para a abstração da leitura 

silenciosa e crianças que estão aprendendo a ler, que ainda passam pela fase 

intermediária de lerem em voz baixa até chegarem à complexidade da leitura 

silenciosa. 

Assim como a leitura, a música que ressoa na Idade Média é proveniente 

de um corpo solitário do cantor. Os monges cantam os textos litúrgicos na mais 

completa solidão ou aglutinados, cantando em homofonia com os outros monges. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
114 

 
É também o mesmo corpo solitário que entoa os cantos profanos, nos castelos ou 

nos campos. “No castelo, afastado numa terra ainda despovoada, o troveiro é 

também solitário ante o senhor, ante a Dama de seus pensamentos, sonhando com 

a poesia e a música, inventando uma e outra.” (BOUCOURECHLIEV, 1993, 

pp.127-8).  O modo de criação do trovador se dá pela ausência de sua mulher 

amada: no silêncio ele irá desenhar os versos que pensou para ela a fim de, só 

então, cantá-los não necessariamente para uma plateia. Só com o passar do tempo 

é que a voz, agora laicizada, solista, dominou as praças dos burgos e as salas de 

música dos castelos feudais, saindo dos limites dos mosteiros e dos coros da Igreja 

Católica. 

 

3.2.2  

A leitura silenciosa: novas posturas para o autor e o leitor 
 

O hábito de pronunciar as palavras em voz baixa, de ruminá-las, foi levado 

também para a cultura escrita. Os textos religiosos ou clássicos eram ditados no 

scriptorium. Mais tarde, para copiar os textos, os escribas não usarão mais a 

leitura em voz alta, mas a escrita individual ainda terá ligação com a leitura, 

mesmo que silenciosa. O olho vai substituir o ouvido na apreensão e compreensão 

dos termos e expressões que precisam ser copiados. O fato é que as palavras 

copiadas continuarão a ser pronunciadas, mas agora internamente. E a principal 

responsável por essa mudança é a cultura escolástica, que vai transformar a leitura 

num exercício intelectual, escolar e universitário. Cada vez mais era necessário ler 

um grande número de obras que possuíam complexidade, por isso a leitura 

precisava ser mais rápida e também mais meditada, a abordagem visual vai se 

adaptar melhor a essas novas exigências do que a auditiva. A leitura em voz alta 

na pedagogia medieval era feita apenas para explicar e comentar uma obra já 

pertencente aos programas do curso. O que significa que a leitura coletiva 

organizada no interior dos programas não suprimia a leitura silenciosa e 

individual, o contato direto do intelectual com os textos. A formação pessoal 

deveria ser estimulada e adquirida junto com a pedagógica.  

É nesse período, alerta Guglielmo Cavallo em Libri e lettori nel medioevo, 

também que a produção literária vai florescer e exigir do leitor novos métodos que 

permitam ler mais rápido e tomar conhecimento de um grande número de obras. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
115 

 
Os escritores medievais se apoiavam nas auctoritates: frases, extratos e citações 

extraídos de autores clássicos, de sermões de Padres ou da Bíblia. Elas tornam-se 

mais elaboradas, aparecem florilégios e coletâneas que ajudam os autores a 

encontrarem mais facilmente as passagens que procuram. Os florilégios se 

expandem para vários domínios – teológicos, patrísticos, ascéticos – e marcam 

uma nova maneira de ler, mais fragmentária e picotada. Para conseguir uma 

apreensão rápida, o contato profundo com o texto será sacrificado. Em parte, as 

coletâneas tinham também a sua vantagem: o leitor podia tomar contato com um 

escrito que jamais poderia adquirir por conta do número limitado de cópias 

disponíveis ou do preço alto dos manuscritos. Esses instrumentos de trabalho, no 

entanto, não estimulavam a criatividade, eram reuniões de frases curtas e fáceis de 

memorizar que ofereciam, quando muito, o essencial da obra.  

A Europa do século XII (ou seja, dos séculos finais da Idade Média) 

também assistiu a uma mudança fundamental no texto escrito que se refletiu 

fortemente nas posturas de leitura: a introdução de espaços entre as palavras e 

entre as preposições monossilábicas. A prática de escrever com palavras 

separadas21 começou com os copistas ingleses e irlandeses que consideravam o 

latim uma “língua visível” e que, portanto, poderia ter convenções gráficas para 

permitir a melhor absorção do que era lido. As mudanças apareceram levando em 

conta as necessidades dos leitores que tinham uma segunda língua. Foram esses 

escritos ingleses e irlandeses que inventaram as primeiras regras para uma 

gramática da legibilidade: isolavam partes do discurso, separavam os constituintes 

gramaticais da frase latina e introduziram algumas marcas de pontuação no texto. 

O resto da Europa agora experimentava algumas alterações linguísticas que 

tornavam possível abrir mão da leitura em voz alta para compreender o escrito. A 

pontuação sintática também foi outra mudança que, junto com a separação de 

palavras, facilitava o reconhecimento visual do texto e a leitura silenciosa rápida. 

O texto passou a se organizar espacialmente em orações, frases e parágrafos.  

As obras de escritores como Guibert de Nogent e Hugues de Saint-Victor, 

ambos do século XII, já eram pontuadas por essas mudanças: mostravam sinais no 

final das palavras, abreviações de conjunções e preposições e utilização de 

                                                 
21 Sobre isso consultar os trabalhos de Malcolm Parkes: Scribes, scripts and readers: Studies in 
the communication, presentatio and dissemination of medieval texts e Pause and effect: an 
introduction to the history of puntuation.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
116 

 
maiúsculas no início de nomes próprios. Hugues gostava de colocar em seus 

manuscritos as letras iniciais coloridas, acreditava com isso que fosse facilitar a 

memorização dos estudantes, era como se fossem instrumentos pedagógicos. As 

cores usadas nas letras e páginas eram voltadas para destacar visualmente trechos 

e aguçar a memória visual dos estudantes para que pudessem depois se orientar 

para encontrar determinada informação dentro de uma página. Aparecia uma nova 

escrita, que levava em conta as percepções dos olhos, não mais da voz. Para 

Hugues, havia três formas distintas de ler que ele estuda em seu Disdascalion: 

para uma outra pessoa em voz alta, escutando alguém ler – e, portanto, como 

ouvinte – ou para si mesmo, em leitura silenciosa, correndo os olhos pelo texto 

(inspicere − verbo que denota o que mais visual há na leitura). 

Mas alguns lugares, como a escola de Chartres, um dos exemplos do 

humanismo medieval, fundada no século X, já usavam essas inovações gráficas na 

virada do século XI para o XII. Jean Salisbury, que foi aluno da escola de 

Chartres, explicava em seu Metalogicon as diferenças da leitura em voz alta 

(prelectio) feita pelo professor aos seus alunos e a leitura “visual, silenciosa e 

privada” (lectio) realizada pelos estudantes. A divisão mostra a consciência que 

existia entre os medievais de que a leitura era também uma forma de ensino, que o 

verbo legere era ambíguo porque designava tanto o trabalho do docente como do 

discípulo.   

As gramáticas passaram a se dedicar também mais aos textos do que à 

leitura em voz alta que viria a partir deles, para o leitor ler bem era necessário que 

o autor escrevesse bem. Salisbury julgava necessários a pontuação e os sinais 

paratextuais para facilitar a comunicação entre autor e leitor.  “(...) Jean Salisbury 

dedicou grande atenção à correta separação de palavras, levando em conta o 

objetivo de permitir os cortes visuais necessários à decifração silenciosa do texto 

manuscrito.” (SAENGER in “A leitura nos séculos finais da Idade Média”, 1998, 

p. 150). A leitura silenciosa passou a ser também muito usada pelos monges 

cistercienses do século XII porque permitia a concentração, meditação e 

entendimento espiritual. Foram eles também que introduziram os índices baseados 

nas numerações de páginas, o que explica o caráter adiantado que tinham nas 

práticas de leitura visual, ou silenciosa. As mesmas técnicas de consulta de textos 

de referência e de leitura silenciosa eram também desenvolvidas e usadas por 

monges beneditinos do século XI. Autores como Pierre de Celles, que escreveu 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
117 

 
De disciplina claustrati, voltados para as disciplinas e técnicas de leituras para a 

clausura, observavam que a leitura silenciosa era uma condição necessária para a 

meditação. Não por acaso muitos deles utilizavam o verbo videre (ver) como 

sinônimo de ler.  

O hábito da leitura silenciosa mudou a postura e os modos de trabalhar em 

algumas profissões: entre elas as do autor e do copista. O autor não era mais 

obrigado a ditar o texto, e o copista podia ler silenciosamente e copiar só com a 

ajuda do olho. Os autores se sentiam mais à vontade de expor sentimentos 

íntimos, que nunca tinham sido passados para o papel por ausência de 

privacidade. A quantidade de escritos eróticos aumentou com a nova liberdade 

autoral. O método de escrita mudara: os autores faziam acréscimos entre as linhas 

de suas composições, corrigindo ou ampliando os textos. Esse método 

permaneceu até os tempos atuais (há autores que ainda escrevem do próprio 

punho, evitando o computador) e gerou um novo gênero de testemunho literário, 

capaz de documentar o processo criativo através dos rascunhos. Lembremos aqui 

dos cadernos que Guimarães Rosa levava em suas viagens para anotações, com 

ideias para textos e de pesquisa de linguagem que foram e são tão importantes 

para quem estuda sua obra. Com a posse material do texto, aumentam a 

identificação do autor com aquilo que escreve e a possibilidade de colocar no 

papel sentimentos mais íntimos, longe do teatro que o ditado exigia. 

A postura e o local de trabalho dos copistas, os scriptorium (ateliês de 

copistas), haviam mudado também. Até os móveis foram readaptados para 

facilitar o movimento dos olhos do copista do original para a cópia. São 

equipamentos que sofreram mudanças, e foram aperfeiçoamentos para facilitar um 

trabalho agora silencioso, sem a ajuda da leitura em voz alta. Os marcadores de 

texto aparecem para guiar com mais facilidade os olhos do copista, esse é capaz 

de copiar um texto inteiro sem ao menos entendê-lo – método que seria usado 

mais tarde pelos datilógrafos. No final da Idade Média, Petrarca denominava o 

escriba que copiava os textos sem entender de pictor, como se fosse um pintor de 

palavras. Alguns livros de horas já traziam as imagens em que os evangelistas 

escreviam não mais com eles ditando, mas copiando o texto de um exemplar que 

pendia das mãos dos anjos. 

A função mnemônica também sofreu grandes transformações: o leitor não 

era mais obrigado a reter na memória os sons das palavras. A memória, a partir do 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
118 

 
leitor escolástico, funcionava como uma espécie de “leitora” do sentido geral do 

texto, já que agora ela servia para reter o conteúdo do grupo de orações, frases e 

parágrafos. Depois ele podia esquecer rapidamente as palavras específicas e sua 

sequência. Acabamos herdando nos dias atuais esta faculdade de ler sem 

necessariamente memorizar, psicólogos e psicolinguistas modernos vêm 

estudando esse processo, entre eles Samuel Fillenbaum e Jacqueline Struck Sachs.  

A partir do século XIV, Paul Saenger observa o método de trabalho dos 

autores se transformar. Os suportes mudam: agora o autor escreve em cadernos de 

rascunho ou folhas soltas, o que faz da escrita uma atividade menos física e mais 

intelectual. Já podia, também, visualizar o texto em sua totalidade realizar 

referências cruzadas, eliminar os trechos repetidos e desenvolver relações entre as 

partes. Surge o estúdio, um novo ambiente de trabalho onde o autor poderá, 

sozinho e em silêncio, escrever. A nova perspectiva autoral de intimidade e 

privacidade altera também a maneira como esse autor pensa o leitor: o texto não é 

mais feito para quem lê em voz alta, o criador quer um leitor silencioso, reflexivo.  

Mesmo com o advento da leitura silenciosa e íntima nos séculos XIV e 

XV, ainda existiam sem perder a sua importância as leituras públicas. Na vida 

universitária as duas coexistiam, o professor lia em voz alta o texto, e os alunos 

acompanhavam em leitura silenciosa com os seus livros. Como os temas eram 

mais complexos, não adiantava apenas ouvir os textos, era preciso acompanhá-los 

individualmente, por conta disso muitas universidades já exigiam que os alunos 

levassem uma cópia do escrito que seria trabalhado em sala de aula. Os estudantes 

que não tinham condições de comprar os livros já contavam com uma organização 

de sistema bibliotecário que garantisse o empréstimo22 (como exemplo, as 

bibliotecas da Catedral de Notre Dame e a da Sorbonne).  

Uma outra maneira de conseguir os livros era através dos copistas que 

tentavam disponibilizar cópias padronizadas e de fácil legibilidade dos textos que 

constavam no programa universitário. O entendimento das palestras públicas só 

era possível aos estudantes com o estudo privado. Esse estudo acontecia cada vez 

mais dentro das bibliotecas universitárias. François Dolbeau comenta em seu 

primeiro volume de Histoire de bibliothèques françaises que nelas a postura de 

leitura tanto em grupos como individual era a de silêncio. A estrutura das 

                                                 
22 Sobre isso ver o ensaio de André Tuilier “La Bibliothèque de La Sorbonne et les livres 
enchaînés ”.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
119 

 
bibliotecas mudou também em função do crescimento da leitura silenciosa: as 

salas de leitura tinham sido construídas até então para a coexistência entre a 

leitura em voz alta e a leitura silenciosa. Os claustros eram cubículos espaçosos 

feitos de pedra que permitiam o ditado e a leitura oral sem incomodar os monges 

que pudessem estar meditando ou lendo salmos silenciosamente. 

A partir do final do século XIII as influências da leitura silenciosa já se 

faziam sentir na arquitetura e no mobiliário das bibliotecas. Os colégios e 

universidades começaram a dispor de móveis para a leitura que podiam ser 

colocados próximos uns dos outros, já que um leitor podia ler agora sem 

“atrapalhar” mais quem estava ao lado. Escrivaninhas, bancos e estantes de leitura 

para a consulta imediata do leitor começaram a aparecer nos colégios de Oxford, 

Cambridge e até na Sorbonne, os livros de referência como os dicionários e 

índices alfabéticos ficavam acorrentados às estantes para estarem sempre 

disponíveis para a consulta dos leitores. As bibliotecas passaram a ter a função 

atual de um espaço público onde se pode desenvolver a leitura privada, onde é 

possível ler, escrever e estudar.  

O mais importante é que seria também nessas bibliotecas do século XIII 

que se desenvolveria o apelo ao silêncio, presente até os dias atuais. Ler em voz 

alta nunca tinha sido um problema nas bibliotecas até que a leitura silenciosa 

surgiu, então levantar a voz e até murmurar o texto passaram a ser um incômodo 

ao leitor vizinho. O barulho tornou-se perturbador para aqueles que liam 

visualmente, e a concentração desses leitores silenciosos dependia do silêncio dos 

outros. No final do século XV, como observa William Garrod em seu artigo sobre 

o regulamento em bibliotecas23, algumas das principais bibliotecas europeias já 

tinham o silêncio entre os estatutos do seu regulamento. Cada vez mais a leitura 

individual e visual encorajava os leitores a ganharem hábitos de interferência no 

texto que mantêm até hoje − anotações nas margens das páginas, sublinhar 

trechos, usar sinais para ajudar no reconhecimento visual – transformando o livro 

num objeto de estudo particular. As bibliotecas foram obrigadas também, já na 

fase final da Idade Média, a impor regras a esses leitores que assegurassem a 

preservação dos seus acervos e a conservação dos livros de uso comum.  

                                                 
23 Heathcote William Garrod in “The library regulations of medieval college”, The Library, VIII, 
p. 315. Londres: Bibliographical Society, 1927. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
120 

 
Uma das características que a leitura silenciosa trouxe foi estabelecer uma 

nova forma de privacidade e a ideia para o leitor de que podia ter controle 

absoluto sobre a sua fonte de interesse. A leitura pública e o ditado sempre 

fortaleceram a “ortodoxia teológica e filosófica”, já que o processo criativo estava 

sujeito ao controle e correção durante todas as etapas da obra, desde sua 

formulação, passando pela edição, até chegar à recepção do leitor, que era feita 

através da leitura em voz alta. Com o advento da leitura silenciosa as especulações 

intelectuais que fossem realizadas individualmente rapidamente começaram a ser 

associadas a heresia. “A leitura apenas com os olhos e a escrita sem ditado 

isolavam os pensamentos do indivíduo das sanções do grupo e incentivavam o 

tipo de ambiente no qual se desenvolveram a nova universidade e as heresias 

leigas dos séculos XIII e XIV.” (SAENGER in “A leitura nos séculos finais da 

Idade Média”, 1998, p.162). Como atividade individual e silenciosa, a leitura 

podia ser feita dentro dos gabinetes e quartos, e os textos heréticos podiam ser 

lidos sem que ninguém soubesse.  

O pensamento intelectual também encontrou liberdade para a heterodoxia. 

Mesmo em sala de aula, lendo textos ortodoxos, o aluno poderia compará-los 

silenciosamente com as versões de livros e os autores libertários que criticavam a 

autoridade estabelecida e por isso eram rejeitados pelo programa acadêmico. 

Apesar dos estatutos universitários que proibiam nos cursos os livros condenados, 

nada nem ninguém podiam exercer controle acirrado contra a leitura feita pelo 

olho. Durante cerimônias litúrgicas era possível ler livros heréticos, e o que 

acabou acontecendo é que tanto a leitura como a escrita visuais foram 

consideradas como fortes contribuintes do ceticismo e da heresia. Era uma difusão 

silenciosa de ideias, incontrolável.  

A leitura individual e silenciosa possibilitou durante o século XV 

(conforme os estudos de Peter Biller e Anne Hudson) o desenvolvimento de 

pensamentos políticos subversivos e a resistência à autoridade monárquica. Os 

manuscritos aristocráticos sofriam leitura privada e eram discutidos, fazendo com 

que surgissem novas ideias, nem sempre concordantes com a ordem estabelecida. 

Além das dissonâncias políticas, a leitura silenciosa encorajou também o retorno 

da literatura erótica. A pornografia era proibida na França do século XV, mas 

possível graças à leitura privada que estimulou a produção literária de textos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
121 

 
picantes e, inclusive, ilustrados. As gravuras dos textos franceses e espanhóis 

retratavam cenas realísticas de extrema luxúria nos bordéis.  

Muitos desses livros apresentavam um formato pequeno para possibilitar 

ao leitor, em sua atividade particular, escondê-los, ou passá-los para outros 

leitores sem que fossem notados. No mesmo século XV já era possível ver a 

demonstração dos órgãos sexuais humanos em livros de horas, a pornografia se 

misturava vulgarmente à literatura religiosa. Ou seja, a leitura silenciosa 

proporcionou aos leigos a possibilidade não só de ter acesso fácil à pornografia 

como também à experiência religiosa, porque possibilitava a contemplação, o 

silêncio e o bem-estar espiritual.  

O delicioso sabor dessas “leituras proibidas” nunca mudou em nenhum 

período da história da leitura. Não necessariamente precisavam ter o caráter de 

subversão política ou pornografia, bastava apenas que estivessem no terreno da 

interdição, dentro das leituras que aguçavam a curiosidade e que não eram 

obrigatórias. Quantas vezes um aluno não rouba o tempo de uma aula em uma 

leitura paralela? Enquanto o professor se esforça para seguir a disciplina, ele está 

estudando outra coisa que talvez nunca entre no programa. Drummond foi expulso 

do colégio jesuíta de Nova Friburgo porque se desentendeu com o professor de 

português: ele lia poesia nas aulas que versavam sobre outros temas. O 

diagnóstico foi de “insubordinação mental”24. Walter Benjamin se lembra das 

leituras de lazer distribuídas entre os alunos nos intervalos de suas aulas: “eram a 

liberdade quando comparadas aos compêndios escolares, verdadeiras celas”. O ar 

que exalava dos livros era mediterrâneo, dava a impressão de dias de folga, de 

férias, de algo diferente das obrigações. Ele e seus colegas de turma levavam esses 

volumes para casa, e a maneira de fazer com que o prazer que provinha deles se 

prolongasse era deixar que as filhas louras dos castelões, os cavaleiros, vassalos e 

mercenários penetrassem de forma criativa em seus ambientes caseiros. Os 

mesmos livros escondidos entre cadernos, compêndios e anotações seriam lidos 

em silêncio durante as aulas como um idílio concedido aos alunos.  

                                                 
24 “_ Talvez fosse uma tentativa de manifestar independência de espírito. Eu fui expulso de uma 
maneira muito arbitrária, sem direito de defesa. Fizeram uma reunião pública e, de surpresa, o 
próprio padre-reitor declarou-me indigno, diante de todos, de permanecer naquele estabelecimento. 
“Ajunte suas coisas e saia da sala”, disse ele. Eu tinha 14, ou 15 anos. Foi terrível. Fui confinado 
num quarto, não podia nem dormir com os outros e tive de sair de madrugada, sem me despedir de 
ninguém.” Drummond em entrevista a Luiz Fernando Emediato in Caderno 2, O Estado de São 
Paulo.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
122 

 
Porém, fossem esses livros agradáveis ou medonhos, aborrecidos ou excitantes – 
nada podia aumentar ou diminuir-lhes o encanto. Pois este não dependia do 
conteúdo, mas sim do fato de me garantirem um quarto de hora que tornasse 
tolerável toda a miséria da monotonia das aulas. Já ao anoitecer, regozijava-me 
em colocar o livro na pasta, ao arrumá-la, e sabê-la mais leve, apesar do texto 
adicional. (BENJAMIN in “A biblioteca do colégio”, 2009, p. 116). 
 
 
Ao bibliotecário cabe reunir, catalogar e, principalmente, restituir a ordem 

e o silêncio desses lugares. Nada de barulho, nada de conversa e, mais, nada de 

desinteresse. A biblioteca virou lugar para iniciados: leitores que não temem o 

confronto direto com o livro e o silêncio. Primo Levi conta em A tabela periódica 

que era um destes fiéis que frequentavam a opulenta biblioteca do Instituto de 

Química de Turim. Todo o ambiente era um obstáculo que colocava à prova o 

desejo daqueles leitores: uma iluminação deficiente, horários curtos, nenhuma 

calefação no inverno, cadeiras de metal desconfortáveis. O quadro se completava 

com a figura do bibliotecário: um “grosseirão, inepto e insolente” que assustava 

os estudantes com sua simples presença. No entanto, para Levi como para Alberto 

Manguel ainda pequeno no Colégio Nacional de Buenos Aires, o bibliotecário não 

poderia penetrar na leitura solitária e silenciosa que estavam empreendendo, esta, 

sim, era inviolável. Com um ambiente muito mais receptivo, sob a luz dos 

abajures verdes, Manguel realizou também suas leituras proibidas. Os livros 

considerados impróprios ou proibidos estavam ausentes ou localizados nas 

estantes mais altas controladas pelo bibliotecário. No entanto, alguns títulos 

aparentemente inocentes escapavam da censura, e, diante de um bibliotecário 

alheio, o rapaz podia se deliciar com as cenas de bordel contidas em algumas 

páginas do Romancero gitano, de Lorca, ou com os trechos sedutores dos contos 

de Cortázar. Eram títulos audaciosos para os escrúpulos da biblioteca:  

 
(...) estimávamos quanto tempo passaria até que o bibliotecário descobrisse que, 
bem embaixo de seu nariz, geração após geração de alunos corruptíveis 
preenchiam as ausências nas prateleiras lendo fielmente estes livros escandalosos. 
(MANGUEL, 2006, p. 100) 
 
 
Das bibliotecas mais antigas para as modernas, muitas posturas relativas à 

leitura silenciosa mudaram, mas os ganhos que foram obtidos com ela se 

mantiveram e se enriqueceram de alguma maneira. As formas de leitura em voz 

alta também mudaram, hoje estão espelhadas nas figuras dos atores, dos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA



 

 

 
123 

 
contadores de histórias, dos discursos políticos, das leituras públicas, algumas 

permanecem confinadas a lugares institucionais e em muitas sociedades, a 

oralidade ainda é atuante. Mas existe uma outra maneira pela qual esse tipo de 

leitura pode voltar a aparecer, e essa maneira é através da figura do ledor. O ledor 

é um intermediário entre o texto e o leitor, mas pode ser também entre o texto e o 

autor. Os casos específicos deste trabalho, que pretende estudar autores e leitores 

apaixonados por livros e que ficaram cegos, são de leitores que, abrindo mão de 

aprender o braille ou mesmo optando pelo aprendizado dele, se entregaram a esse 

guia. O ledor, então, tem uma árdua tarefa pela frente: ler textos que já foram 

lidos ou ler textos novos emprestando a sua voz à voz do texto. Não é mais a 

leitura pública, não é mais a oralidade baseada no gestual, na teatralização, mas 

uma leitura que deve ser discreta para não ferir a voz do texto e, principalmente, 

não ferir a voz interior de um leitor que, ao contrário de ser inábil, sabe muito 

sobre aqueles textos sem que os enxergue. É deste ledor que vamos tratar no 

capítulo seguinte. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710498/CA




