
 

 

 

 

Fernanda Ribeiro Palermo 

 
 
 
 
 
 

Tecendo laços e desatando nós: a sensorialidade na 

clínica com famílias 

 
 
 
 
 

 
Tese de Doutorado 

 
Tese apresentada como requisito parcial para 

obtenção do grau de Doutor pelo Programa de 

Pós-Graduação em Psicologia (Psicologia Clínica) 

do Departamento de Psicologia da PUC-Rio. 

 
 

Orientadora: Profa. Andrea Seixas Magalhães 

 
 
 
 
 
 

Rio de Janeiro 
Março de 2021 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

 
 

 

Fernanda Ribeiro Palermo 

 
 
 

Tecendo laços e desatando nós: a 

sensorialidade na clínica com famílias 

 
 

Tese apresentada como requisito parcial para 
obtenção do grau de Doutor pelo Programa de Pós- 
Graduação em Psicologia (Psicologia Clínica) da 
PUC-Rio. Aprovada pela Comissão Examinadora 
abaixo. 

 
 

Profa. Andrea Seixas Magalhães 

Orientadora 

Departamento de Psicologia - PUC-Rio 

 

Profa. Terezinha Féres Carneiro 
Departamento de Psicologia - PUC-Rio 

 
 

Profa. Silvia Maria Abu-Jamra Zornig 
Departamento de Psicologia - PUC-Rio 

 
 

Prof. Alberto Konicheckis 
Université de Paris V 

 
 

Prof. Philippe Robert 
Université de Paris V 

 
 

Rio de Janeiro, 25 de março de 2021 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

Palermo, Fernanda Ribeiro 
 

Tecendo laços e desatando nós : a sensorialidade na clínica com 
famílias / Fernanda Ribeiro Palermo ; orientadora: Andrea Seixas 
Magalhães. – 2021. 

190 f. ; 30 cm 
 

Tese (doutorado)–Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro, Departamento de Psicologia, 2021. 

Inclui bibliografia 
 

1. Psicologia - Teses. 2. Sensorialidade. 3. Intersubjetividade. 4. 
Família. 5. Traumático. 6. Campo analítico. I. Magalhães, Andrea 
Seixas. II. Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro. 
Departamento de Psicologia. III. Título. 

 

Todos os direitos reservados. É proibida a reprodução total ou 

parcial do trabalho sem autorização da universidade, da autora e 

do orientador. 

 

 

 

 

Fernanda Ribeiro Palermo 
 

Graduou-se em Psicologia na Pontifícia Universidade Católica do 

Rio de Janeiro (PUC-Rio) em 2006. Especializou-se em Terapia 

de Família e Casal pela Pontifícia Universidade Católica do Rio 

de Janeiro (PUC-Rio) em 2011. Mestre em Psicologia Clínica 

pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, PUC- 

Rio. Membro efetivo da Associação Brasileira de Psicanálise de 

Casal e Família (ABPCF). Colaborador aderente da Associação 

Portuguesa de Psicoterapia Psicanalítica de Casal e Família - 

Poiesis Analitika. Atualmente está em formação psicanalítica no 

Círculo Psicanalítico do Rio de Janeiro (CPRJ). 

 

 

 

 

Ficha Catalográfica 
 

 
CDD: 150 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



Agradecimentos 
 

 

 

Aos meus pais, por serem importantes raízes e por me ensinarem a sonhar. 

 

À Andrea Seixas Magalhaes, minha orientadora, pela parceria construída com afeto 

e dedicação. Agradeço muito por sua presença e acompanhamento ao longo desses 

importantes anos de minha vida acadêmica. 

 

Ao CNPq e à PUC-Rio pelos auxílios concedidos, sem os quais este trabalho não 

poderia ter sido realizado. 

 

À Terezinha Feres-Carneiro, pela generosa transmissão de conhecimento e pelo 

privilégio de contar com parceria de uma pesquisadora de referência nacional e 

internacional na área da terapia de família. 

 

Ao Alberto Konicheckis, minha imensa gratidão por tamanha generosidade e 

acolhimento. Por ter sido presença fundamental e ter-me aberto um novo mundo 

teórico-clínico, que mudou o meu olhar e os rumos da minha pesquisa. 

 

Ao Philippe Robert, que me acolheu e me encorajou na aventura de estar em uma 

outra cultura. Agradeço muito pelas trocas enriquecedoras e por ter-me aberto 

novos espaços. 

 

À Silvia Zornig, por ter gentilmente aceitado participar da banca e pelo seu 

incentivo e participação em todo processo de aquisição da bolsa de doutorado 

sanduíche Capes-Print. 

 

À Marcia Maria dos Anjos Azevedo, que com sua presença viva ajudou-me a 

conquistar o sentimento de existência. 

 

À Laura Annete Ferreira de Moraes, que acreditou em mim antes que eu pudesse 

fazê-lo. Sempre faltarão palavras para traduzir a minha gratidão por sua 

amorosidade e dedicação em me ensinar a língua francesa. 

 

À Tatiana Labanca, por estar ao meu lado nesse caminho. Por me ver com olhos 

generosos, além de todo o cuidado e dedicação na revisão da tese. 

 

Aos queridos colegas da pós-graduação, por toda troca e ensinamento, em especial 

à Carla Martins Mendes, pela parceria que tanto me faz crescer. 

 

Aos demais amigos psicanalistas, por estarem juntos comigo partilhando 

experiências, sorrisos e lágrimas, advindos de nosso ofício. 

 

Aos meus pacientes, que me confiaram suas histórias e sofrimentos, tecendo a 

várias mãos a melhor versão de cada um de nós. 

 

O presente trabalho foi realizado com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento 

de Pessoal de Nível Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



Resumo 
 

 

 

 

 

 

Palermo, Fernanda Ribeiro; Magalhães, Andrea Seixas. Tecendo laços e 

desatando nós: a sensorialidade na clínica com famílias. Rio de Janeiro, 

2020. 190p. Tese de doutorado - Departamento de Psicologia, Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro. 

 

 

Nesta tese, partiu-se da ideia de que a sensorialidade é tanto parte constitutiva 

para o advir da família e do sujeito, como manifestação daquilo que sobra e/ou falta, 

do que é sentido, mas não pensado. A sensorialidade estabelece uma comunicação 

inconsciente que incide nos laços familiares, ainda que, muitas vezes, esta 

comunicação seja marcada por curtos-circuitos. Neste sentido, buscou-se investigar 

os laços familiares primários banhados pela cossensorialidade, tanto em sua face 

constituinte quanto naquela que aduz ao traumático. Priorizou-se iniciar a pesquisa 

pelo aprofundamento da abordagem psicanalítica familiar que se apoia nas noções 

de intersubjetividade e de grupalidade psíquica, afirmando a ideia de família como 

um grupo regido por fenômenos psíquicos particulares e diferenciado do conjunto 

dos sujeitos que o compõe. Diante desta premissa, as experiências sensoriais na 

família se realizam em uma dimensão situada “entre” os sujeitos e derivam de uma 

coconstrução, verificada na simultaneidade das trocas sensoriais no psiquismo 

familiar e da coexcitação. Desse modo, entende-se que o excesso do traumático 

transmitido entre as gerações impacta a interação familiar e abre espaço para a 

incestualidade. A hipótese é de que esta trama faz reverberar uma constante 

comunicação cossensorial por se tratar do atravessamento de fronteiras psíquicas e 

da temporalidade, o que macula a experiência de alteridade, evidencia prejuízos no 

registro simbólico e no acesso à mitologia familiar. Sustentou-se nesta tese que o 

trabalho analítico com essas famílias possui peculiaridades no manejo clínico e 

convoca a qualidade de presença do analista, que deve estar apto e disponível para 

experimentar a cossensorialidade familiar presente no campo analítico formado no 

encontro. A fim de melhor ilustrar a articulação teórica com a clínica, foram 

apresentadas três vinhetas de casos clínicos, em que é possível identificar elementos 

relacionados à discussão proposta. Conclui-se que os traumatismos familiares 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

repercutem ao longo das gerações, manifestados através de falhas, de segredos, e 

de alianças, o que convoca a dimensão onírica do analista. É preciso que ele ofereça 

uma escuta que respeite ritmos, sonhando imagens – um trabalho de desatar nós e 

tecer laços. 

 

 

 

Palavras-chave 

Sensorialidade; intersubjetividade; família; traumático; campo analítico. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

Résumé 

 
 

 
Palermo, Fernanda Ribeiro; Magalhães, Andrea Seixas (Directrice de thèse). 

Tisser des liens et dénouer des nœuds: la sensorialité dans la clinique avec 

des familles. Rio de Janeiro, 2020. 190p. Thèse de doctorat – Département 

de Psychologie, Université Catholique Pontificale de Rio de Janeiro. 

 

 

Dans cette thèse, nous sommes partis de l’idée que la sensorialité est tant une 

partie constitutive pour l’avènement de la famille et du sujet, qu’une manifestation 

de ce qui reste et/ou de ce qui manque, de ce qui est ressenti mais non pensé. La 

sensorialité établit une communication inconsciente qui affecte les liens familiaux, 

bien que cette communication soit souvent marquée par des courts-circuits. En ce 

sens, on a tenté d’étudier les liens familiaux primaires baignés par la cosensorialité, 

tant sur sa face constituante que sur celle qui amène au traumatique. La priorité a 

été de commencer la recherche en approfondissant l’approche psychanalytique 

familiale qui repose sur les notions d’intersubjectivité et de groupalité psychique, 

en affirmant l’idée de la famille comme un groupe régi par des phénomènes 

psychiques particuliers et différencié de l’ensemble de sujets qui le compose. Face 

à cette prémisse, les expériences sensorielles dans la famille se déroulent dans une 

dimension située « entre » les sujets et découlent d’une co-construction, vérifiée 

dans la simultanéité des échanges sensoriels dans le psychisme familial et la 

coexcitation. Ainsi, on comprend que l’excès du traumatique transmis entre les 

générations a un impact sur l’interaction familiale et ouvre un espace à 

l’incestualité. L’hypothèse est que cette trame fait réverbérer une constante 

communication cosensorielle car il s’agit du franchissement des frontières 

psychiques et de la temporalité qui souille l’expérience de l’altérité, met en 

évidence les dommages au registre symbolique et l’accès à la mythologie familiale. 

Cette thèse soutient que le travail analytique avec ces familles présente des 

particularités dans la prise en charge clinique et fait appel à la qualité de présence 

de l’analyste, qui doit être capable et disponible pour éprouver la cosensorialité 

familiale présente dans le champ analytique formé lors de la rencontre. Afin de 

mieux illustrer l’articulation théorique avec la clinique, trois vignettes de cas 

cliniques ont été présentées, dans lesquelles il est possible d’identifier des éléments 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

liés à la discussion proposée. On en conclut que les traumatismes familiaux ont des 

répercussions sur plusieurs générations, se manifestant par de défaillances, de 

secrets et d’alliances, ce qui fait appel à la dimension onirique de l’analyste. Il faut 

qu’il offre une écoute qui respecte les rythmes, en rêvant aux images – un travail de 

dénouer les nœuds et de tisser des liens. 

 

 

Mots-clés 
 

Sensorialité; intersubjectivité; famille; traumatique; champ analytique 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

Sumário 

1. Introdução 12 

2. O psiquismo familiar e a intersubjetividade 18 

2.1. O laço grupal na obra de Freud 18 

2.2. A concepção de grupalidade psíquica nos autores pós 
freudianos 22 

2.3. Uma virada conceitual: o aparelho psíquico grupal e as 
alianças inconscientes 36 

2.4. O aparelho psíquico familiar e a sua base na sensorialidade 46 

3. Os laços primários familiares banhados pela cossensorialidade 53 

3.1. O corpo erógeno e sua relação com o outro 53 

3.2. Co-corporeidade: a marca da dimensão relacional 58 

3.3. Um breve diálogo com a neurociência: corpo, memória e 
subjetividade 62 

3.4. O tecido familiar formado pela cossensorialidade 68 

3.5. O envelope familiar e a contenção dos elementos sensoriais 76 

3.6. As experiências sensoriais primitivas e o pensamento em Bion 83 

3.7. A regulação da sensorialidade na família 86 

3.8. Íntimo, intimidade e habitat familiar 89 

4. Um olhar para o transgeracional e para a incestualidade nos 
laços familiares 94 

4.1. A transmissão psíquica e as alianças inconscientes 94 

4.2. Memória em negativo: resíduos radioativos, criptas e 
fantasmas       100 

4.3. O traumático entre as gerações e a violência das origens 104 

4.4. A cossensorialidade como linguagem frente ao traumático 109 

4.5. Mitologia familiar e temporalidade 115 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

4.6. A qualidade incestual nos laços familiares 122 

5. Repercussões da cossensorialidade na clínica com famílias 136 

5.1 A cossensorialidade na clínica com famílias 136 

5.2 O campo analítico: sonhos e criação 139 

5.3 A presença viva do analista no campo 149 

5.4 Fragmentos Clínicos 153 

5.4.1 Família 1: Os fantasmas que habitam a casa 154 

5.4.2 Família 2: Um por todos ou nenhum 158 

5.4.3 Família 3: Um segredo familiar incorporado 162 

5.5 Tecendo laços e desatando nós: a dimensão onírica no 
campo analítico 167 

6. Considerações finais 175 

7. Referências bibliográficas 181 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Você sabe, essa dor que eu sinto no corpo, os ombros 

pesados, é o passado não esquecido que carrego comigo. O 

passado de gerações e gerações. [Não minha filha, o que 

você suporta em seu dorso frágil são os silêncios do 

passado. Você carrega o que nunca foi falado, o que nunca 

foi ouvido. O silêncio é perigoso, eu a alertei]. Mas a culpa 

não é minha, não fui eu quem guardou os segredos. Eles 

chegaram a mim sem licença, e eu nem os conheço. [Sim, 

você os conhece: seu corpo conhece todos os segredos, 

todos os silêncios, muito mais do que você imagina]. Você 

confirma então que se trata de uma herança? Que herdei da 

família todas as dores? Que belo presente! [Não se irrite, de 

nada adianta. Tampouco se ausente de sua 

responsabilidade. Você também é responsável pelo seu 

passado, é responsável pelo que carrega nas costas e, 

principalmente, pela maneira como o carrega. 

 

Tatiana Levy, A chave de casa 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

1 
Introdução 

 

 

E aquele que não morou nunca em seus 

próprios abismos nem andou em promiscuidade com seus fantasmas 

não foi marcado. Não será marcado. Nunca será exposto às fraquezas, 

ao desalento, ao amor, ao poema. 

Manoel de Barros 

 

 

As transformações socioculturais ocorridas ao longo do século XX, que 

constituíram bases importantes para pensar as tramas subjetivas contemporâneas, 

oportunizaram estudos fundamentais sobre a família e a sua clínica. A 

contemporaneidade é marcada pelo processo dialético entre mudanças e 

permanências, pelo imperativo da singularização e pelo estabelecimento de laços 

afetivos pautados por aspectos primitivos. Todavia, é fundamental ratificar que a 

construção de um “eu” singularizado advém de um trabalho psíquico processual de 

ligações, de diferenciações e de transformações de heranças recebidas através da 

cadeia geracional (Granjon, 2000). 

A aquisição de um sentido de existência, por meio de experiências sensoriais 

dos primórdios da vida psíquica, ocupa hoje lugar de destaque na clínica dos 

pacientes tidos como não neuróticos. Indagações sobre a constituição do sentido de 

existência em família, sobre a dimensão psíquica da sensorialidade presente nos 

laços, bem como sobre a necessidade de reinvenção do analista na clínica ensejaram 

a realização da presente pesquisa, fundada no estudo dos laços primários banhados 

pela cossensorialidade como sustentáculos da família e propiciadores de outros 

múltiplos laços. Como será demonstrado, a cossensorialidade pode ser 

continuamente ativada como comunicação do traumático transmitido entre as 

gerações, deflagrando uma modalidade problemática de estar no laço - um recurso 

defensivo diante de falhas de simbolização. 

A família é um grupo humano específico, organizado por laços 

intersubjetivos e alianças geracionais, onde os sujeitos tendem a agir e a reagir de 

acordo com a trama primária de experiências e de fantasias compartilhadas. 

Relevantes contribuições pós-freudianas sobre o grupo e sobre a família estão 

alicerçadas em fenômenos psíquicos particulares, tendo a grupalidade como algo 

diferenciado do conjunto dos indivíduos que a compõe (Anzieu, 1975; Eiguer, 

1987; Kaës, 1976; Ruffiot, 1981). Esse entendimento foi de suma importância para 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



13 
 

 

a elaboração do presente estudo, que estabelece como premissa a intersubjetividade, 

dimensão presente na constituição dos laços humanos e responsável pela circulação 

de material psíquico da interfantasmatização em família. A atividade 

interfantasmática mobiliza aspectos arcaicos e significativos entre os sujeitos e o 

grupo, e essa capacidade de fantasiar no grupo promove efeitos singulares em cada 

sujeito. 

Os estudos psicanalíticos sobre família se ampliam há décadas, com especial 

interesse pelos laços entre os sujeitos e entre as gerações. Alinhadas com as 

mudanças culturais, as pesquisas abordam, sobretudo, temas relativos à atuação da 

dimensão econômica nas configurações familiares, expressa nas falhas simbólicas, 

nas clivagens e no excesso de traumático na transmissão. É relevante frisar que, 

neste campo do conhecimento, está amplamente difundida a ideia de 

indiferenciação primária relacionada ao modelo de relação mãe-bebê, base para o 

entendimento de laços indiferenciados. 

Todavia, nesta pesquisa, o destaque é dado à dialética entre vida 

intrasubjetiva e intersubjetiva e ao potencial criativo de todo encontro e dos laços 

humanos, promovendo a ideia de a cossensorialidade ser constitutiva e, ao mesmo 

tempo, expressão do traumático não elaborado, que não está acessível ao 

pensamento. O excesso de coexcitação na família, por sua vez, denota uma forma 

de comunicação analógica em que a identificação projetiva é preponderante e, na 

clínica, é escutada e sentida pelo analista. 

O interesse pela temática deste projeto solidificou-se com a finalização do 

mestrado, somado ao meu percurso teórico-clínico com famílias. Na pesquisa de 

mestrado, realizada na Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, pude 

enveredar pelos efeitos deletérios que recaem sobre a subjetividade como 

consequência de falhas no ambiente conjugal, ocorridas precocemente, quando o 

bebê não encontra no olhar do outro o espelhamento necessário ao encontro consigo 

mesmo, resultando em vivência traumática primitiva. Essa discussão reforçou a 

importância de se escutar, na clínica, o que se comunica de forma não verbal, pelas 

sutilezas sentidas pelo analista e pelos impactos na sua sensorialidade e no seu 

psiquismo. 

Iniciei minha experiência clínica com famílias como estagiária e, 

posteriormente, como psicóloga da Casa de Saúde Saint Roman, onde conduzi e 

participei de grupos operativos compostos por familiares de pacientes psiquiátricos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



14 
 

 

internados, utilizando a metodologia de Wilfred Bion e a de Pichon Rivière. Na 

sequência, pude atender famílias, no setor de psiquiatria do Hospital Universitário 

Pedro Ernesto, durante os dois anos do curso de terapia psicanalítica de família. 

Logo após, no Curso da Especialização em Psicoterapia de Família e Casal da PUC- 

Rio, realizei atendimentos de famílias no Serviço de Psicologia Aplicada da 

instituição, o que foi fundamental para suscitar indagações a respeito do ofício de 

analista de família, da teoria e da sua aplicação. 

Em paralelo, mantinha minha clínica particular, onde eu sentia a repercussão 

das minhas inserções. Foi a partir das dificuldades vividas na prática clínica com as 

famílias, principalmente aquelas em que a comunicação não se dava a contento 

pelas palavras, mas sim, através do compartilhamento de conteúdos brutos sentidos 

em meu corpo e psiquismo, que as questões desenvolvidas nesta tese começaram a 

ser formuladas. O meu corpo de analista em presença (Avron, 2012) funcionava 

como ferramenta de escuta das diversas modalidades de comunicação, através da 

dimensão cossensorial impressa nos mais antigos laços familiares. 

A experiência do doutorado sanduíche, na Universidade Paris V Descartes, 

fez parte desse trajeto de forma marcante. A oportunidade de ter acesso à rica 

biblioteca da Universidade, onde pude encontrar material teórico atualizado de 

importantes autores na área da psicanálise de família, além de vastas produções 

científicas, ampliou a discussão até então formulada. A participação em congressos, 

simpósios, e em atividades do Laboratoire de Psychologie Clinique, 

Psychopathologie et Psychanalyse, assim como nas reuniões do Thema, 

proporcionaram-me desfrutar da pesquisa de outros colegas e realizar trocas 

enriquecedoras com expoentes da área. A destacar, a imensurável satisfação com 

aprofundadas trocas e reuniões doutorais com os professores Alberto Konicheckis 

e Philippe Robert, pesquisadores de referência na formulação de meu pensamento 

teórico-clínico. 

Assim, as questões advindas da experiência prática, somadas ao encontro com 

a rica teorização da psicanálise de família, motivaram a realização do presente 

estudo, estruturado em três capítulos teóricos e um teórico-clínico. O primeiro 

capítulo partirá da obra de Freud (1913), de modo a apresentar as bases da 

grupalidade como instância psíquica e sua relação com a intersubjetividade. Como 

observou Kaës (2011), os psicanalistas foram confrontados com questões clínicas, 

metodológicas e teóricas que os conduziram aos confins da psicanálise e de outras 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



15 
 

 

disciplinas para a construção conceitual da grupalidade psíquica, conceituação que 

realça os fenômenos grupais inconscientes, sobretudo os processos de investimento 

e de produção da realidade psíquica na família. Esta perspectiva é central, base para 

a discussão acerca da comunicação cossensorial em grupo, o que demanda escuta e 

manejo clínicos específicos. 

O destaque conferido por Freud, em Totem Tabu (1913), à simbologia do laço 

grupal, substância comum concebida através da incorporação de uma parte de um 

mesmo animal por cada membro do grupo, na refeição ritual, foi tomado como pilar 

na articulação de estudos sobre o aparelho psíquico grupal e o familiar. O 

funcionamento do grupo como correlato ao do sonho, assim como a noção de 

envelope grupal, abordados na obra de Didier Anzieu (1975, 1991), os estudos de 

W. Bion (1962, 1967) e sua teorização sobre a formação de laços internos e 

externos, na formação intersubjetiva primária, serão importantes na discussão 

acerca da formação do aparelho psíquico familiar, dos laços e das alianças 

familiares. Os trabalhos de Eiguer (1985), de Ruffiot (1981), assim como os de 

Kaës (1993, 2014), Rouchy (1986, 2009, 2014) e Avron (1996, 2001, 2010) são, 

igualmente, imprescindíveis para a compreensão entre grupalidade psíquica, 

corporeidade e laços geracionais. 

O segundo capítulo será dedicado aos laços primários familiares banhados 

pela cossensorialidade. A sensorialidade estabelece uma comunicação 

inconsciente, inerente aos laços familiares, originados na dimensão intermediária, 

que é dinâmica, processual e coconstruída. O diálogo entre pulsionalidade e 

sensorialidade, bem como entre as abordagens intra e intersubjetivas será tema de 

destaque, pois corrobora a complexidade do corpo em psicanálise. Nessa direção, o 

conceito de co-corporeidade (Coelho Júnior, 2010) servirá de base para a reflexão 

da cossensorialidade constituinte dos laços primários na família e estabelecerá um 

breve diálogo com a neurociência, a fim de ampliar a discussão sobre corpo, 

memória e laços intersubjetivos. 

A dimensão cossensorial do laço possui, então, a função de comunicar o que 

é de ordem primária, o que também envolve tensões e conflitos. Para a construção 

deste capítulo, serão privilegiadas as teorias de D. Anzieu (1975), de W. Bion 

(1967) e de D. Winnicott (1971), que versam sobre a intersubjetividade e a função 

do ambiente para o processo de subjetivação e o de estabelecimento de laços 

afetivos. Na sequência, para discutir sobre a comunicação cossensorial na família, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



16 
 

 

atravessada por elementos primários e ancestrais, serão utilizados teóricos da 

psicanálise de família, como Grange-Ségéral (1988, 2009, 2016), F. Aubertel 

(2010), A. Fustier (2005), Bitollo e Robert (2012), Eiguer (2004). 

A teorização de cossensorialidade na família conduz à reflexão sobre o que 

atua no funcionamento familiar e é transmitido entre as gerações. Portanto, no 

terceiro capítulo, serão estudadas questões inerentes à transmissão do negativo e à 

qualidade incestual atuante nos laços, reveladas pelo atravessamento dos espaços 

psíquicos e da temporalidade. Ainda que a transmissão possua um caráter dialético 

e assimétrico entre os membros da família e promova o laço de filiação e de 

afiliação, diante do excesso de conteúdos traumáticos, ocorrerá um problemático 

reconhecimento das diferenças entre os sexos, entre as gerações e entre os seres. 

Para compor a base teórica dessa discussão, recorrer-se-á aos autores Ciccone 

(2013) Eiguer (1987,  2011, 2014),  Kaës (1993,  2015) Gampel (2004, 2016), 

Abraham e Torok (1987), Faimberg (2001), entre outros. 

A mitologia familiar está presente na formação dos laços que constituem a 

família. O mito familiar garante a homeostase do grupo, fortalecendo os papéis de 

cada membro (Ferreira, 1963; Granjon, 2006; Almeida-Prado, 2000). Todavia, a 

ideologia de antitransmissão (Defontaine, 2007) pode se apresentar nas famílias em 

que o mundo fantasmático se vê obstruído, indicando prejuízos simbólicos. Essa 

ideia será articulada com as de Racamier (1988, 1995) sobre o incestual, uma vez 

que o impacto das tensões, das transgressões e das confusões nos laços familiares 

revelam problemáticas relativas às origens e à cadeia geracional, ofuscando o 

potencial criativo da mitologia familiar. Para melhor explorar este ponto, serão 

considerados estudos sobre a transubjetividade e sobre o transagir, formulados sob 

a ótica da clínica psicanalítica com famílias na atualidade (Caillot, 2015; Carel, 

2012; Defontaine 2007, Grinspon, 2016). 

O quarto e último capítulo será destinado à discussão sobre o trabalho 

analítico com famílias. A proposta é analisar as questões relacionadas ao campo 

analítico e ao manejo clínico com famílias em que a comunicação cossensorial 

remete a experiências traumáticas entre as gerações. Em situações clínicas dessa 

natureza, o analista precisará se conectar com seu próprio corpo e com sua história 

para, empaticamente, estar no campo analítico. Assim, as teorizações de Baranger 

& Baranger, (1961), Ferro (1991, 2001, 2013), Civitarese (2007, 2011, 2016), 

Ogden (1994, 2009) e Granjon (1989) oferecerão suporte para pensar sobre o campo 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



17 
 

 

analítico formado no encontro entre analista e família e no trabalho realizado nos 

laços familiares. 

Diante da centralidade da identificação projetiva atuante na comunicação 

familiar, o analista será enredado em um padrão massivo desse mecanismo, o que 

revela a violência circulante nos laços, a alta carga de tensões, o imediatismo e a 

temporalidade comprimida. A dimensão onírica se faz presente nesse campo 

analítico, demandando ao analista disponibilidade psíquica e qualidade de presença 

humana, de maneira a oferecer uma escuta onírica, expressada por meio de imagens 

e leituras criativamente construídas. Para ilustrar o trabalho clínico, serão 

apresentadas três vinhetas de casos, por mim atendidos, entrelaçando a prática com 

a teorização proposta na presente tese. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

2 
O psiquismo familiar e a intersubjetividade 

 
Depois, segurou-me pela mão como nunca antes havia 

feito. E senti naqueles dedos a continuação do meu 

próprio corpo. 

Mia Couto 

 

 

 
O primeiro capítulo da presente tese visa o aprofundamento da abordagem 

psicanalítica familiar que se apoia nas noções de intersubjetividade e de grupalidade 

psíquica. Esta perspectiva é central por ser base para a discussão acerca da 

comunicação cossensorial em família, o que aponta para uma escuta e um manejo 

clínicos específicos. Isto posto, é importante ressaltar que se parte da ideia de 

família como um grupo regido por fenômenos psíquicos particulares e da 

grupalidade psíquica como diferenciada do conjunto dos sujeitos que a compõe. 

Neste sentido, o processo de singularização é tributário dessa complexa trama, 

atravessada pela transmissão psíquica entre as gerações. 

 
2.1. 
O laço grupal na obra de Freud 

 
Como ponto de partida, ressalta-se que os textos de Freud sobre a cultura 

forneceram os aportes iniciais para a construção dos dispositivos de grupo, como, 

posteriormente, as bases para a teorização psicanalítica sobre a família. Os 

dispositivos de grupo foram utilizados, em um primeiro momento, como uma forma 

de aplicar a psicanálise a sujeitos que não podiam se beneficiar da cura ou de uma 

análise individual em sua forma clássica. Desse modo, dispositivo grupal aparece 

como tentativa de lidar com uma situação de urgência, das neuroses traumáticas 

advindas do contexto de guerra e pela escassez econômica, financeira e psíquica, 

que esse estado bélico suscitava. 

Ainda que o conceito psicanalítico de grupo não seja objeto da clínica na obra 

freudiana, a questão da articulação entre o espaço intrapsíquico e o espaço 

intersubjetivo encontra-se em sua metapsicologia, sobretudo nos textos sobre 

cultura, em que a noção de grupalidade psíquica surge de forma embrionária. 

Apoiando-se nos trabalhos sobre tribos que definiam o parentesco não de acordo 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



19 
 

 

com a família, mas sim com os clãs os quais os indivíduos se integravam, Freud, 

em Totem e Tabu (1913), confirma a ideia de supremacia do grupo totêmico sobre 

o parentesco de sangue. 

O estudo sobre a população australiana revela uma organização de tribos 

divididas em clãs, cada um denominado por um animal sagrado – o totem. Para os 

membros do clã, o essencial era a submissão às leis do totem, entre elas, a interdição 

de matar o animal totêmico e, principalmente, a proibição de relação sexual entre 

membros de um mesmo clã, o que caracterizaria um incesto punido de morte. A 

relação com o totem estava na base de todas as obrigações sociais, sobrepondo-se 

à filiação tribal e às relações consanguíneas. Ao totem cabia reunir e proteger todos 

os seus membros. 

Nesta sequência, as noções de horda primitiva e de refeição totêmica 

constituem uma especulação freudiana e uma reconstrução mítica para 

compreender a origem do grupamento social, fomentando, assim, o interesse pelas 

relações de poder no grupo e pela natureza do laço grupal. O animal comido por 

todos seria um substituto do pai que, na horda primitiva, detinha todos os direitos 

sobre as fêmeas e exercia um poder despótico sobre todos, ocasionando a revolta 

dos jovens que o assassinaram. O assassinato do pai da horda pelos filhos visaria a 

proteção dos interesses do grupo, dando origem às premissas das leis sociais, das 

interdições e, por conseguinte, das leis interiorizadas. 

Freud (1913) centra suas observações nos sentimentos ambivalentes do ódio 

ao pai tirânico e da culpa sentida por seu assassinato. Ainda que elevado ao posto 

de Deus, detestado e adorado, o pai não ocupa o lugar das divindades maternais 

que, possivelmente, precederam os deuses homens. Os mitos, assimilados em 

legendas simbólicas, são a linguagem de todos os tempos. Eles apresentam os 

desejos ligados mais frequentemente à sexualidade, ao nascimento e à morte, e, 

geralmente, comportam a noção de sacrifício e de proibição. 

As noções de ambivalência, de sacrifício e de terror, ligadas ao tabu, estão 

presentes no funcionamento grupal e nas fantasias familiares. A ideia de sacrifício 

está presente no grupo e/ou na família. Cada membro, parente ou criança, pode, 

inconscientemente, dar, em sacrifício, uma parte de si ou a totalidade de seu ser, a 

fim de que o laço subsista. Ainda em Totem e Tabu, Freud afirma que a refeição 

totêmica cria um laço pelo sacrifício nos corpos dos sujeitos, acrescentando que: 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



20 
 

 
 

Nós sabemos que, mais tarde, toda refeição em comum, toda a participação da 

mesma substância tendo penetrado nos corpos, criaria entre os comensais um laço 

de sagrado, mas nas épocas mais antigas, essa significação só era atribuída à 

consumação em comum da carne do animal sagrado. O mistério sagrado da morte 

do animal se justifica pelo fato que é assim somente que se pode estabelecer o laço 

unindo os participantes entre eles e aos deuses (Freud, 1913, p.152). 

 

A incorporação por cada membro do grupo de uma parte de um mesmo animal 

ou da mesma substância simboliza o laço grupal. A identidade comum é a 

identificação ao corpo comum grupal, ao corpo imaginário comum, incorporado. A 

ilusão de um corpo comum é entendida nos estudos contemporâneos como 

fomentadora de vivências de ameaça e, ao mesmo tempo, de sensação de proteção 

dos membros da mesma família. Esta formulação é de grande importância para este 

estudo pois fornece as origens da conceituação de ilusão grupal familiar, que será 

trabalhada mais adiante. 

As ilusões de comunhão corporal e psíquica trabalhadas por Freud são 

também importantes objetos de trabalho nas sessões de terapia familiar 

psicanalítica. As vivências corporais e as fantasias em comum constituem laços 

inconscientes muito fortes, por vezes tirânicos, que podem funcionar ou não como 

suportes da vida familiar. Isso corresponde à herança e à transmissão psíquica, pois 

os sujeitos tanto recebem uma herança quanto introduzem algo naquilo que 

recebem, sendo o que Freud assim resume: “aquilo que herdaste de teus pais, 

conquista-o para fazê-lo teu” (1913, p.123). 

Ao estudar a obra freudiana, Kaës (1993) ressalta que o sujeito da herança é 

o sujeito do inconsciente, um fim para si mesmo e um elo em uma cadeia que o 

precede e à qual ele pertence. Essa dupla orientação, inter e intrasubjetiva, que 

atravessa o sujeito, também pode ser observada no texto Introdução ao Narcisismo 

de Freud (1914), em que o sujeito figura como elo beneficiário e servidor da cadeia 

intersubjetiva que o precede. Assim, pode-se considerar que o que está em jogo no 

campo da transmissão é a formação do inconsciente e os efeitos que derivam da 

intersubjetividade na subjetividade. Nas palavras do autor, o “sujeito leva realmente 

uma existência dúplice: uma para servir às suas próprias finalidades e a outra como 

um elo numa corrente, que ele serve contra a sua vontade ou pelo menos 

involuntariamente” (Freud, 1914, p.85). 

Dessa forma, os homens reunidos em grupo constituiriam um corpo em 

comum e estariam ligados por elementos antigos, hereditários, ancestrais. O 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



21 
 

 

destaque é a ideia de coletivo para a formação do singular, o que estaria evidenciado 

nas expressões “alma coletiva” e “alma dos primitivos”. Ao descrever 

especificidades da vida em grupo, Freud (1920) afirma que os homens em grupo se 

despojariam de suas particularidades, avivando o que teriam em comum, seguindo 

uma tendência fortemente ativa para a indiferenciação. Produz-se, então, um 

movimento de gangorra entre partes individuais, conscientes, adultas e partes 

reprimidas, inconscientes, infantis ou primitivas, sob a primazia do processo 

primário e do processo originário (Aulagnier, 1975), dando a ilusão de um 

funcionamento novo. Ocorre, ao mesmo tempo, um transbordamento do infantil e 

do primitivo no adulto. 

A partir de uma ideia de homogeneidade mental, em maior ou menor grau, os 

sujeitos constituem um grupo psicológico, e mais evidentes são as manifestações 

de uma mente grupal em situação de grupo. Freud apresenta essa ideia em 

Psicologia de grupo e análise do eu (1920) e a estende, afirmando que, quando os 

sujeitos em grupo possuem algo em comum, interesse comum em um objeto e uma 

inclinação emocional semelhante, pode ocorrer um contágio emocional através da 

familiaridade. O autor supõe que os laços emocionais constituem parte significativa 

da essência da mente grupal, pelo fato de que a manutenção do grupo ocorre pelo 

atributo de Eros, ainda que seja preciso abandonar parte de uma carga libidinal 

própria para manter esse laço. Há uma redução do investimento narcísico no próprio 

eu, e um direcionamento da mesma para o grupo. Isto porque a única barreira do 

amor por si mesmo seria o amor pelos objetos. Nesse sentido, destaca-se o 

mecanismo de identificação, caro aos estudos sobre o grupo, por ele estar na base 

das ligações estabelecidas entre seus membros, através de laços libidinais e da 

formação do grupo propriamente dito, além de se relacionar com o amor por si 

mesmo, narcisista. 

Considerando que para Freud a “identificação constitui a forma mais 

primitiva e original do laço emocional” (1920, p.116), é fundamental a discussão 

sobre as questões identificatórias para a proposta desta pesquisa. A identificação, 

ao se tornar o suporte da transmissão intersubjetiva, evidencia um ponto de encontro 

entre dois eus, o que pode constituir uma aliança inconsciente. A identificação é de 

início ambivalente, envolvendo tendências libidinais e hostis. Segundo Freud, ela é 

um produto da fase oral da organização libidinal, sendo o objeto incorporado e, 

portanto, suprimido. As noções de incorporação e de identificação são importantes 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



22 
 

 

para o entendimento da trama intersubjetiva. O próprio objeto edipiano, ao qual é 

preciso renunciar, é também incorporado no processo identificatório e, de certa 

maneira, destruído. Estão aí em jogo as questões concernentes ao eu e à relação 

com a realidade externa, como também ao investimento narcísico e objetal. 

É através do processo identificatório que afetos, sofrimentos e sintomas 

despontam. A partir das zonas de encontro entre inconscientes e, por qualidades 

adesiva e/ou projetiva, e suas correlatas intensidades, pode-se, muitas vezes, 

observar o prejuízo no alcance de uma satisfatória discriminação entre sujeito e 

objeto. Vê-se, então, a relevância do conceito de identificação para pensar os 

movimentos de grupo e a grupalidade psíquica, ambos sendo de incontestável 

importância na compreensão da trama familiar e da atuação da transmissão psíquica 

entre gerações. 

 
2.2. 
A concepção de grupalidade psíquica nos autores pós freudianos 

 
Como acima destacado, o processo identificatório se inicia em um tempo bem 

primitivo de contato entre psiquismos ou protopsiquismos pouco diferenciados, e é 

observado na clínica por meio da comunicação não verbal, como também, através 

do corporal e da sensorialidade. Portanto, para pensar sobre a família, sua 

organização e seus atravessamentos, é indispensável elucidar a atuação da 

intersubjetividade, da grupalidade psíquica e os limites existentes entre os espaços 

psíquicos, pontos cruciais para a presente pesquisa. 

Para tanto, partir-se-á de autores pós-freudianos (Eiguer, 2011; Kaës, 1993, 

2014, Robert, 2007) que consideram a tendência identificatória muito primitiva, 

como dizendo respeito às ligações narcísicas primárias e aos laços de identificação 

primária, que encontram esteio na expressão “substância comum”, utilizada por 

Freud em Totem e Tabu (1913). A ilusão de um corpo comum, associada à 

substância comum, seria uma fantasia inconsciente que tanto ameaça quanto 

protege a família, ficções compartilhadas corporal e psiquicamente e objetos 

importantes no trabalho psicanalítico com famílias. Assim, torna-se fundamental 

trabalhar com as teorizações acerca da grupalidade psíquica, dando ênfase à 

tendência à pouca diferenciação primária entre os membros do grupo. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



23 
 

 

A sustentação psíquica do bebê, diante de suas próprias necessidades 

somáticas e psíquicas arcaicas, marcadas pela ligação entre os corpos desde o 

registro da gestação, é uma etapa indispensável para a formação do sujeito e do 

sujeito do grupo. O aparelho psíquico, em um primeiro tempo, encontra-se no 

registro pouco diferenciado, apoiado nas trocas sensoriais entre o bebê e o ambiente 

cuidador. Com base nesse entendimento, Winnicott (1962) afirma que o bebê tem 

potencialidades inatas a serem desenvolvidas no encontro com o ambiente, logo, a 

intersubjetividade diz respeito à marca inicial de um encontro, não significando a 

prevalência de um sobre o outro. 

Sublinha-se que a intersubjetividade e o psiquismo familiar, tendo como base 

a marca do encontro, são abordados sob a concepção de que o grupo se caracteriza 

por uma formação específica que transcende o conjunto dos sujeitos que o compõe, 

mas valoriza suas singularidades. O funcionamento psíquico do grupo se esteia no 

modelo do laço primitivo, cuja característica é um mimetismo entre os psiquismos. 

É por essa via que Bion (1962) analisa os processos grupais em busca de um 

dispositivo que sustente as adversidades impostas por momento de guerra e de crise, 

visando ao tratamento de casos considerados difíceis. A análise de processos 

grupais põe em relevo a importância de dispositivos do grupo e da cultura que 

favoreçam processos subjetivos. Assim, o autor conceitua a mentalidade de grupo 

como a expressão unânime da vontade do grupo, para a qual o sujeito contribui de 

forma inconsciente. 

As contribuições dos membros para a mentalidade de grupo constituem o 

continente grupal, permitindo certa satisfação das pulsões e dos desejos individuais, 

que devem estar em conformidade com as demais contribuições de fundo comum. 

Os sujeitos, em grupo, funcionam em registros afetivos arcaicos, pré-genitais. Bion 

conceituou pressupostos básicos do funcionamento grupal - dependência, luta e 

fuga, e acasalamento - e destacou o papel deles nas reações grupais defensivas 

contra angústias psicóticas, reativadas pelos sujeitos em situação de grupo. Afirmou 

que é fundamental que o sujeito consiga fazer uma distinção entre ele próprio e o 

grupo, assim como entre o grupo como tal na realidade e sua idealização. Em muitos 

casos, não se opera essa suficiente distinção e o grupo passa a funcionar no plano 

do ideal, sem identificar-se como “sujeito ordinário”. 

As formulações bionianas são pautadas na ideia de que, quanto ao humano, 

não há verdades absolutas, e sim, instrumentais para lidar com a verdade 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



24 
 

 

experiencial, transformando-a psiquicamente, tanto em situações de grupo quanto 

no psiquismo do sujeito, aqui, extensivo à família. Tendo seu esteio nas bases 

intersubjetivas do psiquismo, o autor conceitua o aparelho de pensar pensamentos 

e o aproxima da formação dos vínculos, tanto internos, quanto externos. 

Isto porque, na teoria do pensar, Bion (1962) retoma a noção de barreira de 

contato de Freud (1895) e propõe uma noção de bebê, cuja expectativa de um seio 

se une à realização de um não seio, viabilizando a vivência de um seio ausente 

dentro de si. O não seio se transformará em um pensamento que prescinde de um 

aparelho para pensá-lo, sendo o desenvolvimento da capacidade de pensar 

concomitante ao estabelecimento do princípio da realidade. A perda do sentido de 

realidade resulta em um fracasso no desenvolvimento da capacidade de pensar, 

dificultando o processo de objetalização e reduzindo a capacidade de formação dos 

vínculos internos e externos. O “ataque ao vínculo”, descrito por Bion, comporta, 

portanto, a ideia da capacidade de ligação do aparelho psíquico com sua formação 

intersubjetiva primária. 

Importante destacar que os transtornos de pensamento estão situados no 

campo da problemática com a alteridade. Eis que, segundo o autor, as mudanças no 

mundo compartilhado demandam do sujeito um trabalho de elaboração, no qual a 

posição de saber é abalada no encontro com o outro e/ou com o mundo. Quando 

Bion (1962) trata do místico e do establishment, afirma que as mudanças no mundo, 

como também as novas ideias, produzem mudanças catastróficas, que impelem o 

sujeito a um trabalho psíquico. Criações e acomodações são necessárias, tanto no 

plano intrapsíquico quanto no plano intersubjetivo, o que no presente estudo pode 

ser entendido através dos acontecimentos e das vivências que compõem a história 

familiar. As mudanças catastróficas são forças contra o nosso establishment. Assim, 

as resistências grupais e individuais visam à proteção contra as mudanças 

catastróficas, que forçam o contato com o que somos. 

As experiências emocionais produzem sensações, e a tentativa humana é de 

pensá-las. Na visão de Bion, há preconcepções inatas que antes de serem pensadas, 

fazem pressão ao psiquismo para lhes dar sentido. É preciso uma experiência de 

encontro com os objetos para que as preconcepções se tornem concepções. O 

encontro com a realidade ocorre quando há, simultaneamente, uma suficiente 

sustentação da comunicação do bebê por parte do ambiente e uma tolerância à 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



25 
 

 

frustração por parte do bebê. Através de representação da ausência, que desponta 

desse processo, inaugura-se o pensar. 

Os pensamentos não dependem de um pensador, mas a capacidade de pensar 

as experiências, sim. Isso posto, é possível afirmar que sempre há um desnível entre 

o sentir e o pensar, e a proporção desse desnível, evidenciará um viver mais 

processado pela experiência ou mais distanciado dela. Portanto, o autor parte da 

premissa de que as fantasias muito primitivas nascem das sensações sensoriais 

inatas e a tentativa humana é de pensá-las, o que envolve uma tarefa familiar. Os 

receptores sensoriais captam impressões e são elas que precisam de uma mediação 

com o mundo para se transformarem em pensamentos, com capacidade de realizar 

processos psíquicos. 

Portanto, o campo da experiência é, também, o do encontro com objetos. Para 

que as preconcepções se tornem concepções, resultando no encontro com a 

realidade, é preciso haver suficiente tolerância da frustração. Desse modo, a 

capacidade de esperar, sustentar o não seio e pensá-lo, configurar-se-á no pensar. A 

função comunicacional envolvida em todo o processo de formação do aparelho de 

pensar pensamentos está intimamente ligada às formações psíquicas familiares. 

Bion (1962) afirma que, desde o início da vida, o mecanismo de identificação 

projetiva cumpre uma função comunicacional. Na comunicação do bebê com a 

família há possibilidade de equalizar as frustrações inerentes ao processo de 

subjetivação. Assim, a mãe sonhará e pensará o que o bebê não pode ainda pensar, 

realizando uma função de continência, em um processo mútuo, um encontro 

subjetivo imprescindível. 

O ambiente familiar precisa ao se angustiar, ao se deprimir e ao se afetar, ser 

capaz de sustentar os próprios limites, pois todo o processo será comunicado na 

relação entre ele e o bebê. Ao fornecer essa sustentação para o bebê, a família 

constrói um sentido que, até então, não existia. A capacidade de pensar, então, 

amplia a capacidade interna e a de ligação. A ligação concerne não só às partes 

internas do sujeito, como à relação entre os objetos internos e aos vínculos externos. 

O emprego do termo ligação é utilizado por Bion para se referir à relação do sujeito 

com uma função e não com um objeto em si que sirva para tal função. O autor 

afirma que “meu interesse não é só com relação ao seio, ao pênis ou ao pensamento 

verbal, mas com a função que eles têm de se fornecer como elo que liga os dois 

objetos” (1962, p.119). 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



26 
 

 

A grupalidade está, portanto, na base do trabalho de pensar. A aquisição da 

capacidade de pensar advém de um “estar com” um outro(s) que pense sobre a 

experiência. O tom desse processo é dado pela disponibilidade interna e pela 

elaboração dos conteúdos transmitidos entre as gerações. Portanto, pensar é uma 

atividade interacional na qual uma vivência intersubjetiva está implicada. 

Apreende-se o aparelho de pensar próprio através do aparelho de pensar da mãe, o 

que exige a metabolização de conteúdos. Propõe-se pensar a importância de um 

aparelho de pensar pensamentos familiar que seja capaz de metabolizar conteúdos 

advindo das gerações precedentes, como também viabilizar os processos de 

subjetivação singulares, o que será trabalhado nos capítulos a frente. 

Nesse momento inicial da vida do bebê, a comunicação visa à metabolização 

dos elementos em estado bruto, elementos beta, em material elaborado e 

significado, elementos alfa, através da função de rêverie exercida pelo mãe e pelo 

grupo. A identificação projetiva metabolizada torna possível a compreensão e a 

busca dos próprios sentimentos dentro de uma subjetividade vigorosa o suficiente 

para contê-los. As identificações projetivas comunicacionais do bebê, ao não 

encontrarem destino, retornam agravadas pelo acréscimo da angústia da mãe. 

Desse modo, o mundo pode se tornar insuportável e o contato com ele precisar 

ser minimizado. Deflagra-se um pavor sem-nome no bebê, e, em sua radicalidade, 

pode acionar fortes defesas contra a vivência de desintegração. Com a capacidade 

de pensar obstruída, ocorre um ataque aos elos internos e externos. Uma parte do 

sujeito pode recusar o contato com a realidade, de forma a empobrecer o psiquismo, 

produzir falhas graves na decodificação das impressões advindas da sensorialidade 

e ativar um ataque à tecedura dos elos, dos laços. O aparelho mental passa a ser 

atacado, pois o ódio à realidade é correlato ao ódio à própria capacidade de fazer 

contato e de pensar sobre a realidade. Há ataques aos elos subjetivos internos, que 

estabelecem as relações intersubjetivas, aos elos interacionais, e, sobretudo, às 

partes internas próprias. Evita-se, assim, contato com a realidade, cuja intensidade 

do afeto ultrapassa o campo do sentido. 

Ainda sobre o referencial grupal, Bion (1962) constrói o modelo do 

continente-conteúdo, fundamental à compreensão dos processos psíquicos 

individuais e extensivos à noção de grupalidade. Segundo o psicanalista, a presença 

de um continente é fundamental para acolher e transformar a experiência confusa e 

caótica inicial do bebê. O conteúdo projetado é aparelhado ao continente, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



27 
 

 

oportunizando o surgimento de uma relação comensal, em que cada um da dupla se 

nutre do outro para um desenvolvimento subjetivo próprio. O bebê reintrojeta o 

continente-conteúdo que foi formado a partir da relação, de forma a favorecer o 

desenvolvimento do próprio aparelho de pensar. 

A função alfa é justamente essa operação realizada pela função objeto-mãe, 

que constitui a primeira atividade de pensamento. A referida função alfa, sendo 

tributária da função de rêverie, está na base da formação inicial do pensamento e 

do simbólico, já que o objeto que fornece o continente transforma os elementos 

beta, aqueles brutos e clivados, em elementos alfa, disponíveis para o pensamento. 

Interessante estabelecer a ligação entre esse processo primitivo e fundante, entre 

bebê e ambiente, para acrescentar que à família é esperado cumprir a mesma função 

continente, funcionando através da função alfa facilitador de processos de 

metabolização e de produção de pensamentos. 

Através de toda essa discussão, ratifica-se que os processos primitivos se 

apresentam em toda a obra de Bion e encontram nas conceituações de protomental 

e de proto-pensamentos a ligação inexorável entre o somático e o psíquico. O 

modelo organizado com base na dinâmica relacional e sobre o laço possui uma 

ligação indissociável com as experiências somáticas, fundadoras das relações 

primárias individuais e grupais. Tomando essa formulação como ponto de partida, 

Rouchy (1986, 2009, 2014) considera o sistema protomental como a hipótese mais 

fundamental da obra de Bion e afirma que esse sistema é a matriz de onde surgem 

as sensações ainda não metabolizadas, que fornecem as tonalidades emocionais de 

base e de onde nascem as formas psíquicas. O grupo se desenvolve através das 

tonalidades de base e das emoções que vão sendo expressadas em termos psíquicos, 

sob influência constante da realidade interior. “On peut considérer sous cet angle 

les tonalités émotionnelles de base comme des mécanismes d’actualisation discrètes 

qui proviennent du protomental” (Rouchy, 2014, p.60). 

O campo do primitivo é o ponto de partida. Rouchy (1986) propõe a ideia de 

posições arcaicas, ancorando-se na afirmação de Bion de que os mecanismos 

primitivos ocupam um lugar central nos grupos. O autor enfatiza que os aspectos 

primitivos fazem parte da experiência e não são patológicos. A natureza do sujeito 

e a do grupo de identidade seriam indissociáveis pelo fato de o sujeito se situar em 

uma rede de interações em que os outros que compõem a grupalidade são suportes 

emocionais internos. Assim, a concepção de grupo de pertencimento primário se 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



28 
 

 

refere ao grupo familiar, sendo este regido por relações instauradas por códigos que 

se desenvolvem e se repetem através das heranças intergeracionais, em sua maior 

parte, o que está na base das formulações da presente pesquisa. 

Os grupos de pertencimento (Rouchy, 1986) são entendidos pelo autor como 

uma estrutura transicional entre o intrapsíquico e o psicossocial, aos quais a 

constituição psíquica é subordinada juntamente com os grupos internos que atuam 

no sujeito. É fundamental distinguir os grupos primários dos secundários, uma vez 

que os mecanismos atuam na passagem entre a realidade interna e a externa no 

espaço transicional dos grupos de pertencimento. O grupo de pertencimento 

primário é a matriz de identidade cultural, a base partilhada através da qual ocorrem 

os processos de singularização. Os limites do sujeito e do grupo, como também os 

limites do eu e do não eu, do dentro e do fora, do imaginário e do real, possuem 

seus alicerces nessa base cultural. 

A apreensão do mundo compartilhado ocorre a partir dos sistemas de 

pensamento, e a subjetividade é vista como tributária da intersubjetividade. Já o 

grupo de pertencimento secundário estaria baseado na diferença que organiza as 

trocas, pressupondo uma suficiente singularização e relações objetais. Esses grupos 

completam a interiorização cultural, solidificando a apreensão tempo-espacial. 

Diante da proposta deste estudo, é importante frisar que o alcance da palavra 

inteligível na comunicação familiar e a inscrição na linhagem se ancoram nos traços 

de incorporados culturais (incorporats culturels) do grupo de pertencimento 

primário. 

Os incorporados culturais, assim denominados por Rouchy, organizam o 

espaço relacional e o tempo vivido, tanto no âmbito interno como no externo. 

Assim, o sujeito é enlaçado por vias previamente programáticas e não mentalizadas, 

que levam às interações sincrônicas. Essa forma de incorporação é semelhante 

àquela que ocorre na comunicação direta de um corpo com o outro, através de uma 

comunicação somatopsíquica. Ao utilizar as noções de Winnicott sobre a relação 

corporal estabelecida entre a mãe e o bebê, marca inicial da experiência cultural, 

Rouchy (1986, 2009) localiza o funcionamento dos grupos na dinâmica somática 

de investimento. 

Os incorporados culturais caracterizam-se pela ausência de pensamento e 

atuam como condutores naturais que servem de alicerces para o advir das 

associações de ideias. Desse modo, eles são anteriores à relação de objeto, pois se 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



29 
 

 

estabelecem a partir de uma base comum partilhada inconsciente. A grupalidade, 

portanto, está na base comum partilhada, funcionando como um esteio cultural e 

fornecendo elementos para o advir dos processos de singularização, os processos 

de elaboração psíquica e a formação dos pensamentos. A hipótese do autor é de que 

o sistema protomental funciona a partir dos incorporados culturais. Indo um pouco 

além, propõe-se pensar que os conteúdos inter e transgeracionais integram os 

incorporados culturais, elementos que estão na base através da qual o aparelho de 

pensar pensamentos em família se constitui, e funcionam como limites que dão 

forma e contenção ao sensorial. 

A evidência de sinais sensoriais, corporais e não verbais no grupo análise, 

levaram a psicanalista Ophélia Avron (1996, 2001, 2010) a construir uma rica 

teorização acerca do funcionamento específico do grupo, como também acerca de 

uma escuta a ele direcionada. No artigo intitulado “Quando o corpo fala e o 

psicanalista escuta” (2010), a autora discute como a sensorialidade aparece no 

grupo e a diferença existente entre as expressões afetivas da sexualidade e a ligação 

emocional interpsíquica entre os membros do grupo. A autora cunha o conceito de 

emocionalidade participativa (émotionnalité participative) para pensar sobre a 

formação dos laços grupais e sustenta que a emoção remete à ideia de uma 

sensibilidade perceptiva encarnada, associada aos processos de ligação 

interpsíquica entre os sujeitos. Assim, a ideia de emocionalidade participativa 

sugere que as emoções são postas em jogo pela necessidade mútua de ligação entre 

os sujeitos e entre estes e o ambiente, o qual ativa sentimentos de segurança ou de 

insegurança, de movimento ou de inércia. 

Avron (2010) utiliza para sua teorização o conceito de pulsão de interligação 

de Freud (1905), aquela que impõe ao psiquismo uma ligação do corporal ao 

psíquico, como também e fundamentalmente, as formulações de Bion, notadamente 

as que se referem ao funcionamento primário coletivo, como a mentalidade de 

grupo e o protomental. A autora destaca o aspecto emocional dos fenômenos 

grupais se baseando no sistema protomental, matriz de onde nascem os fenômenos 

singulares e os de grupo, através da ligação entre o físico e o psíquico. Os sinais 

não verbais, manifestações psíquicas de base, seria a atuação da pulsão de 

interligação entre os sujeitos, a autora afirma que não é possível sermos indiferentes 

ao outro, sendo a trama tensão-atenção-reação, aquela para a qual cada um do grupo 

contribui e em relação à qual reage. Ainda que a palavra seja necessária, a 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



30 
 

 

sensorialidade põe em trabalho um processo psíquico plural entendido como 

emocionalidade participativa. 

Pela prática como terapeuta de grupo, Avron notou que os sinais corporais, 

as palavras e as histórias do passado se entrecruzam e aparecem simultaneamente 

em manifestações da sexualidade e da emocionalidade participativa, sendo ambas 

necessárias à expressão da vida psíquica e sustentáculos grupais. Ao retomar o 

conceito de mentalidade de grupo de Bion (1975), a autora parte da hipótese de um 

estado coletivo primário, representante de um tipo de ligação emocional, que 

garanta um primeiro estado de uniformidade e anonimato. Os estados emocionais 

criam laços entre os membros do grupo e consistem nas primeiras formas de 

realização de pensamentos. Esse protopensamento, indissociável da experiência 

emocional, é a base de todo o desenvolvimento psíquico grupal e é reativado em 

família através de uma comunicação sensorial, tema que será tratado no próximo 

capítulo. 

A experiência emocional de base, pressuposto para o desenvolvimento 

progressivo da capacidade de pensar, toma como protótipo a relação mãe e bebê, 

ressaltando o laço emocional que se estabelece nessa relação como correlato ao que 

se constitui no grupo. Portanto, emocionalidade grupal concerne aos efeitos 

energéticos que se estabelecem entre os membros do grupo em coparticipação e 

ativam uma função de interligação pulsional realizada entre todos. É nesse nicho 

(creuset) de interação familiar que se constituem os primeiros entrelaçamentos 

grupais, através da imago familiar e de seus elementos constituintes da sexualidade 

e da interligação. Sob esse fundo de emocionalidade grupal, os sujeitos adquirem o 

sentimento de auto-organização emocional, ainda que a base primordial grupal 

sempre permaneça atuante. 

É nesse contexto que Avron aduz ser através do corpo que se adquire o 

sentimento de existência. Os bases elementares e fundamentais da vida psíquica, 

advindas da emocionalidade participativa, permitem, através de uma colaboração 

mútua, um caminho para a integração subjetiva. Os sujeitos do grupo trabalham em 

prol da manutenção do grupamento, em prol da busca de um equilíbrio entre prazer 

e desprazer, da necessidade de uma ligação que favoreça o estabelecimento de 

limites recíprocos. Logo, é preciso estabelecer um laço que assegure as diferenças, 

as distâncias, os medos, os excessos, a fim de que conteúdos emocionais advindos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



31 
 

 

da sensorialidade possam ser contidos e elaborados pouco a pouco pelo 

grupo/família. 

Diante de tais elaborações, revela-se fundamental trabalhar com a rica 

teorização de Didier Anzieu, seus estudos sobre o grupo e sua relação com a 

corporeidade, ideia fundamental na construção da presente tese e que será 

aprofundada capítulo a seguir. O estudo sobre os processos grupais e a teorização 

acerca do conteúdo-continente levaram Anzieu (1975) a afirmar que o grupo é uma 

espécie de envelope projetivo que mantém os sujeitos juntos. Se esse envelope não 

se constituir, configurar-se-á somente um agregado humano. O envelope grupal se 

constitui no movimento de fantasias e imagos projetados pelos sujeitos e, como uma 

envoltura viva, pode ser compreendido como análogo à pele, que se regenera e 

envolve o corpo, e como o eu, que se empenha para englobar o psiquismo. 

Esse envelope se apresenta em duas faces. Uma delas é a face da realidade 

externa, física e social, em constante interação com outros grupos, que podem ser 

sentidos como aliados ou opositores. Graças a essa face, o envelope grupal edifica 

uma barreira protetora contra os excessos que provêm do exterior. Já a outra face é 

a da realidade interna do grupo, na qual é ativada uma circulação fantasmática e 

identificatória entre os membros do grupo. É estabelecido um estado psíquico 

transindividual, nomeado por Anzieu como o Si mesmo do grupo. Ou seja, o grupo 

tem um Si mesmo próprio. Todo grupo se organiza como metáfora ou metonímia 

do corpo e de partes do corpo (Anzieu, 1975). Assim, o destino de um grupo e dos 

membros que o compõem se define na relação estabelecida entre o espaço vivido, 

a analogia do corpo e o espaço da realidade exterior. Desse modo, o grupo é objeto 

de catexia pulsional. 

Através da conceituação do Eu-pele (1974/1988), Anzieu estabelece uma 

ligação entre a construção do aparelho psíquico e a experiência corporal. As 

representações afetivas, que ainda não possuem ligação, organizam-se 

progressivamente através do toque, do contato corporal pele a pele, e, assim, 

despontam as premissas de uma experiência psíquica por meio da sensorialidade, 

no contato entre o ambiente e bebê. Essa troca corporal comporta vivências de 

prazer e de desprazer e constrói uma forma de continente sobre o qual as 

representações simbólicas e os pensamentos se constituem. A analogia com a pele 

também aponta para os limites sobre os quais os processos psíquicos se sustentam, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



32 
 

 

sendo o envelope psíquico uma membrana flexível que executa, como primeira 

função, o suporte projetivo que visa diferenciar a interioridade da exterioridade. 

Cumprindo uma função continente, o Eu-Pele preenche importantes funções 

de contenção e manutenção do grupo e do sujeito. Estabelecendo um diálogo com 

a conceituação de aparelho de pensar pensamentos proposta por Bion, Anzieu 

afirma que a atividade pensante advém da relação entre continente e conteúdo, entre 

mãe e bebê, bases do funcionamento psíquico grupal. O autor diz, ainda, que um 

conjunto é definido pela natureza dos elementos que o compõe e pelos limites que 

separam o interior do exterior através de interfaces, mais precisamente, zonas de 

interfaces. Essas zonas se constroem a partir de um continente que permite a 

atividade de pensar e tornam possível a comunicação entre diferentes domínios. 

Esse é um solo fértil para a criação de neorrealidades que marcam a capacidade 

adaptativa e criativa dos sujeitos do grupo e no grupo. 

Retomando Freud (1923), no que tange à conceituação das instâncias 

psíquicas, Anzieu (1975) assevera que o aparato psíquico individual se protege e se 

serve de estímulos externos e de pulsões internas. O id se constitui na envoltura do 

corpo biológico e, ao eu, é designada a tarefa organizacional dos processos 

inconscientes e das percepções, em fino diálogo com o regulador da cultura, o 

supereu. A partir dessa concepção, no sentido de que o grupo se protege e utiliza 

estímulos externos e carga pulsional, o autor elabora as bases do que René Kaës, 

posteriormente, designou de aparelho psíquico grupal, conceito a ser retomado mais 

à frente. 

Considerando a metáfora do grupo como corpo, é possível aferir que o grupo 

é, também, uma ameaça para o sujeito, ainda que o contenha e o proteja. O ser 

humano não existe como sujeito se não tiver o sentimento de unidade, unidade de 

seu corpo e de seu psiquismo, isso se deve, em grande parte, à grupalidade em que 

ele está inserido e da qual faz parte. A grupalidade psíquica é condição do advir do 

sujeito e à ela o sujeito sempre se reportará. Faz-se relevante enfatizar a referência 

ao corpo, e o que dele comunica, como sendo fundamental na discussão aqui 

proposta. A sensorialidade primitiva é entendida como parte da constituição do 

aparelho psíquico familiar, ao mesmo tempo que expressão de traumatismos 

transmitidos entre as gerações, e como recurso clínico na análise com família. 

Sob esta ótica, as contribuições de Geneviève também se tornam relevantes 

neste ponto da discussão, uma vez que a autora revisita a formulação de Anzieu 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



33 
 

 

acerca do Eu-pele e da dupla camada da pele (Anzieu, 1974/1988) para conceituar 

a pele do grupo e o envelope-pele da estrutura-grupo (cadre-groupe). A pele 

psíquica é uma estrutura intermediária composta por dois folhetos ou duas faces, 

um deles voltado para dentro e o outro, para fora, possuindo a função de diferenciar 

o espaço interior do exterior, ao mesmo tempo em que os coloca em relação. Essa 

estrutura intermediária pode ser entendida como um limite entre os espaços 

psíquicos, dando suporte para a ligação entre eles, sem deixar, todavia, que se 

confundam. 

Há um movimento de coesão, onde partes de cada um do grupo, como 

também, o grupo em si, recompõem-se através do jogo de identificações primárias 

sensorialmente recíprocas. Isso permite a constituição de um duplo folheto de pele 

psíquica. Os dois folhetos da pele psíquica são parcialmente separados. O externo 

mantém a pele comum, envelopando os espaços individuais, já o interno, pelo efeito 

da comunicação projetiva, integra as partes internas umas às outras. Quando o 

grupo alcança uma maior modulação e metabolização das projeções 

identificatórias, inicialmente massivas, as relações de objeto despontam sobre os 

conflitos arcaicos. A etapa de introjeção do duplo folheto da pele respalda o 

envelope psíquico grupal, favorece a singularização de cada membro do grupo e 

viabiliza a integração dos sujeitos como objetos totais. Assim, o eu singular 

conquista a capacidade de conter seus próprios objetos e de construir um núcleo 

próprio identitário. 

O sistema projetivo identificatório atua no espaço entre os dois folhetos, zona 

privilegiada transicional em que as ligações se multiplicam no espaço interno, 

pouco discriminado e mais sensível, o do folheto interno, inscrevendo os esboços 

das representações. Nos processos grupais, o estado de folheto único se manifesta 

pelo agir ou pelas expressões de fantasias que, por vezes, trabalham contra os 

processos de integração dos corpos ou do enquadre. A fase de dobragem (doublage) 

da pele grupal se dá pelo bom ajustamento interpretativo das angústias primitivas 

na zona transicional do prazer partilhado e pelo direito reconhecido ao 

autoerotismo. A autora ressalta a experiência de prazer partilhado em torno da 

evocação de fantasias de prazer primitivas nos jogos grupais em sessão. 

A pele do grupo ou da família, em bom funcionamento do duplo folheto, porta 

a capacidade de reduzir as clivagens sensoriais primitivas, de permitir o 

estabelecimento da bissexualidade precoce e a consequente capacidade de melhor 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



34 
 

 

diferenciação sexual, e ainda de viabilizar a atuação da fantasia de castração, no 

sentido do estabelecimento de limites, e não mais como equivalente de morte ou de 

aniquilação. A introjeção do envelope grupal e do sentimento de envelope, constrói- 

se a partir do que Haag (1987) chamou de anéis de retorno (boucles de retour). 

Esses anéis representariam um mergulho feito pelo bebê através do olhar materno, 

sendo que, ao sair dessa imersão, ele passa a portar uma parte de substância comum, 

um esboço de envelope que, pelo laço simbiótico, o religa ao objeto. Os referidos 

anéis favorecem, também, uma construção de circularidade, resultando em uma 

pele simbiótica, facilitadora do processo de subjetivação. 

Norteando-se pela importância do interdito de tocar na situação analítica, 

enunciado por Anzieu (1974/1988), a autora propõe pensar que, no nível mais 

primitivo, ocorre, através do olhar, uma ritmicidade que cumpre o papel integrador 

do tocar, ato renunciado no sentido mais objetivo. O olhar seria a primeira 

contenção, precedente à formação estável de uma pele. Dá-se uma estrutura rítmica 

apoiada sobre a cinestesia do corpo que, a partir de um vai e vem de projeções e 

introjeções, constitui um laço simbiótico normal. A interpenetração do olhar se 

tornará impressões, modelo de contato mantido pelo folheto interno. É pela troca 

penetrante de olhares que se interioriza uma sustentação, o que, progressivamente, 

acompanha a sustentação de palavras, de atenção e de preocupação. Portanto, os 

diversos pilares que apoiam a conceituação de Haag, conduzem à importância da 

constituição do envelope grupal e do individual, resultante da interiorização de um 

objeto continente e, mais precisamente, de uma função continente do objeto que é 

a experiência de ritmicidade, de sensorialidade e de troca, fundamentais em família. 

Retomando à teorização de Anzieu (1975), o autor estabelece, ainda, uma 

analogia entre o grupo e o sonho, utilizando o argumento de que ambos são o meio 

e o lugar da realização imaginária dos desejos inconscientes infantis. O grupo ativa 

mecanismos de defesa análogos aos utilizados pelo Eu, suscitando vivências de 

angústia. Nesse sentido, o grupo, tal como o sonho, pode ser entendido como 

sintoma, intermediando o conflito entre desejo e defesa. A angústia coletiva surge, 

então, da fantasmática inconsciente que circula entre os membros do grupo, sendo 

inevitável que mobilize mecanismos de defesa e estados de regressão. 

Em grupo, como ocorre no sonho, as ações são deslocadas, condensadas e 

representam simbolicamente o desejo, em um intercâmbio entre inconscientes, 

como também ocorre em família. Construções fantasmáticas, tanto fugazes como 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



35 
 

 

organizadoras, podem viabilizar movimentos grupais e individuais, mas podem, 

também, mobilizar angústias coletivas paralisantes, ameaçadoras da coesão grupal. 

A pluralidade de sujeitos do grupo evoca o princípio arcaico e corporal das pulsões, 

o que demanda a ativação das funções de controle, de discriminação e de sentido 

de realidade. Anzieu ressalta que um eu arcaico é acionado no grupo, que tenta se 

defender de suas tensões pulsionais. A força de um eu comum, relativamente 

autônomo no grupo, capacita um regime de autorregulação e assegura o controle 

pulsional através de uma vivência de realidade compartilhada. 

Apoiado nas formas sociais de ilusão, descritas por Freud em Totem e Tabu, 

Anzieu (1975) propõe um desdobramento teórico, o conceito de ilusão grupal. A 

ilusão grupal é um sentimento de euforia que supõe um investimento libidinal. O 

grupo funciona na psique individual como um Eu ideal, como um reservatório de 

vivências de onipotência infantil e de ilusão. Desse modo, o grupo é organizado em 

torno do Eu ideal, com prevalência de uma imagem narcísica poderosa, produto de 

uma ilusão compartilhada. Todo esse processo está associado à identificação ao Pai 

como ideal de eu comum. Segundo o autor, a ilusão grupal seria uma defesa coletiva 

contra a angústia da perda, uma negação da perda do objeto de amor. 

O conceito de ilusão grupal encontrou, em suas interlocuções, a teoria geral 

da circulação fantasmática em grupo, também proposta por Anzieu. Segundo o 

autor, todo encontro, incluindo o grupal, ativa fantasias inconscientes e mobiliza a 

interfantasmatização, uma atividade do pré-consciente que articula representações 

de coisas e representações de palavras. Afirma que a interfantasmatização é 

fundamental à manutenção da saúde psíquica por realizar a descarga pulsional, 

regular e permitir a circulação de conteúdos psíquicos e de afetos entre o intra e o 

interpsíquico. Além da ilusão grupal representar um sentimento de euforia, ela 

supõe que o grupo se estabeleça como objeto libidinal, uma vez que a ilusão grupal 

no objeto-grupo é maciçamente investida pela libido e é alvo de fantasias de ruptura. 

“La pareja ilusion grupal-fantasías de rotura gobierna las oscilaciones primarias 

observables em los grupo (1975, p.65). 

No bojo da construção teórica sobre a ilusão grupal, Anzieu ainda assevera 

que o grupo sempre fabrica ilusões. Se o grupo funciona tal como o sonho, este 

cumpre a função de realização imaginária de desejos infantis irrealizados e, 

particularmente, proibidos. Diante do caráter ilusório e onírico do grupo, o autor 

diz ser possível perceber que, ao longo da história da humanidade, muitos grupos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



36 
 

 

foram perseguidos diante das representações fantasmáticas pelas quais são julgados 

como ameaçadores. Todo grupo não controlado pelo corpo social representa um 

perigo, situação que se acredita também ocorrer quando um membro do grupo- 

família, por suas especificidades, suscita uma ameaça ao sentimento de unidade e 

de continuidade familiar. 

Como no sonho, os processos psíquicos primários na família constroem um 

objeto de desejo comum entre os seus membros, encontrando, muitas vezes, na 

elaboração secundária, uma produção de relatos com valor mítico ou construções 

intelectuais de natureza ideológica. O objeto eleito pelos desejos proibidos e 

comuns se mantém presente, ainda que através de um desvio realizado pelos 

mecanismos de deslocamento e condensação. A tentativa da família de assegurar a 

identificação das fantasias circulantes é mais um recurso que visa manter o 

sentimento de continuidade familiar e indica o papel da construção mítica. Nesse 

ponto, Anzieu se reporta à importância dos estudos sobre os mitos e sobre as 

ideologias nas formações específicas grupais, mais à frente realizados por René 

Kaës. 

 
2.3. 
Uma virada conceitual: o aparelho psíquico grupal e as alianças 
inconsciente 

 
A concepção de família como um objeto-grupo que porta suas especificidades 

e seus laços é um ponto importante de partida, visto que o lugar da grupalidade 

inclui as relações de trocas psíquicas, tanto àquelas entre as polaridades internas, 

entre as pessoalidades, quanto às externas, entre os grupos, entendendo-se para as 

próprias polaridades estão em constante transformação. Cada membro do grupo 

encontra e cria um lugar que é, ao mesmo tempo, atribuído e conquistado. Isso se 

deve à compreensão do grupo como um objeto psíquico que deve ser analisado 

através de pressupostos, como “a imagem do corpo, a fantasia original, os 

complexos familiares, as redes identificatórias e a imagem subjetiva do aparelho 

psíquico” (Kaës, 1976/2017, p. 43). 

O estudo proposto nesta tese parte do explicitado acima, sustentando-se na 

concepção de Kaës (1976) quanto ao psiquismo ser tributário do inconsciente 

grupal, virada teórica imprescindível que redireciona o olhar e a escuta na clínica 

psicanalítica com famílias. A partir da formulação freudiana sobre processos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



37 
 

 

identificatórios e instâncias psíquicas da segunda tópica, o autor afirma que o Isso, 

o Eu e o Supereu compõem a organização interna da vida psíquica, formando, eles 

mesmos, um grupo. Submete suas hipóteses teóricas à prova, nas situações clínicas, 

através do olhar para a organização grupal de formações psíquicas internas e sua 

atualização na exterioridade, em especial, no encontro com o analista. 

Assim, no fim dos anos 1970, muito baseado nas ideias de Anzieu, seu 

orientador de doutoramento, Kaës (1976, 1993) constrói sua teoria dos processos 

psíquicos em jogo nos grupamentos. Ele assinala que o sujeito do grupo se constitui 

como o sujeito do inconsciente, formado por duas determinações que se 

complementam. A primeira depende do funcionamento próprio do inconsciente no 

espaço intrapsíquico, e a segunda é a exigência de trabalho psíquico devido à sua 

relação com o espaço intersubjetivo. O eu singular se vê diante de demanda de 

trabalho no sentido de elaborar os processos e as formações psíquicas que advêm 

da intersubjetividade, em direção à singularização. Neste sentido, o trabalho de 

família contempla a predominância da interfantasmatização e das experiências 

advindas da intersubjetividade, e, assim, as representações familiares são capazes 

de funcionar como organizadoras das relações intersubjetivas, grupais e 

intergrupais. 

Partindo da concepção de que o espaço psíquico do grupo é complexo, o autor 

afirma ser neste espaço que se dão ligações e se estabelecem formações e processos 

que pertencem a outros três espaços: o espaço do sujeito, o dos laços e o do grupo. 

O funcionamento e a organização grupal ocorrem através dos investimentos 

psíquicos de cada um no grupo, estabelecendo-se, desse modo, uma realidade 

psíquica grupal. É relevante destacar a formulação de Kaës quanto aos 

organizadores psíquicos do grupo, formações inconscientes grupais que funcionam 

na sustentação dos laços grupais e no desenvolvimento das formações 

intrapsíquicas singulares, pois esta aponta para a polifonia constituída pelos laços 

intersubjetivos. 

O corolário que sustenta a proposição de Kaës é o da realidade psíquica 

individual, concebida a partir de certas exigências colocadas pelo grupo e a partir 

de certas experiências de realidade psíquica do grupo, e formada pelos laços que se 

estabelecem entre os seus membros. O laço é o que liga vários sujeitos e eles ao 

grupo, formando, também, subgrupos. A partir da concepção de envelope psíquico 

de Anzieu (1974/1988), Kaës afirma ser preciso um envelope psíquico de cuidados 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



38 
 

 

face à prematuridade humana, e o processo vital de tessitura de laços, laços internos 

do sujeito e laços com os outros, mantém a constância do trabalho psíquico. 

Portanto, os laços são fundamentais na compreensão da dinâmica familiar, uma vez 

que é impensável a vida humana sem seus laços, extensivos aqueles internos. Mas 

é importante estabelecer uma distinção entre laços e entraves, como também, entre 

laços que portam vida e aqueles que são mortíferos. Portanto, é preciso especificar 

os laços, já que eles estão intricados uns nos outros, tal como a vida e a morte. 

Ainda segundo Kaës (2004, 2015), o laço não se sobrepõe à relação de objeto, 

sendo a construção do laço intersubjetivo um processo de ligação que objetiva 

cuidar das descontinuidades e das separações. O autor definiu os laços a partir de 

três dimensões. A primeira dimensão se refere ao espaço e ao conteúdo. Não se 

resumindo a um conector de objetos subjetivos em interação, o laço possui 

consistência própria, compondo-se de natureza libidinal, narcísica e tanática, 

fundando-se sobre as alianças inconscientes. Nas palavras do autor: “Dans un lien, 

les sujets sont dans des relations d’accordage, d’écho et de miroir, de conflit et 

d’écart, de résonance entre leurs propres objets internes inconscients et ceux des 

autres” (2015, p.84). 

A segunda dimensão é o movimento dos investimentos, das representações e 

das ações que ligam os sujeitos na busca de realização dos desejos, no acionamento 

das defesas e na produção das representações. E esse movimento comporta, 

também, as funções fóricas. Quanto à função fórica, aquele que a realiza expressa 

algo “do” grupo que deve ser reconhecido e operado como tal. O autor afirma que 

o sujeito que a exerce escolhe ser escolhido, o que aponta para a interface entre o 

intrapsíquico e o intersubjetivo. Por fim, a terceira dimensão diz respeito à lógica 

do laço, ou seja, as implicações recíprocas, as inclusões e as exclusões mútuas. O 

conjunto dessas dimensões e suas proporções caracterizarão os tipos de laços. Nesse 

sentido, os laços podem ser construídos sobre bases mais ou menos alicerçadas, 

podendo potencializar recursos vitais do grupo, como despontar faces mais 

adoecidas. 

A partir do reconhecimento da importância dos laços na trama intersubjetiva 

e grupal, Kaës acentuou a existência de um espaço psíquico comum e partilhado, 

formado também pelos grupos internos. Os grupos internos são paradigmáticos em 

relação à imagem do corpo, às fantasias originárias, às imagos, aos complexos 

familiares e à rede das identificações que formam a organização do eu. Esses 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



39 
 

 

aspectos constituem os organizadores inconscientes da realidade psíquica grupal. 

Não se trata somente de objetos inconscientes, mas de configurações de objeto, de 

sistemas de objetos associados uns aos outros pelos laços internos, de forma a 

constituir uma matéria psíquica, que pode estar associada ou dissociada, agregada 

ou desagregada. 

Portanto, Kaës propõe pensar sobre a existência no psiquismo de 

organizações dotadas de características grupais, que são atualizadas, em 

determinadas condições, em situação de grupo. Há uma constante relação entre o 

eu e a alteridade, entre o que é da ordem da unidade e o que é da ordem do múltiplo, 

no que diz respeito à organização da vida intrapsíquica e da do grupo. Retomando 

ideias advindas da metafísica e da filosofia, o autor afirma que o sentido de viver 

se encontra através da busca de um “ser-em-grupo”, que está associado, de forma 

retrospectiva, a um “ser-grupo”: questionamento do ser grupal que é o homem. 

A pluralidade de forças na formação e na manutenção do grupo permite aos 

participantes a experiência de diversidade, de plasticidade e de assimetria entre 

níveis regressivos e maturacionais. A imagem social do grupo, tal como a imagem 

corporal, estabelece o componente narcísico da identificação ao grupo. Kaës afirma 

que o componente narcísico da identificação ao objeto-grupo é composto pela 

representação visual do grupo como um corpo de que cada um é parte, formando 

um conjunto coerente e idealizado. Portanto, o grupo representa um espaço corporal 

através do qual a identificação narcísica onipotente garante sua existência, terreno 

fértil para o estabelecimento, também, de uma comunicação baseada na 

sensorialidade entre os membros da família. 

A partir da visão acima exposta, Kaës (1976) conceitua o aparelho psíquico 

grupal como uma ficção eficaz e transicional, um modelo de articulação entre as 

formações grupais do psiquismo e as formas de grupalidade elaboradas pelos 

membros do grupo. O aparelho psíquico grupal trabalha na articulação, na ligação 

e na transformação de parte das realidades internas individuais em realidade externa 

compartilhada. Esse conceito é crucial na proposta desta pesquisa, por ter em sua 

construção alicerçada na esfera corporal. O autor ressalta que o aparelho psíquico 

grupal é um constructo matricial de base corporal e uma nova organização 

independente das psiques que ele reúne, possuindo uma construção interiorizada 

pelos membros do grupo. Uma parte do aparelho psíquico singular se constitui 

através do aparelho psíquico grupal. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



40 
 

 

A conceituação de envelopes psíquicos, de fronteiras e de limites, também 

possui bastante relevância nesse cenário. Kaës diz existir uma aparelhagem dos 

psiquismos cuja função é ligá-los, mas também, colocá-los em constante tensão. O 

princípio de aparelhagem repousa sobre a sinergia entre as formações grupais, que 

são os grupos internos, e os processos psíquicos, que são as difrações, a 

identificação projetiva e afins. O grupo e os laços do grupo se formam a partir de 

um acordo específico entre os grupos internos, sobre uma aparelhagem que trabalha 

no sentido de ligação e de desligamento, de aproximação e de afastamento, de 

similitude e de diferença, de acordos e de divisões. Isso posto, uma das primeiras 

tarefas da aparelhagem é construir um núcleo de identidade grupal, cuidando da 

manutenção do espaço subjetivo através do estabelecimento de fronteiras. A 

aparelhagem dos psiquismos, no grupo, se alicerça nas identificações e nos 

mecanismos de projeção e difração, nos fenômenos de ressonância fantasmática, 

nas alianças inconscientes, entre outros. 

 
Nous avons déjà rencontré la notion qu’un travail psychique est exigé des sujets 

membres du groupe pour que se produise un lien. Ces mêmes exigences sont 

nécessaires pour qu’un groupe se construise, pour que les psychés ou des parties de 

celles-ci s’associent, pour qu’elles s’assemblent et s’appareillent, pour qu’elles se 

mettent en lien et en tension, pour qu’elles se régulent. (Kaës, 2015, p.128). 

 

Por meio das proposições de Bion, quanto à mentalidade de grupo, Kaës 

destaca três polos antagônicos principais, que organizam as modalidades de 

aparelhamento das psiques no grupo. O polo isomórfico concerne à ideia de que o 

aparelho psíquico individual é entremeado com o grupal: é a tendência à 

indiferenciação. A ligação ocorre de forma a constituir uma unidade sem espaços, 

regida por um funcionamento metonímico. Essa modalidade está fortemente 

baseada na descrição de ilusão grupal de Anzieu (1975), construção fundamental 

quanto ao apelo identificatório. Já o polo homomórfico é fundado na diferenciação 

entre os aparelhos psíquicos individuais e o grupal e os próprios aparelhos 

individuais dos membros do grupo, o que sustenta o acesso à vida simbólica e ao 

pensamento metafórico. Importante destacar que algum nível de aglutinação é 

constitutiva do grupo, ainda que sob a perspectiva intersubjetiva compreenda-se a 

existência inicial de uma potencialidade singular própria. Estes pontos terão maior 

destaque e serão aprofundados no próximo capítulo. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



41 
 

 

Por fim, o que o autor nomeia de aparelhagem caótica corresponde a uma 

modalidade que a clínica psicanalítica com grupos e família trabalha com mais 

vigor. Esse é um campo em que a defensividade é ativada pelo temor da 

diferenciação. Há uma instabilidade caótica pelos desacordos entre as psiques, 

mobilizando a força pulsional. Clinicamente, seria o correlato a uma organização 

maníaca em que um trato paradoxal se estabelece: os sujeitos firmam acordos sobre 

o modo de um não acordo; uma modalidade de laço não laço, vulnerável a 

constantes ataques e deslocamentos. 

Mas é preciso afirmar que, através dos laços, o modelo de aparelho psíquico 

grupal visa a um trabalho psíquico de criação, de manutenção e de transformação. 

O grupo, como cena onírica e espaço de projeção de conteúdos, pressupõe um 

envoltório de contenção, o que fornece o modelo de um encontro plurissubjetivo. 

Cada um do grupo é para o outro um interlocutor e um estranho, uma imagem de 

seu eu e, ao mesmo tempo, uma representação de seu não eu. Um jogo complexo 

entre defesas e identificações recíprocas se compõe, cuja demanda de trabalho 

psíquico visa associar as excitações às representações. 

Desse modo, reúnem-se as condições para a formação do inconsciente 

originário. Nesse ponto, Kaës afirma pautar sua teorização na hipótese freudiana na 

qual o originário se constitui por ocasião da ruptura das paraexcitações. Ativam-se, 

assim, mecanismos de defesa conjuntos e comuns, entre eles, em destaque, as 

alianças inconscientes entre os membros de um grupo. As alianças circulam tanto 

com fins antagônicos como complementares, e a encenação fantasmática é 

acionada, sublinhando o jogo de forças entre o desejo, tanto grupal quanto singular, 

e as defesas. 

O conceito intersubjetivo de alianças inconscientes é um dos pilares na 

teorização da grupalidade psíquica e está presente em toda configuração dos laços, 

seja nos casais, nas famílias, estendendo-se para as instituições. Kaës propõe uma 

terceira tópica que diz respeito às especificidades dos processos e das formações 

grupais, tendo nas alianças inconscientes o testemunho dessa pluralidade de 

lugares, de dinâmica e de economia do inconsciente. O autor define as alianças 

inconscientes como formações psíquicas presentes nas configurações dos laços e o 

material psíquico primeiro na constituição da realidade psíquica inconsciente do 

laço. Justamente por esse caráter basal, ele as define como o “cimento” de todo o 

laço. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



42 
 

 

É importante sublinhar que os sujeitos se ligam entre si por modalidades 

diversas, o que repercute tanto na origem da vida psíquica singular, quanto na 

formação do psiquismo familiar. A ligação pode ser feita através de experiências 

de prazer ou de desprazer, por acordos precoces, por identificações, por 

ressonâncias fantasmáticas, por investimentos pulsionais, entre outros. Mas, como 

afirma Kaës (1993/2001, 2015), todas essas modalidades são insuficientes, pois os 

sujeitos do laço devem ainda selar alianças. Isso porque as alianças teriam como 

principal função manter e assegurar os laços e definir as regras em jogo, a fim de 

garantir a permanência grupal no tempo. Há um engajamento mútuo que intenciona 

realizar um interesse comum. Em um sentido sincrônico, visa-se a uma extensão na 

temporalidade psíquica, mas ela pode, no sentido diacrônico, ter sido delineada 

antes do nascimento do sujeito. Esse é o campo da herança e dos processos de 

transmissão psíquica, que movimentam o sentido de vida e de morte entre as 

gerações. 

Vale destacar que as reflexões acerca das alianças inconscientes encontram 

na noção de pacto denegativo um ponto importante. Sob a perspectiva do psiquismo 

familiar, o pacto denegativo ou o contrato familiar sobre o negativo atuaria no 

agenciamento das subjetividades aparelhadas no espaço grupal, acionando 

resistências poderosas que visam à preservação do laço, ainda que, em um extremo, 

o custo em questão possa ser um ataque ao aparelho de transformação familiar. Esse 

é o campo das patologias da transmissão, as quais põem em risco o pleno 

funcionamento intersubjetivo, sustentáculo do psiquismo familiar e individual, 

discussão essa que será aprofundada no terceiro capítulo da tese. 

Com base na pressuposição da intersubjetividade como matriz do psiquismo, 

Eiguer (1985) sustenta que a aquisição do sentido de realidade tem seu contorno 

através do movimento narcísico que ocorre na comunicação precoce da díade mãe- 

bebê e que as relações entre narcisismo e grupalidade são muito estreitas. O autor 

acredita que o aparelho psíquico pode ser entendido conforme o ângulo de visão 

grupal, como uma rede de vínculos entre o eu e os objetos e entre os objetos 

internos, podendo o grupo ser modificado ao menor deslocamento de um de seus 

objetos. Deve-se postular, então, que há uma organização particular, aqui já 

extensiva ao entendimento sobre as famílias, à psique familiar, composta pelas 

psiques individuais, mas não resumida ao conjunto delas. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



43 
 

 

Também tomando como base a concepção de Didier Anzieu (1975) referente 

à ressonância fantasmática, Eiguer (1985) chama de interfantasmatização o que 

concerne às imagens e às representações que se aproximam ou se opõem em grupo, 

mas que estabelecem um elo associativo de articulação e de acordo entre seus 

membros. As fantasias individuais tendem a configurar uma rede que se articula 

formando a interfantasmatização. É sobre essa base que o grupo constitui uma 

imago comum e uma identidade. O destaque é dado à função da identificação. O 

autor afirma que esse mecanismo é central, por ser ele garantidor da identidade e 

da vivência de unidade pouco diferenciada entre o sujeito e o grupo. Através da 

ilusão de que os limites interpessoais parecem permeáveis dentro do próprio grupo, 

instaura-se uma fidelidade a ele, de modo a nutrir a vivência grupal através de um 

fazer parte de um mundo compartilhado, nomeado de imaginário grupal. 

O imaginário grupal, que se forma através das fantasias em ressonância, 

adquire uma função transicional para os membros do grupo. Eiguer (1985) se apoia 

na formulação de Winnicott sobre ao espaço transicional e afirma existir uma 

representação intermediária entre o eu e o outro, já que se autorrefletem como em 

um jogo de espelhos. Assim, é possível inferir que o imaginário grupal da família 

passa por um entre-nós e por uma ideia de semelhança. Esse é um enquadre 

imaginário e transicional em que se enraízam as representações coletivas entre os 

membros da família. 

A concepção de organizadores psíquicos da família, proposta por Eiguer 

(1985), tem seu destaque na fantasia originária, modelo para pensar os espaços 

psíquicos. O organizador familiar é um estilo de abordagem do grupo que visa, por 

um lado, evitar as forças centrífugas e, por outro, desenvolver as centrípetas, que 

permitem à família concentrar-se sobre si mesma, apoiando-se no que seria da 

ordem do “idêntico” fantasiado por cada um. O autor acentuou, também, que a 

fantasia originária da cena primitiva contribui para o redirecionamento da carga 

libidinal e para a promoção do processo de desfusionamento, organizando os papéis 

familiares, a precessão dos pais sobre os filhos, o processo de filiação e a linhagem 

geracional. 

O primeiro organizador familiar seria o Édipo e suas resoluções. Isso porque 

a escolha do parceiro na formação de um casal já traz, para o cenário familiar, um 

entrecruzamento de objetos inconscientes e o resultado do amor infantil 

internalizado em cada um. A partir do entrecruzamento de objetos, inaugura-se um 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



44 
 

 

mundo objetal partilhado, um entre dois aproximado da ideia de um terceiro, tal 

como o espaço transicional. O segundo organizador seria o eu familiar, concebido 

como um investimento psíquico de cada membro da família, permitindo que ela se 

reconheça como sendo uma unidade e tendo uma continuidade tempo-espacial. A 

mitologia familiar está no cerne da discussão, como também, o sentimento de 

pertencimento e a consolidação da filiação e da afiliação. O terceiro e fundamental 

organizador familiar para a proposta deste estudo é a interfantasmatização 

inconsciente, que funciona em um duplo processo. Por um lado, há uma articulação 

inconsciente entre as representações de uns e de outros em família e, por outro, em 

similitude à relação primeva de frágil diferenciação, ocorrendo um movimento de 

ilusão narcísica, que cria fantasias ‘em uníssono’. 

Todos esses movimentos que se apresentam em família estão em 

comunicação com o que Eiguer (2004) nomeou de habitat interior. Segundo o autor, 

esse habitat se constrói a partir da imagem do corpo, das representações 

inconscientes do corpo, de partes tanto separadas quanto religadas ao conjunto. A 

imagem do corpo, como analogia de partes/membros que são indissociáveis na 

composição de um corpo/grupo, é semelhante à composição dos sujeitos na 

formação do grupo familiar. Ao se falar da imagem do corpo e do grupo, vale-se da 

analogia como meio de retratar o fato de haver uma ligação inexorável entre sujeitos 

para que se configure uma família, mas se faz a ressalva que não significa que estes 

seriam objetos parciais. Cada um, através de sua unidade e integração, influencia e 

é influenciado pelo todo. 

Desta forma, pode-se pensar que o grupo família seja atravessado por 

angústias de desmembramento, representado pelo medo de que um membro se 

destaque da grupalidade ou retire sua contribuição ao imaginário grupal, este que 

também é sustentado pelas representações dos membros da família e nutre o 

inconsciente familiar. Todas as interações entre os membros da família, o modo 

pelo qual eles se apresentam através das relações entre pais, filhos, irmãos e com 

os demais familiares, extensivos ao núcleo familiar, constituem os grupos internos. 

Cada grupo interno é vivido como unidade cujos elementos estão em constante 

interação através do uso de mecanismos de introjeção e de projeção. 

Eiguer (2004) edifica o habitat interior no inconsciente grupal. A 

representação do corpo e da identidade familiar contribui para construção desse 

habitat, de modo a configurar uma arquitetura. Assim sendo, a proposta do autor é 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



45 
 

 

pensar o espaço psíquico em torno de uma topologia interna, que configura um 

espaço inconsciente e um aparelho psíquico do grupo. A metáfora de espaço auxilia 

pensar o habitat familiar, que repousa e se constrói segundo uma tópica projetiva 

de espaço psíquico individual. Todavia, esse habitat não se resume em metáfora, 

alcançando a ideia de uma matriz que permite investimentos, realizações, 

apropriações e instauração de limites, protegendo a família do mundo externo, ainda 

que também possa mostrar uma face aprisionadora. Nas palavras do autor: 

“L’habitat intérieur comme encadrement, comme base, constitue leur substratum 

nécessaire” (Eiguer, 2004, p.21). 

Uma vez que o habitat familiar se consolida, a família pode se sentir mais 

assegurada através de uma contenção. O envelope grupal apoia e contém a família 

através da pele que a envolve. Nesse sentido, o autor elenca cinco principais funções 

do habitat. A primeira diz respeito à função de contenção e a consequente 

delimitação entre o que seja interior ao habitat e o que lhe seja exterior, de modo a 

permitir que, em família, se constitua uma intimidade. A segunda função é a 

identificatória, que se expressa pela maneira como a família deixa sua marca, 

através das alianças entre os membros que a compõe. A terceira função é aquela 

que assegura a continuidade da história, em que a memória tem papel de ligação e 

transmissão. A quarta função corresponde à criação, implicando representações que 

cada objeto possui. Por fim, a quinta e última concerne à função estética, no sentido 

da beleza e da harmonia das formas que nutrem o prazer do grupo familiar. 

Por meio de toda a construção teórica acerca da intersubjetividade e da 

organização psíquica familiar, chega-se ao entendimento de que na base do 

interfuncionamento do grupo familiar se encontra o processo identificatório. O 

conceito de intersubjetividade expande a compreensão da própria subjetividade, ao 

concebê-la através de um movimento que ocorre entre os objetos do grupo interior 

e deste com o sujeito, movimentando as identificações e as desidentificações. 

Reitera-se, aqui, o conceito de interfantasmatização como o sustentáculo do laço. 

O laço, por sua vez, é atravessado pela mitologia familiar e por uma série de 

representações que colocam em trabalho instâncias psíquicas como o eu familiar, 

os ideais comuns, o supereu compartilhado, que possui uma parte de si associado 

ao social, os hábitos e as crenças familiares. Há uma distinção entre o que se 

compreende como identificações por continuidade e as por contiguidade (Eiguer, 

2002) na formação dos laços. A identificação por continuidade ressalta o manuseio 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



46 
 

 

e o suporte, protótipo da relação mãe e bebê, que se instala através da relação pele 

a pele dos primeiros laços, despontando uma comunicação sensorial cuja 

disponibilidade materna viabiliza a transformação dos conteúdos brutos através de 

sua função alfa. Em uma passividade criativa, como chama Eiguer, essa modalidade 

de identificação marca o amadurecimento dos objetos interiores com base na 

disponibilidade recebida pelo ambiente. 

Já a identificação por contiguidade enfatiza a proximidade entre os sujeitos 

do laço, que permanecem claramente discriminados. Sendo um processo 

identificatório de segundo tipo, não primário, abarca o jogo de sedução edípico e 

ativa sentimentos de rivalidade entre os sujeitos. A sedução aqui mencionada é 

aquela que aciona um movimento de atração do outro em direção ao sujeito, a fim 

de criar condições de uma identificação bem-sucedida. Aos pais, se confia a 

possibilidade de renúncia de suas próprias expectativas em um equilíbrio que visa 

à identificação a seus próprios pais e antepassados. Esse processo facilita o ingresso 

do filho na linhagem familiar, o que ocorre a contento a partir do sentimento de 

proteção vivido pelos pais, advindo da evocação da cúpula do laço, que funciona 

como referência de continente e de regulação das paixões edípicas. 

Cúpula do laço é uma nomeação metafórica proposta por Eiguer (2013) para 

tratar do terceiro espaço psíquico do laço. Esse seria um conjunto em movimento 

de produções inconscientes, que se apresenta em qualquer relação, desde as mais 

íntimas até as de trabalho. O pertencimento a um grupo, em especial a família, 

configura-se pela participação de seus membros em uma tecelagem de história 

sensorial que toca nos mitos ancestrais. O reconhecimento mútuo está na base da 

constituição de um ambiente dotado de saúde familiar. 

 
2.4. 
O aparelho psíquico familiar e sua base na sensorialidade 

 
A partir de toda teorização acima apresentada, em destaque para as 

concepções de intersubjetividade e de grupalidade psíquica, afirma-se que a 

presente tese tem como premissa a concepção de psiquismo familiar constituído 

com base na sensorialidade e sua importância como aporte teórico-clínico para a 

psicanálise de família. Sendo assim, entre os autores psicanalíticos aqui utilizados, 

que se debruçaram sobre os estudos acerca da grupalidade e sobre os primórdios do 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



47 
 

 

psiquismo familiar, destaca-se André Ruffiot, que cunhou a noção de aparelho 

psíquico familiar. 

A premissa da intersubjetividade e dos processos primitivos que apoiam a 

atividade psíquica fazem parte das formulações do autor. O conceito de aparelho 

psíquico grupal de Kaës, associado aos trabalhos sobre o psicossoma de Winnicott 

formam a base a partir da qual Ruffiot (1981) desenvolveu suas formulações 

teóricas. O autor deu especial realce à existência de uma psique primária a partir de 

uma psique pura, de um substrato somático, anterior à ancoragem corporal. Ele 

considerou a existência de um nível primitivo de indiscriminação que persiste em 

cada um, marca fundadora do grupo. Sua conceituação é de grande importância para 

o estudo aqui proposto por evidenciar a articulação entre a o psiquismo familiar e a 

experiência da corporeidade. 

O conceito de aparelho psíquico familiar tem por definição ser um espaço 

intermediário e mediador, tendo as características de um espaço transicional entre 

a realidade psíquica interna e a realidade externa compartilhada. Ele seria o 

aparelho psíquico grupal do grupo primário, ou seja, a família, de onde Ruffiot 

compreende a natureza de uma psique primária. O interesse do autor tange ao 

arcaico familiar, aos mecanismos familiares, que tanto podem acolher e nutrir 

quanto podem obstruir os processos de singularização. Sendo também um 

importante analista de famílias, buscou, então, conceituar um arcabouço teórico que 

auxiliasse no tratamento dos sofrimentos familiares. 

Sustentando-se na premissa de que o bebê humano tem acesso ao mundo pelo 

mundo dos pais, pelos seus corpos e pelos seus psiquismos, Ruffiot afirma que isso 

não indica uma passividade prematura, sendo o bebê competente nas trocas com 

seu ambiente. O bebê pode ser compreendido como um “estar sonhando” (1983, 

p.33), por viver, desde o nascimento, em uma atividade onírica associada à via 

psíquica corporal, mas também, essencialmente, por buscar por um aparelho para 

sonhar. Para estabelecer o funcionamento primitivo do aparelho psíquico familiar, 

alicerçado em Winnicott (1965), Ruffiot utiliza a concepção de psique pura, núcleo 

de um inconsciente primário não integrado ao soma, como via pela qual ocorre a 

habitação no próprio corpo. 

A necessidade de uma boa contenção nos primórdios da vida está em 

consonância com a ilusão de onipotência primária, o que facilita a construção inicial 

de um objeto subjetivamente concebido. É a ilusão que propicia a condição 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



48 
 

 

necessária para que a integração entre soma e psique possa se realizar. Antes dessa 

integração, a psique do bebê é mais suscetível à psique familiar, uma vez que os 

processos de maturação que garantem à singularização ainda estão em curso. 

Ruffiot (1981) define, assim, o aparelho psíquico familiar como uma psique pura. 

A área de ilusão familiar é também a da criação e a da cocriação, um espaço 

compartilhado com os membros da família, intermediário da experiência entre o eu 

e o outro, um espaço potencial. 

A ilusão possibilita a constituição de um objeto objetivamente percebido, o 

corpo vai se tornando soma, e se estabelece uma íntima conexão entre soma e 

psique, realizando o “caráter potencialmente psicossomático da existência”, 

segundo Dias (2003, p.43). O cuidado materno corresponde a essa tarefa de 

alojamento da psique no corpo pelo manuseio, handling, que faz parte de um 

segurar total, holding. Ruffiot vai além e diz que o aparelho psíquico familiar é 

“justement constitué par la mise en concordance naturelle et spontanée de ces 

espaces transitionnels individuels” (Ruffiot, 1983, p. 60). 

Isso posto, Ruffiot reafirma a existência de experiências inenarráveis da 

psique não integrada através do material onírico familiar. Nesse contexto, através 

da compreensão da função alfa de Bion, o autor enfatiza a existência, desde o 

nascimento, de um mecanismo de psychisation primária, ou seja, “psychisation 

grupal familiar” que constitui o modelo dos fenômenos de interfantasmatização 

inconsciente nos grupos. O psiquismo infantil nasceria desse nicho (creuset) grupal, 

através de uma “rêverie familiale”. O psiquismo familiar seria a matriz de onde o 

psiquismo individual encontra elementos para o seu processo de amadurecimento, 

e o aparelho de sonhar dos pais funcionaria como uma função alfa na qual a criança 

encontraria as condições para constituir seu próprio aparelho de pensar. 

Fundamentando-se nos trabalhos de Bleger (1967/1981), que afirma existir 

uma parte institucional significativa na constituição do sujeito, Ruffiot ratificou o 

fato de o eu se organizar pelo pertencimento ao grupo. O eu se origina de um não 

eu cuja base é a instituição família. O não eu, nesse enquadre, é compreendido como 

um depósito no espectro mais primitivo da instituição família, e, neste estudo, 

acrescenta-se a ele, aquilo que se herda ao nascer, como a mitologia familiar e a 

transmissão psíquica entre gerações. O não eu é correlato ao conceito de núcleo 

aglutinado de Bleger (1967/1981), uma simbiose que precisa se prolongar durante 

o tempo arcaico, permitindo uma reintrojeção progressiva. Constitui-se, então, uma 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



49 
 

 

base estável entre o eu vigilante e o eu onírico, sobre a qual o sentimento de 

continuidade de ser e o de pertencimento se apresentam. O não eu é depositado na 

instituição familiar mais primitiva, e é por essa aglutinação primária que se dá a 

atividade do grupo familiar. 

Pode-se inferir que o aparelho psíquico familiar se erige em uma zona obscura 

e amalgamada com os diferentes psiquismos. A fantasmática familiar inconsciente 

seria um “sonho amoroso”, no qual se encontram as características da atividade 

onírica, contidas pelos processos primários. Um tecido familiar se esteia na 

comunicação e no entrelaçamento dos aparelhos psíquicos individuais, encontrando 

no aparelho psíquico familiar a soma das funções alfa de cada um dos membros 

desse grupo e o asseguramento de um holding onírico familiar. A concepção de 

holding onírico familiar se destaca, na teorização de Ruffiot, que focou sua atenção 

na manifestação do holding no setting de terapia de família. O enquadre 

terapêutico, ao construir um novo continente que favorece a regressão, abriga as 

produções oníricas que permitem o reviver da psique familiar matricial. Esse 

fenômeno constitui o holding onírico familiar e aciona a função alfa familiar. 

A psique familiar busca fornecer contenção às vivências arcaicas, vivências 

de angústia, que são aquelas em estado bruto e que demandam ligação às 

representações, graças ao espaço onírico comum, que é transicional. O conceito de 

ilusão grupal, proposto por Anzieu (1975), é aqui retomado na construção do 

conceito de ilusão grupal familiar, tentativa da família de viver em psique pura. O 

grupo familiar possui um organizador específico que, na visão de Ruffiot, seria 

anterior aos processos grupais explicitados por Anzieu e Kaës, ou seja, trata-se de 

uma fase muito arcaica e originária de um estado de espelho grupal necessário ao 

processo elaborativo. Para o autor, esse organizador mais arcaico seria aquele que 

é suscitado, prioritariamente, na clínica em terapia de família. 

O aparelho psíquico familiar é, portanto, erigido e continuamente mobilizado 

por elementos arcaicos e possui uma atividade em níveis primários. 

Compreendendo-o como uma matriz familiar primária, cuja atividade onírica é um 

modo específico de expressão, F. Aubertel (2010) destaca os níveis primários dos 

laços familiares. A autora entende o funcionamento familiar a partir da base do 

aparelho psíquico familiar, mas propõe uma distinção entre dois níveis. O primeiro 

nível do funcionamento familiar é o do nível psíquico grupal pré-individual da 

ordem da vivência do laço. Esse é o nível marcado por pouca discriminação, matriz 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



50 
 

 

originária ativa de significação, que habilita cada eu a produzir sua própria narrativa 

interior e uma via fantasmática. 

A vivência do laço é, nesse momento, de natureza sensorial, o que demanda 

uma experiência de continuidade para ativar os processos de simbolização. O 

segundo nível, o das relações de objeto ou o dos objetos laços (objets liens), é o das 

relações de objeto mais claramente diferenciadas que organizam os processos de 

singularização e favorecem a cada membro da família encontrar o seu lugar na 

configuração presente, assim como na cadeia geracional. A partir de sua teorização, 

a autora reitera que a conquista de um sentimento de existência singular está 

diretamente relacionada ao pertencimento ao laço familiar. 

Para que se alcance um funcionamento relacional subjetivo e intersubjetivo 

satisfatório, faz-se necessário que o nível psíquico grupal pré-individual da ordem 

da vivência do laço assegure uma suficiente continuidade e confiabilidade em sua 

função de matriz originária ativa de significação, estando disponível e acessível 

para os sujeitos. Isso porque, em certas experiências traumáticas familiares, os 

sintomas surgem através das experiências sensoriais que ficaram de fora do campo 

da simbolização. A autora afirma, ainda, que o nível de experiências sensoriais pré- 

individuais está associado a angústias de ruptura do laço, que alteram a contenção 

do aparelho psíquico familiar. Nesse contexto, os membros da família se tornam 

fragilizados em suas capacidades de transformar certas experiências em vivência 

subjetiva. Quando experiências de descontinuidade passam a figurar no cenário, 

oportunizando falhas de simbolização, os membros da família podem permanecer 

aderidos aos aspectos sensoriais e, por intermédio de um laço concreto, bruto, se 

verem em dificuldades na apreensão de uma experiência de existência. 

Uma vez que o aparelho psíquico familiar é constituído de zonas psíquicas 

que carecem de uma clara discriminação e funciona a partir do princípio de uma 

psique pura, a sensorialidade afeta os laços entre os membros da família. O corporal 

e o psiquismo são afetados sensorialmente aquém do mundo representacional. As 

problemáticas do laço surgem pelos afetos, pelo agir, pelos silêncios, pelas tensões, 

entre outros, pois o canal de transmissão não verbal é acionado. O aparelho psíquico 

familiar, então, tem a marca das transmissões inter e transgeracionais, transportando 

impressões sensoriais e vivências emocionais brutas, que Bion nomeia de elementos 

beta. No bojo dessa discussão, F. André-Fustier (2011) diz: “on peut entendre que 

le groupal c’est la dimension psychique du lien antérieur à l’ancrage corporel de la 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



51 
 

 

psyché qui perpetue un lien sensoriel non encore subjectivé” (F. André-Fustier, 

2011, p. 8). 

Conforme trabalhado neste capítulo, há uma gama de conceitos fundamentais 

à teoria psicanalítica de grupos e de família advinda da teorização de Anzieu, de 

Bion e de Winnicott. A intersubjetividade, a constituição da grupalidade psíquica e 

do aparelho psíquico grupal e familiar são conceitos tributários da concepção de 

uma origem humana, que desponta pelo corporal e através da sensorialidade. As 

angústias primárias e a necessidade humana de contato têm papéis incontestáveis 

na constituição do laço e estão na base da criação dos laços e são pré-condições 

para o advir do sujeito e da cultura. 

Assim, é salutar dar destaque às concepções de sensorialidade e de 

corporeidade, que remetem à ideia de que o sentido do eu pessoal está associado à 

interdependência dos funcionamentos psíquicos, aos contornos da pele e à relação 

intersubjetiva. Em família, as noções de sensorial e de corporal são preponderantes 

para o entendimento das trocas inconscientes, para a formação de uma mitologia 

própria familiar e para toda transmissão psíquica. A família, como grupo primário, 

é o lugar de onde derivam as experiências primárias e onde se reencenam repetições 

de experiências advindas das gerações anteriores. Como aponta Robert (2007), as 

especificidades do grupo familiar abarcam a ancoragem no registro sexual e no 

registro geracional, este como signo da identidade e do pertencimento, incluindo, 

também, a inscrição em uma comunidade humana. Mas, sua especificidade está, 

sobretudo, no fato de ser o lugar de telescopagem permanente entre fantasia e 

realidade, sustentando os sujeitos do grupo em um “nós”, núcleo originário de um 

narcisismo familiar. 

Em toda família é possível observar aspectos infantis através da ressonância 

psíquica de angústias e de desejos ou de vivências comuns entre os seus membros 

e carregadas de significação, capazes de assegurar um mínimo de coesão familiar. 

Em configurações familiares em que a tendência à adesividade é marca 

preponderante, a ressonância psíquica entre os membros da família se intensifica e 

funciona no sentido de garantir a homeostase, proteger contra as angústias de 

separação e obstruir a ascensão das singularidades. O funcionamento primitivo 

comum aciona aspectos defensivos e pode reduzir a comunicação a mecanismos 

arcaicos que favorecem a tendência a agir e a vivência de uma ilusão de corpo 

comum. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



52 
 

 

Assim, o ambiente facilitador, em que se destaca o grupo primário família, 

precisa ser firme e afetivo para que o humano se sinta ocupando um corpo, sendo 

visto e reconhecido. O sujeito adquire o sentido de singularidade, à medida que o 

contato efetivo com a realidade externa ocorre. A realidade psíquica, então, está sob 

a égide do paradoxo, pois o que vem de dentro e o que vem de fora nunca chega a 

ser claramente estabelecido, e, o que é particular do sujeito teria sido constituído, 

também, pela herança recebida através das gerações precedentes. Portanto, pode-se 

considerar a grupalidade interna elemento importante no processo de 

singularização, como também na aquisição de pertencimento familiar e cultural. 

Por fim, os desenvolvimentos teórico-clínicos pautados na intersubjetividade 

e na grupalidade psíquica são de grande relevância no campo da terapia familiar 

psicanalítica. O trabalho aqui proposto centra a atenção nos laços primários 

familiares banhados pela cossensorialidade e nos mecanismos defensivos massivos 

atuantes entre seus membros, como também, nas fantasias de dependência absoluta 

sustentadas na transmissão psíquica de conteúdos em estado bruto – temas que 

serão aprofundados nos próximos capítulos. A conceituação acerca do processo de 

integração psíquica, que indica o alojamento da psique no corpo, revela um 

fundamental arcabouço psicanalítico sobretudo sobre as noções de corporeidade e 

de sensorialidade, presentes na trama familiar, e imprescindível para o manejo na 

clínica com famílias. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

3 
Os laços primários familiares banhados pela 
cossensorialidade 

 

 
A companhia de verdade, achava ele, era aquela 

que não tinha por que ir embora, e, se fosse, ir 

embora significaria ficar ali, junto. 

Valter Hugo Mãe 

 

 

O entendimento de família como um grupo humano específico, organizado 

por laços subjetivos, por transmissões e alianças geracionais, e marcado por 

experiências primitivas, é o ponto de partida deste estudo. Considera-se que as 

experiências sensoriais na família se realizam em uma dimensão situada “entre” os 

sujeitos e que derivam de uma coconstrução. Ressalta-se o caráter sempre dinâmico 

e processual das trocas sensoriais, ainda que o psiquismo familiar seja marcado por 

elementos da transmissão transgeracional. Dentro deste recorte, propõe-se a ideia 

de que os laços familiares primários são banhados pela cossensorialidade, em 

simultaneidade à coexcitação. 

 

 
3.1. 
O corpo erógeno e sua relação com o outro 

 
No processo de investigação da presente pesquisa, uma indagação se 

apresentou, deflagrando o ponto de partida para este capítulo. Pensar sobre a 

sensorialidade e sobre a complexidade da experiência clínica com famílias 

conduziu à discussão sobre o corpo e sobre as abordagens psicanalíticas intra e 

intersubjetivas. O corpo, em psicanálise, é pensado a partir de sua representação 

mental e de sua relação com a constituição do eu, sendo morada da subjetividade; 

ele é banhado de histórias que antecedem o sujeito, tendo a sensorialidade como um 

vetor do laço do sujeito com o outro. 

A sensorialidade estabelece uma comunicação inconsciente que incide nos 

laços familiares, ainda que, muitas vezes, esta comunicação seja marcada por 

curtos-circuitos. Parte-se da ideia de que a sensorialidade é tanto parte constitutiva 

para o advir do sujeito e da família, como manifestação daquilo que sobra e/ou falta, 

daquilo que é sentido, mas não pensado. Vê-se, portanto, a importância de remontar 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



54 
 

 

a discussão sobre o corpo e a pulsionalidade a partir da teoria de Freud (1915), para 

dialogar com outros autores, de modo a pensar sobre essa dimensão primordial de 

contato e de experiência com o outro. 

Importante ressaltar que a teorização freudiana ocorre em um contexto 

marcado por uma visão determinista em que leis mecanicistas preponderavam. 

Ainda que o corpo fosse visto através das leis do positivismo científico, Freud 

(1893-1895) reconhecia mecanismos psíquicos que nele atuavam, não deixando de 

partir de um corpo biológico e orgânico. O corpo histérico, com sua vivacidade e 

expressão, evidenciava a atuação de processos inconscientes, não sendo sujeitado 

somente às leis biológicas. É preciso enfatizar que essa concepção orgânica da 

corporeidade continuou presente ao longo da obra freudiana, mas em diálogo com 

os aspectos simbólicos e imaginários do corpo. 

O corpo na psicanálise se apresenta para além de sua organicidade, embora 

dela não prescinda, pautando-se na concepção de sexualidade. A descoberta da 

sexualidade infantil e a formulação acerca do autoerotismo põem acento na 

sexualidade primária ainda fragmentada e parcial; o corpo só alcança estatuto de 

eu-próprio a partir de uma integração narcísica. Nesse sentido, o texto “Três ensaios 

sobre a sexualidade” (Freud,1905) apresenta uma formulação-chave no que se 

refere à centralidade da dimensão corpórea, porquanto Freud defende que a 

sexualidade infantil e os movimentos pulsionais emergem a partir do corpo. 

O conceito de pulsão é primordial para a compreensão da centralidade da 

dimensão corpórea em psicanálise. A pulsão, definida como “um conceito 

fronteiriço entre o anímico e o somático, como representante psíquico dos estímulos 

que provêm do interior do corpo e alcançam a alma” (Freud, 1905, p.78), atua sobre 

o psiquismo de maneira inegável; demanda trabalho, ligação e representação. A 

partir de sua origem somática, a pulsão se apresenta por vias ideativas e afetivas 

(Freud, 1915), formas de energias psíquicas que precisam ser mediadas pela 

presença de um outro, a fim de que se desdobrem, a partir desse encontro, caminhos 

de simbolização. É preciso haver um trabalho para facilitar a passagem do que é 

vivido na ordem corporal para o psíquico, o que exige a metabolização das 

intensidades pulsionais. O funcionamento caótico e enérgico pulsional requer a 

presença de um outro que possa atuar como regulador de sua intensidade. 

Os cuidados corporais dedicados ao bebê, aqueles que se referem ao alimento 

do corpo biológico, visam, também, à satisfação pulsional. A economia pulsional 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



55 
 

 

está em vigor desde o início da vida, através dos cuidados do ambiente e da 

excitação das zonas erógenas. Correspondendo a uma fase precoce do 

desenvolvimento sexual, nesse primeiro tempo, em que a pulsionalidade é parcial e 

fragmentada, há uma descoberta das partes do corpo, as quais, no encontro com o 

ambiente, criam, pouco a pouco, uma imagem corporal. Na primeira teoria 

pulsional, Freud (1905) se refere ao jogo de forças entre as pulsões sexuais e as 

pulsões de autoconservação, como equivalente ao jogo de forças entre a satisfação 

da zona erógena oral e a satisfação pelo alimento advindo do seio. O prazer advindo 

do seio não se reduz ao alimento orgânico; a saciedade também ocorre pela 

satisfação das zonas erógenas, o que designa a noção de apoio. A noção de apoio 

indica que as pulsões se apoiam nas necessidades vitais, ocorrendo uma 

inseparabilidade inicial entre o prazer sexual e o pulsional, assim como entre o 

libidinal e o biológico. 

Interessante enfatizar que Freud (1905) destaca a importância da pele como 

zona erógena, uma vez que o autor desloca a ideia de órgãos genitais propriamente 

ditos para a ideia de zonas de prazer erógeno da superfície do corpo. O prazer 

erótico passa a ser esteio para a processual integração psíquica. Reafirma-se, nesse 

ponto, que a sexualidade infantil aflora a partir de um corpo erotizado, portador, 

desde o início, de uma singularidade e de uma dimensão econômica própria. É 

preciso um trabalho contínuo de representação e de metabolização das intensidades 

para que se alcance uma homeostase libidinal. Pode-se assinalar que a família, 

através de sua grupalidade psíquica e de sua economia libidinal, precisa administrar 

as cargas pulsionais circulantes e a coexcitação presente nos laços. A 

desorganização psicossomática em família aponta para uma sobrecarga da 

economia psíquica familiar. 

Sob a ótica da primeira teoria pulsional, pode-se inferir que, em família, 

quando não ocorre uma suficiente sustentação pulsional e objetiva, uma carga livre 

pulsional pode deflagrar movimentos contrários ao estabelecimento de laços 

banhados pelo registro simbólico. Mais à frente, em 1920, Freud reelabora o 

conceito de pulsão, enfatizando a dualidade pulsão de vida e pulsão de morte, sendo 

a pulsão de vida dirigida ao estabelecimento de laços e a de morte à redução das 

tensões. A pulsão exige trabalho e inscreve o sujeito no mundo representacional. 

Sobre a discussão, Winograd e Mendes (2009) afirmam que, “se considerar a fonte 

corporal da pulsão e a exigência de trabalho que ela representa, pode-se afirmar ser 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



56 
 

 

por meio de sua apreensão pelo psiquismo que a inscrição de traços 

simultaneamente psíquicos e corporais podem se dar” (2099, p. 217). 

Assim sendo, o corpo pulsional será delineado e inscrito no registro da 

representação, mantendo um movimento pulsional contínuo, inesgotável, sempre 

pressupondo um resto não elaborável. Winograd e Mendes (2009) afirmam, 

também, que o corpo considerado como fonte da pulsão se diferencia do corpo 

simbólico e imaginário, mas não se confunde e nem se encerra no corpo orgânico. 

Assim, entende-se que o corpo próprio é aquele que precisa ser subjetivado e do 

qual o sujeito precisa se apropriar. As autoras ainda ratificam que o corpo é matéria 

e sensação já que ele é percebido como objeto externo no mundo e construído 

psiquicamente como objeto interno. Essa discussão aponta para a construção dos 

conceitos de eu e de corporeidade e permite estabelecer um diálogo com a 

pulsionalidade presente no campo relacional. 

Pensar a pulsionalidade como motor de ligação e de desligamento e sua 

relação com o objeto conduz aos laços que são constituídos por Eros e por Tânatos. 

Como diz Brusset (2010), é preciso conceber a pulsão focalizando sua relação com 

o objeto – considera-se, aqui, a ideia de que toda exterioridade inclui o ambiente e 

a família. Para o autor, o que parece importante é considerar a força pulsional nos 

laços, sejam os de amor, sejam os de ódio. A noção mesma de laço é contemplada 

em suas múltiplas acepções, englobando as dimensões pulsional e relacional. 

Segundo Brusset (2010), a narrativa do paciente sempre diz respeito à 

experiência corporal, uma vez que a economia psíquica é mobilizada e se manifesta 

no encontro com o outro, causando alterações somáticas – o que também ocorre na 

clínica com família. O objeto é indispensável por figurar como mediador para que 

o trabalho pulsional ocorra. A relação com os objetos está na base do psiquismo e 

da corporeidade, tanto no sentido do corpo fantasmático e erótico, como no de corpo 

como expressão de si e fundamento do sentido de identidade. Recorrendo à 

problematização quanto às funções das zonas erógenas e suas relações com objetos 

parciais e totais, o autor ainda afirma que é a partir dessas relações que se 

constituem os protótipos das fantasias e o lugar do corpo como modelo tópico do 

psiquismo. 

Nesse momento é relevante retomar a teoria de Freud, particularmente o texto 

“Introdução ao narcisismo” (1914), que promove a discussão sobre a emergência 

da unidade corporal a partir das primeiras explorações autoeróticas. Tendo como 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



57 
 

 

ponto de interesse a constituição da unidade narcísica, o autor enfatiza o movimento 

entre o interno, representado pelo eu, e o externo, representado pelos objetos, e os 

movimentos libidinais. Através da imagem da gangorra, evidencia o movimento 

que ocorre para que se alcance a aquisição da integração narcísica: os investimentos 

libidinais são direcionados aos objetos externos e retomados novamente, no 

movimento lá e cá, eu e outro. Nessa gangorra, quanto mais a libido é investida no 

eu, mais se esvazia a libido voltada para os objetos. 

Ao longo do referido texto, Freud (1914) afirma ser inexorável a relação com 

o outro, pois o investimento em si e sobre o próprio corpo ocorre através do 

investimento narcísico do outro no sujeito. Este fluxo de investimentos também 

ocorre em família, mediante contínua recomposição de investimento narcísico e de 

economia pulsional, com notória repercussão nos laços. Este é o campo da 

alteridade e da singularidade, o que confere à dimensão corpórea um estatuto 

fundante e fundamental na relação do sujeito com o mundo – marca da origem 

intersubjetiva na constituição do psiquismo. O estudo sobre o narcisismo contribuiu 

para que a ideia de pulsão fosse reformulada e desse lugar à pulsão de vida e à 

pulsão de morte, e constituiu base para a reflexão sobre coexcitação e jogos 

pulsionais na família. 

A coexcitação mobiliza os afetos, interferindo nos canais verbais, atuando nos 

sistemas defensivos familiares e nas experiências singulares. Avron (2005) afirma 

ser preciso uma contenção das pulsões violentas contraditórias que repercutem no 

pensamento, nos afetos, e consequentemente nas relações grupais. Interessada nos 

rudimentos e na regulação das forças pulsionais elementares nos grupos, a autora 

distingue dois níveis de energia pulsional em atividade. O primeiro é o das 

representações-afeto da pulsão sexual, e o segundo é o de uma força pulsional que 

marca o ritmo da tensão-atenção entre os sujeitos. O jogo de forças no interior do 

grupo se apresenta através de sinais sutis, como, por exemplo, manifestações 

corporais e silêncios carregados de afetos, o que torna evidente o laço pulsional 

com o outro. 

Ainda segundo Avron (2005), as organizações defensivas mais sofisticadas 

se apoiam sobre a conflitualidade do funcionamento pulsional. Dessa forma, é 

possível dizer que no grupo familiar atuam pulsões sexuais e pulsão de interligação, 

que demandam satisfação dos sujeitos e deles exigem uma participação enérgica 

recíproca nos laços. Importante lembrar que a pulsão de interligação impõe ao 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



58 
 

 

psiquismo uma ligação do corporal ao psíquico, sendo organizadora dos laços 

interpsíquicos. É possível deduzir, então, que a atuação da pulsão de interligação 

entre os sujeitos ocorre através da sensorialidade, colocando em trabalho um 

processo psíquico plural, o de emocionalidade participativa. 

As postulações de O. Avron conduzem pensar que o processo dinâmico 

familiar tem, sob a perspectiva econômica, a função de assegurar os laços 

interpsíquicos por ações recíprocas, proporcionando novas ligações intersubjetivas. 

A autora relembra que a dinâmica econômica se realiza através da circulação do 

afeto e salienta a função de ligação interpsíquica como uma necessidade imperiosa 

humana. A pulsão de interligação faz experimentar as vias de interdependência, 

mas aponta para a ideia de reciprocidade-alteridade. Assim, é preciso haver uma 

suficiente atividade rítmica familiar de forma a estabelecer um equilíbrio entre as 

experiências de prazer e desprazer e o sentimento de segurança no laço estabelecido 

com o outro. 

A pulsão de interligação assegura o trabalho familiar de modulação das 

pulsionalidades entrecruzadas. É preciso partir da ideia “Tous différents. Tous en 

interdépendance” (Avron, 2005, p.67), de modo a pensar sobre o ritmo regulador 

das pulsões e a sua relação com o ambiente. Segundo Avron, um descompasso no 

trabalho da pulsão de interligação acarreta um atravessamento dos movimentos 

rumo à simbolização. Apresentam-se, neste contexto, zonas obscuras que podem 

favorecer ataques à face alteritária dos laços, à dimensão relacional, imprimindo no 

funcionamento familiar uma pulsionalidade não devidamente ligada. 

 
3.2. 
Co-corporeidade: a marca na dimensão relacional 

 
A dimensão relacional impressa no processo de subjetivação é destacada nos 

estudos sobre a intersubjetividade, mas também encontra suas raízes nos estudos 

sobre o intrapsíquico. Seguindo a ideia de não opor as dimensões intrapsíquicas e 

intersubjetivas, ressalta-se a simultaneidade dessas dimensões no que tange a 

discussão sobre a família e sobre a sensorialidade. Pensar na família significa 

ampliar um campo de diálogo e de reinvenções, o que foi realizado por Ruffiot 

(1981,1983) que desenvolveu o conceito de aparelho psíquico familiar, 

considerando-o como um espaço intermediário e mediador, com características de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



59 
 

 

um espaço transicional entre a realidade psíquica interna e a realidade externa 

compartilhada. Sendo um aparelho psíquico de um grupo primário, é o protótipo de 

psique pura, substrato somático anterior à ancoragem corporal. 

Essa importante conceituação é retomada neste estudo com a ressalva feita ao 

fato de que, para A. Ruffiot, o funcionamento do aparelho psíquico familiar se dá 

em um nível primitivo de indiscriminação, que persiste em cada sujeito. Nesta 

pesquisa, parte-se da leitura de que há, desde o início da vida do sujeito, uma 

potencialidade inata para o vir-a-ser e uma marca original do encontro entre 

corporeidades, o que se diferencia de uma vivência indiscriminada primitiva. Há 

uma forte relação entre o psiquismo familiar e a experiência da corporeidade, esta 

última, através da sensorialidade, presente na formação dos laços e nas formas de 

expressão do adoecimento familiar. 

Na presente investigação, o destaque é dado às famílias nas quais o laço se 

apresenta de um modo mais sensorial, o que aparece na clínica através das 

transferências marcadas pela comunicação sensorial ou, como também nomearam 

JP-Caillot e G.Decherf (1989), pela transferência-sensação. Entretanto, antes de se 

adentrar na discussão sobre a clínica propriamente dita, importa traçar o lugar da 

sensorialidade na dinâmica familiar. Para tanto, será utilizada a ideia de porosidade 

original do corpo, utilizada por Coelho Junior, (2010) como referência metafórica. 

O autor propõe a investigação do campo de intensidades sensíveis como o solo 

inicial das experiências vividas pelo sujeito. Apoiando-se na noção de 

intercorporeidade de Merleau-Ponty (1960), que se refere a um plano primordial de 

contato e de experiência com o outro na constituição do sujeito, Coelho Junior 

sugere um desdobramento de tal leitura, a noção de co-corporeidade. 

O interessante na conceituação do autor é o fato de ele partir de uma 

percepção clínica de que há uma importante interdependência dos funcionamentos 

psíquicos de pacientes e analistas durante o processo analítico, uma copresença, o 

que, neste estudo, estende-se à terapia familiar. Há ênfase nas formas de 

comunicação estimuladas por expressões não-verbais e pré-verbais, ainda que as 

verbais também estejam incluídas, operando por meio das experiências de contato 

entre os sujeitos. Afirma que as percepções e as sensações portam a possibilidade 

de atribuição de sentido/significados. Haveria uma estrutura sensorial enquadrante 

com potencial de produção de protosentidos. Nas palavras do autor: “Proponho a 

seguinte definição como referência inicial, ainda que incompleta: a corporeidade é 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



60 
 

 

um feixe sensorial energético de intensidades heterogêneas e aleatórias que possui 

a potência de produzir protosentidos” (Coelho Junior, 2010, p.53). 

Pensar sobre a co-corporeidade é entrar em um campo específico de 

experiências sensoriais, afetivas e significantes em família, ainda que sejam 

protossimbólicas. Para o autor, o corpo também ocupa um lugar múltiplo na 

psicanálise e na cultura, sendo visto como portador de uma identidade própria e 

como um lugar de discursos e práticas. Nesse sentido, propõe a noção de co- 

corporeidade como uma alternativa ao dualismo mente-corpo, pois integra as visões 

clássicas intrapsíquicas com a dimensão relacional, oferecendo a ideia de que a 

corporeidade é, ao mesmo tempo, interna e externa, pois possui a marca 

incontestável das pulsões e da abertura permanente para o mundo e para a relação 

com o outro. “A corporeidade é presença imediata no mundo e por isso garante 

potencialidade produtora de sentidos” (Coelho Junior, 2010, p. 54). 

Seguindo a concepção de enraizamento da psique no corpo, a discussão 

proposta por Coelho Junior retoma o lugar da corporeidade em Freud, com ênfase 

na relação entre corporeidade e o eu. O ponto de destaque é o fato de Freud (1923) 

ter marcado o nascimento do eu a partir da diferenciação em relação ao id, como 

uma protosseparação das pulsões e da dimensão somática. Esta construção de Freud 

foi desenvolvida pelas abordagens psicanalíticas posteriores, que analisaram as 

experiências arcaicas de separação ambiente-bebê, nas quais atuam os processos 

primários de identificação. Coelho Junior (2010) sugere que a partir dessas 

experiências arcaicas nasceriam as “marcas no corpo”, elementos constitutivos que 

diferem de imagens e de representações. Operando como marcas e cicatrizes no 

corpo, esses elementos constituem uma base para o que denomina “memórias 

corporais”. Esses seriam os rastros trabalhados em análise. É preciso, no entanto, 

enfatizar que a separação do id e do ambiente não é definitiva, visto que não é 

possível conceber o eu singular nem o eu familiar totalmente autônomos, 

prescindindo da pulsionalidade, dos traços identificatórios e da relação com o outro. 

Neste estudo, faz-se uma leitura em concordância com a nomeação de co- 

corporeidade e com a proposta de “marcas no corpo”, expandindo esses conceitos 

para a dinâmica familiar e incluindo a ideia de cossensorialidade. Considera-se que 

os laços familiares primários são marcados pela cossensorialidade, sendo a família 

também forjada por marcas que carecem de representação e de sentido. As 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



61 
 

 

memórias corpóreas dos membros da família impactam os laços e constituem parte 

importante da biografia familiar, sendo elementos constitutivos dos psiquismos. 

Esta discussão também reporta ao que está para além da díade percepção- 

representação e traz à luz as ideias de S. Ferenczi quanto à dimensão corpórea e ao 

trauma. Ao redimensionar a questão dos processos primitivos, Ferenczi (1926) 

oferece uma contribuição original à psicanálise, sobretudo pela ênfase dada à 

dimensão relacional da constituição subjetiva e aos processos psíquicos que são 

anteriores ao recalque. Ao construir a sua teoria do trauma, o autor se mantém fiel 

à noção de pulsionalidade de Freud e sua relação com a representação, afirmando 

que o traumático é da ordem do irrepresentável, funcionando como marcas através 

das quais o sujeito viverá o momento presente. Ou seja, o passado é presente, ainda 

que sob a forma de não pensamento, não representação, o que incluiria a 

transmissão transgeracional e sua atuação nas gerações subsequentes. 

Em seu primoroso texto “Confusão de línguas entre adultos e crianças” 

(1933), o autor qualifica a falha ambiental como aquela que traumatiza. O trauma 

se efetiva pela confusão entre a linguagem da paixão dos adultos e a da ternura das 

crianças, o que lhe confere uma externalidade na origem. O encontro entre a criança 

e a família pode, muitas vezes, apresentar-se como desencontro e ativar os mais 

primitivos arranjos psíquicos. Portanto, é através da relação com o mundo, mediado 

pelo outro, aqui com ênfase na família, que ocorre a constituição do eu e do objeto, 

por meio do mecanismo de introjeção. 

A inscrição psíquica do evento traumático ocorre a partir da validação 

familiar da experiência infantil, que atribui, assim, sentido de realidade. O 

traumatismo não constitutivo, ou seja, o patógeno, ocorre quando esta operação não 

ocorre, impondo-se uma confusão de línguas. O desmentido, que se efetua pela 

invalidação da experiência, leva a criança a se organizar psiquicamente através dos 

sentidos externos, conferidos pelo outro. Dá-se uma auto clivagem narcísica, 

nomeada também de autotomia, que implica em fragmentação e despedaçamento 

psíquico. A autotomia é um processo de abandonar partes próprias como forma de 

sobreviver, ou seja, o trauma seria um sobressalto psíquico, uma reação às 

excitações que modificam o eu. O que ocorre é uma interrupção do movimento 

libidinal esperado de introjeção daquilo experimentado como algo a ser incluído e 

metabolizado pelo psiquismo, precarizando o processo representacional, 

associativo e as funções de síntese, dando lugar à incorporação. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



62 
 

 

Através da perspectiva ferencziana, retoma-se a questão da dimensão 

corpórea, visto que o traumático é vivido como uma experiência que carece de 

representação marcada no corpo. A dimensão corpórea aporta uma expressão 

pulsional que se efetiva em ato, em uma reprodução contínua da agonia sentida e 

incompreendida. Encontra-se, aqui, o campo das marcas psíquicas e corpóreas sem 

memórias, que também se expressam na família sob a forma de conteúdos não 

elaborados. A falta de representação acarreta uma obstrução no encadeamento 

temporal e impacta os laços primários familiares, sendo o traumático expresso 

através da cossensorialidade. Como se observa na clínica com famílias, nesses 

casos, é preciso escutar o agir da dor, não confundindo não representatividade com 

não existência. 

Portanto, o trauma é marca daquilo que não pôde ser inscrito no sistema de 

signos, o que aponta para uma não inscrição das impressões; as excitações 

corpóreas ficam soltas. As marcas ficam no corpo, na memória do corpo. O excesso 

das coexcitações corporais na família pode ser pensado a partir do que Ferenczi 

(1934) assinalou como sendo uma dor inalcançável pela consciência, e que difere 

daquela do desprazer. Considera-se que a dor compartilhada e presentificada em 

família é maior do que a própria lembrança da dor, funcionando como uma espécie 

de morte sem presença. Muitas famílias apresentam o medo de reviver algo sentido, 

mas não sabido, ou temem alguma aproximação psíquica com os antepassados 

como forma de manter os fantasmas distantes. Porém, os fantasmas não cessam de 

assombrar, uma vez que o tempo congelado faz imperar um presente absoluto, 

porém indefinido, tempo que difere do histórico, através do qual se alcança maior 

clareza acerca dos limites entre o antes e o depois. Quando impera o tempo do 

traumático, impera a comunicação de experiências cossensoriais, o que confronta 

os membros da família tanto com seus estranhos interiores, quanto com o familiar- 

estranho, levando-os a experimentar um excesso pulsional grupal. 

 
3.3. 

Um breve diálogo com a neurociência: corpo, memória e subjetividade 

 
 

Pensar nas memórias em família é considerar um processo de transmissão 

psíquica em constante modificação, por se tratar de redes de significações. O que 

escapa da representação simbólica aparece nos laços a partir de uma comunicação 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



63 
 

 

sensorial, uma dimensão anterior ao recalque, como já mencionado. Os aspectos 

não verbais do psiquismo e a memória têm sido pontos tratados pela neurociência 

em articulação com a teorização psicanalítica. Como afirma Sollero-de-Campos 

(2009), a aproximação entre a psicanálise e a biologia precisa ser vista não como 

reducionismo subjetivo, mas como um auxílio para a reflexão sobre a prática 

clínica, enfatizando o olhar para o campo das relações objetais. 

Ferenczi (1912) foi um dos pioneiros a defender que a clínica psicanalítica 

incluísse aspectos relativos às memórias pré-verbais resistentes à representação, 

fazendo uma distinção em relação às conversões histéricas. É importante ressaltar 

a diferença entre comportamentos e gestos não verbais simbólicos e elementos não 

representados que carregam angústia e carecem de representação. Também é 

preciso diferenciar os resíduos que não foram recobertos pelo registro simbólico 

daquilo que faz parte das memórias arcaicas pré-verbais, sujeitas à simbolização. 

Isso posto, lançar mão da reflexão neurocientífica quanto à memória é aportar uma 

complexidade que envolve a presença do ambiente e dos laços primários familiares. 

Os neurocientistas destacam vários tipos de memória que se subdividem em 

duas categorias maiores: a memória implícita e a explícita. A primeira é regida pela 

experiência consciente de recordar algo e abrange memórias inatas, intrauterinas, 

até padrões aprendidos, sendo, por excelência, de natureza inconsciente. Já a 

segunda se refere às informações acessíveis à consciência, podendo ser evocadas e 

expressas verbalmente, são as memórias simbolizáveis, as quais se subdividem em 

semânticas, referentes ao vivido pelo sujeito e pertencentes à sua biografia pessoal, 

e autobiográficas, relacionadas ao sentimento de familiaridade quanto a algo vivido. 

Esse tipo de memória está vinculado a um substrato neural próprio, ou seja, há um 

ponto de convergência entre as vias corticais e a região frontal e suas interconexões, 

chegando à área orbitofrontal. 

É interessante perceber como as memórias familiares são regidas por aquilo 

que advém do encontro entre a memória semântica e a autobiográfica, 

estabelecendo pontos de contato entre aquilo que está acessível e integrado e aquilo 

que é herdado das gerações anteriores e passam a figurar como algo sentido e não 

vivido, muitas vezes representado pelas histórias que circundam a fantasmática 

familiar. Quando uma memória é ativada automaticamente, outros sistemas são 

ativados; portanto, recordar envolve áreas dos sentidos (visão, olfato, paladar, tato 

e audição), como também fatos e contextos emocionais. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



64 
 

 

As áreas cerebrais em interação funcionam de forma sofisticada. As 

memórias explícitas são formadas no hipocampo, as implícitas se formam nos 

gânglios basais, e as mais precoces são registradas no sistema límbico, mais 

especificamente, na amígdala. Nas memórias implícitas se revivem as emoções, o 

que, para a psicanálise, seria o equivalente ao que não pôde ser representado, mas 

que deixou traços no inconsciente originário. Esse seria um núcleo inconsciente 

diferenciado do recalcado, não resultante do jogo de forças dinâmicas, mas sim das 

experiências pré-simbólicas que escapam da expressão verbal. 

Antônio Damásio, um importante neurocientista português que buscou 

compreender as experiências precoces humanas, destaca o corpo e os sinais 

corporais relativos às emoções como referência básica para a concepção do que 

seria a mente. (Damásio, 1996, 2000). Para o autor, as emoções e os sentimentos 

experimentados funcionariam como marcador-somático, apto a servir de alarme ou 

de incentivo, a depender dos cenários aos quais as sensações estão associadas. 

Ainda segundo Damásio (2000), o self é complexo, dotado de uma linguagem 

e exclusivo do cérebro humano. O self biográfico seria uma tradução verbal 

incoercível, representando a “própria natureza do humano” (Damásio, 2000, p.239). 

A aproximação entre as ideias do autor e a teoria psicanalítica é marcante, inclusive, 

quando o autor diz que a implementação do self neural ou protosself é realizada 

pelos sinais do corpo. A participação do ambiente é inelutável para a constituição 

do self e a emoção é o resultado de como o corpo é afetado e reage ao ambiente, ou 

seja, o corpo é a referência capital para a compreensão dos sentimentos e da 

experiência de si. Para A. Damásio, a mente seria o resultado do funcionamento 

sintonizado de várias áreas cerebrais, circuitos bioquímicos e neurais que ligam o 

cérebro e o corpo. Nesse sentido, a mente é uma totalidade integrada, tanto em 

estrutura quanto em funcionalidade, em constante relação com o ambiente. 

Tal concepção vai ao encontro da proposta deste estudo, que entende não ser 

possível se pensar no organismo, no sujeito, sem considerar a sua relação com o 

ambiente e seus laços, nem apreender a complexidade do sujeito sem considerar a 

sua pré-história e a sua biografia, sendo a família parte indispensável do ambiente 

nessa trama. É através da relação dinâmica entre as experiências do sujeito e aquilo 

que lhe é apresentado pelo ambiente que o organismo experimenta o que Damásio 

(2000) chama de constrangimentos biológicos. Isto envolve o circuito neural mais 

antigo do cérebro, tronco cerebral e sistema límbico, responsável pela manutenção 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



65 
 

 

da vida e pela regulação biológica, conferindo certo grau de plasticidade cerebral 

ao sujeito. 

Através de pesquisas sobre bebês, Stern (1999) afirmou que é preciso 

considerar como aspectos mais importantes, do ponto de vista psicodinâmico, 

aqueles que se expressam através de processos não simbólicos, o que conduz ao 

questionamento sobre a pré-história do sujeito marcada pela transmissão psíquica e 

seus desdobramentos. Ressalta-se, então, a leitura de que os bebês humanos nascem 

com capacidades inatas para a interação social. A história estabelecida através da 

relação do bebê com o ambiente familiar produz estratégias adaptativas singulares 

que formam um tipo de conhecimento implícito e memórias que se tornam pilares 

da vida emocional e subjetiva. 

Retomando a discussão sobre o protosself, é interessante perceber que ele é 

estruturalmente não consciente, ele é inconsciente, constituído por um conjunto de 

padrões neurais estáveis que trabalha no constante mapeamento dos estados 

afetivos do corpo. As mudanças no protosself ocorrem através desse mapeamento 

cerebral da relação entre o organismo e o ambiente. Damásio (2000) diz que o 

sentido de self emerge no ato de conhecer, o que significa que haveria um 

sentimento de self implicado em cada um dos estados mentais, e que a consciência 

surge primeiramente como sentimento e depois como racionalidade, em 

decorrência do encontro do corpo com o ambiente. 

É dessa forma que, para o neurocientista, o inconsciente psicanalítico estaria 

referido à memória autobiográfica, o registro organizado dos principais aspectos de 

uma biografia, e à intersubjetividade. Tornar-se autobiográfico é alcançar uma 

dimensão temporal que inclui passado, presente e futuro, fazendo surgir funções 

mais sofisticadas, como a linguagem e a criatividade. É também a partir da memória 

autobiográfica que se constitui a consciência moral, a noção de relações sociais, os 

sentimentos mais abstratos, como o amor e, também, o altruísmo. Esse é o cenário 

onde figuram o self e o não self, e o estabelecimento de laços, também 

inconscientes. 

Cada estado corpóreo está relacionado a um sentimento representado nos 

centros somatossensoriais, a partir de uma combinação original de atividades 

neuronais. Cada sujeito possui um mapa pessoal de sentimentos, o que permite dizer 

que, ao experimentar um sentimento, um conjunto de neurônios do córtex 

somatossensorial é ativado e ocorrem modificações corporais. As memórias 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



66 
 

 

registradas no corpo de experiências familiares passadas partem desse mecanismo, 

e, deste modo, o sujeito evoca histórias familiares ao expressar corporalmente uma 

experiência primitiva. As estruturas que sustentam o protosself e a construção do 

self são muito antigas em termos evolutivos e advêm de uma herança dos ancestrais, 

como afirma A. Damásio. 

Pode-se afirmar, assim, que, quanto mais o self reconhece suas emoções, mais 

ele se torna apto para uma melhor adaptação ao mundo interno e externo. No 

entanto, o que ocorre quando esse acesso é interditado pelo negativo advindo da 

transmissão transgeracional? Entende-se, nesta hipótese, que o mapeamento 

cerebral não conduz a um sentido genuíno de self, e que a comunicação acontece, 

principalmente, através da cossensorialidade, o que será aprofundado no próximo 

capítulo. 

Parafraseando Winnicott (1988), quanto a não existir essa coisa chamada 

bebê, Cyrulnik (2012) afirma que o cérebro humano é totalmente social, não 

existindo jamais sozinho, mas sempre em ressonância com os outros. A partir de 

seus estudos sobre a plasticidade neuronal, sobre a resiliência e sobre a empatia, o 

autor afirma que o humano é neuronalmente constituído para entrar em empatia e 

que a resiliência sensorial fala de um encontro do cérebro humano com a família e 

com a cultura. Ao dizer que a vontade de viver emerge da marca da relação com o 

outro, ele afirma que as funções psíquicas dependem de um grau de interconexão 

subjetiva. O sistema límbico, em especial a amígdala, continua a fabricar neurônios 

ao longo de toda a existência do sujeito, mas é preciso que este não esteja em 

situação de isolamento sensorial, sob o risco de acarretar um atrofiamento do 

sistema fronto-límbico. 

O cérebro adquire uma sensibilidade particular que lhe permite perceber sons 

e imagens muito arcaicas, um tipo de resiliência psicoafetiva (Cyrulnik, 2012). 

Através desta resiliência o bebê humano se torna atento aos sinais emitidos pelo 

corpo do outro. O autor envereda pelo campo das interações precoces e afirma que 

os traumatismos vividos nesta etapa do desenvolvimento repercutem ao longo da 

vida do sujeito. Ao destacar a negligência afetiva como mais danosa do que a 

agressão explícita, o autor põe em pauta o traumatismo da vida quotidiana, cuja 

expressão é vista no deserto afetivo. Na medida em que as palavras e os gestos têm 

o efeito de ressonância, as representações mentais são capazes de modificar a 

fisiologia do corpo. Esta descoberta neurocientífica demonstra que os efeitos do 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



67 
 

 

trabalho psicanalítico se evidenciam não apenas na vida psíquica como 

fisiologicamente, no cérebro. 

Cyrulnik se vale dos trabalhos de Stern (1999) sobre a transmodalidade, que 

atesta a plasticidade dos neurônios e, também, dos circuitos e das zonas corticais. 

Segundo Stern (1989), quando o fim da gravidez e os primeiros meses de vida são 

marcados por um estresse materno, ou pior, por um prejuízo afetivo-sensorial, 

ocorre um insucesso no estabelecimento da resiliência e impacto nos laços 

familiares. Neste campo intersubjetivo, reconhece-se a necessidade do cérebro 

humano de um outro com suficiente disponibilidade, sem os prejuízos que a 

excessiva transmissão transgeracional acarreta à aquisição de potencialidades 

cerebrais. 

Em uma articulação entre a teoria psicanalítica e a teoria cognitiva acerca do 

registro sensorial, Golse (2006, 2011) propõe a ideia de uma sensorialidade 

transmodal, capaz de transferir informações sensoriais recebidas aos canais 

sensoriais. A hipótese do autor é que, desde o início da vida, as percepções do bebê 

funcionariam segundo um processo transmodal, ainda que caótico. Partindo de uma 

intersubjetividade primária, seria preciso um ambiente empático capaz de sustentar 

um estar-junto. Para que o bebê não seja engolfado pelas inúmeras estimulações 

sensoriais, ele utilizaria um mecanismo nomeado por Meltzer (1980) de 

desmantelamento sensorial. Somente em um tempo seguinte, o bebê estaria 

capacitado para recomodalizar (re-comodaliser) os diferentes fluxos sensoriais, 

graças à sua própria capacidade de fragmentar os fluxos em ritmos compatíveis, e 

ao ambiente ao sustentar esse processo em coritmicidade. 

Essa ideia se alinha com a proposta deste estudo por indicar uma coprodução 

humana e pela ênfase dada às interações primárias na constituição humana e seu 

aparato neurológico. O lobo temporal superior, área do cérebro responsável pelo 

reconhecimento do outro, efetua a leitura sensorial. A comodalização é agente 

central para o acesso à intersubjetividade. Em suma, é através das interações 

humanas que o sujeito organiza os fluxos perceptivos e sensoriais, o que repercute 

no psiquismo e na capacitação do equipamento cerebral. As clivagens sensoriais e 

o desmantelamento sensorial seriam, de acordo com Golse (2011), mecanismos 

secundários que permitem a passagem de uma polissensorialidade assincrônica 

(asynchrone) e primitiva para uma polissensorialidade sincrônica e mais 

sofisticada. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



68 
 

 

 

 

3.4. 
O tecido familiar formado pela cossensorialidade 

 
Na discussão sobre os aspectos concernentes à metapsicologia freudiana e 

suas interlocuções, e sobre a visão da neurociência quanto à trama neuronal e à 

memória, enfatiza-se a importância do ambiente na constituição psíquica. Sob a 

ótica intersubjetiva, os laços primários, banhados pela cossensorialidade, criam um 

tecido no interior da família, encontrado pela criança que chega ao mundo, e que 

passa a nele participar e interferir. A comunicação cossensorial na clínica com 

famílias encontra amparo nas contribuições de Anzieu (1991), Bion (1962), Haag 

(1974/1988, 2009), Winnicott (1971), notadamente quanto ao caráter relacional e 

ambiental do processo de subjetivação desde os primórdios. 

Com a ênfase nas experiências sensoriais primárias anteriores à 

representação, retoma-se o postulado freudiano “o eu é antes de tudo um eu 

corporal” (1923, p.40), base das formulações sobre o papel da intersubjetividade na 

constituição psíquica. O bebê humano é concebido como aquele que, já na vida 

intrauterina, possui potencialidades, traços sensoriais mnemônicos da relação entre 

corpos e, no contato com a tonalidade da voz, é envolvido em uma ritmicidade 

ligada aos movimentos advindos do mundo exterior. Essa leitura encontra respaldo 

na teorização sobre a intersubjetividade, indo além do aparato metapsicológico 

freudiano clássico. 

Tendo o sujeito humano suas origens exteriores e anteriores a ele próprio, por 

advir de uma trama que o antecede, a corporeidade se apresenta como seu primeiro 

porta-voz, precisando ser investido para que os referenciais de espaço e de tempo 

sejam alcançados. Importante lembrar a proposição de Kaës (1976) quanto ao 

sujeito vir ao mundo pelo corpo e pelo grupo, sendo o mundo corpo e grupo, como 

maneira de entender que, através das experiências psíquicas arcaicas, formam-se os 

primeiros laços entre soma e psique, como também os laços primários em família. 

O bebê precisa ser falado antes mesmo de falar, por não ter ainda alcançado a 

comunicação através das palavras. 

É preciso haver uma presença efetiva, previsível e contínua para que o corpo 

desponte como soma, o que inclui todos os aspectos percebidos pelos sentidos. 

Interessante pensar, como visto anteriormente, que a memória sensorial, marcada 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



69 
 

 

no sistema límbico, inclui aspectos que, em família, podem ser continuamente 

acessados: os cheiros, os gostos, entre outros, mas não só aqueles vividos na 

infância, como também aqueles anteriores ao nascimento do sujeito e que foram 

transmitidos através das gerações, estando impressos no psiquismo familiar. 

A produção de sentidos é uma conquista que vem a posteriori, ocorre pela 

possibilidade de pensar sobre as sensações e sobre as percepções e construir 

referenciais simbólicos, como afirma Geneviève Haag (1974, 1988). A autora 

afirma que o nascimento psíquico é tributário do sensorial, e que as experiências 

sensoriais são fundamento do afeto e do pensamento. Partindo da concepção de que 

uma “substância psíquica” (1974, 1988) advém de uma série de experiências do 

bebê com o seu próprio corpo, ressalta a importância das sensações corporais e do 

movimento rítmico ao processo de subjetivação. 

Entusiasta do método Esther Bick de observações de bebê e interessada nos 

primórdios do psiquismo, G. Haag conclui em suas pesquisas que a simbiose não 

implica em uma mera fusão em que se é engolfado, mas em um processo sofisticado 

e indispensável para a construção do eu corporal e do self. A ideia de não tratar de 

uma mera fusão é fundamental para o estudo concernente ao psiquismo familiar, 

formado por uma grupalidade psíquica que não exclui as singularidades, ainda que, 

por vezes, desponte uma vivência de unidade, uma espécie de colagem que trabalha 

defensivamente. 

Em diálogo com a ideia de nascimento psíquico de Anzieu, Haag (1983) 

nomeia de “gestação psíquica” a necessidade de interiorizar a experiência de não 

separação para que seja viável vivê-la. Essa ideia é aqui utilizada e expandida no 

sentido de que é preciso que o sujeito internalize suficientemente a função 

continente familiar a fim de alcançar satisfatória singularização. Retomando as 

palavras de Haag: 

 
On parle beaucoup, à propos de la formation du Soi, d’une sorte de gestation 

psychique post-natale dans une enveloppe commune, dans une “peau commune” 

(Mahler, 1980, Tustin 1981, Bick, 1968), qui va progressivement se diviser, sans 

doute jamais complètement. Cela donne une sorte de modèle cellulaire, mais peut- 

être que les phénomènes observés auraient alors une certaine analogie avec la 

préparation de cette division cellulaire qui constitue la phase nucléaire: appariement 

des chromosomes et leur duplication avant leur redistribution en deux cellules filles 

(Haag, 1983, p.11). 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



70 
 

 

O tempo primitivo é aquele no qual ainda não há suficiente separação entre 

as peles psíquicas, tempo anterior àquele do despontar da consciência de separação, 

ainda que haja, desde os primórdios, um ser singular já presente. Assim, a hipótese 

de uma estrutura rítmica do primeiro continente (Haag, 1986) lança luz ao que a 

autora nomeia como dobra ou volteio, revelando a importância dos movimentos de 

vai e vem e da interpenetração de olhares mãe-bebê como garantidores psíquicos. 

A troca de olhares entre a dupla permite a introjeção de uma primeira pele psíquica, 

um primeiro momento de integração, e ela vem acompanhada com o suporte 

corporal da parte posterior entre costas-nuca-pescoço, sustentações vertebrais que 

integram, também, o envelope verbal. Tudo isso constitui o primeiro esboço de 

envelope que já contém um mínimo de espaço entre as duas peles, da mãe e do 

bebê. 

Por se tratar de um tempo primitivo, em que não existe suficiente 

discriminação entre dentro e fora para o bebê, essas dobras não são percebidas como 

vindas do exterior. A ideia de dobra é importante na medida em que a relação inicial 

de contato ocorre entre superfícies, de onde se espera uma adesividade que será 

vivenciada pelo bebê como suporte, mantendo-o colado. Como forma arcaica de 

vida psíquica, o movimento rítmico pendular de balanço do corpo também busca 

produzir um prazer através do deslizamento entre as superfícies corporais. As 

sensações corporais são ativadas nesse contato, o que assegura ao bebê a 

possibilidade de se agarrar à superfície, caso contrário, as angústias impensáveis, 

como propostas por Winnicott (1967), são ativadas frente ao medo de cair para 

sempre e de não ser capaz de conter os conteúdos psíquicos. Como esse é o campo 

do arcaico, trata-se, aqui, de um medo de aniquilamento existencial. A ritmicidade 

será um dos temas abordados no capítulo referente à clínica, pois sua modulação é 

importante recurso diante de famílias nas quais a vivência de adesividade surge 

como defesa face ao terror vivido nos laços. 

A partir da noção de personalização, proposta por W. Winnicott, Haag (1997) 

afirma que o contínuo processo de construção simbólica primária advém das 

vivências corporais. A autora enfatiza que a introjeção da continência é anterior à 

introjeção de objeto, sendo a conquista da função simbólica do eu psíquico 

dependente da capacidade do eu corporal de conter os conteúdos. Para que a 

comunicação tenha caráter empático (Haag, 2009), com a introjeção da vivência de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



71 
 

 

contenção psíquica, é necessário, primeiramente, que haja contato da pele com 

outra pele, da pele com a própria pele em dobra, troca de olhares e suporte postural. 

A primeira introjeção é a da continência, assim, o grupo-família deve 

funcionar como continente que promove ao sujeito a internalização do primeiro 

apoio psíquico. A aquisição do sentimento de existência e de pertencimento passam 

a figurar a partir das experiências de continuidade e de descontinuidade precoces 

experimentadas nos laços familiares. As descontinuidades sucessivas podem 

expressar a atuação massiva da transmissão transgeracional e deflagrar falhas na 

função continente familiar. Frente a estas falhas, observa-se, frequentemente, a 

ativação da comunicação cossensorial na família. 

A obra de W. Winnicott se torna capital para pensar sobre as experiências de 

continuidade e descontinuidade precoces no ambiente. A sua concepção vitalista do 

humano enfatiza a noção de paradoxo como marca do vir-a-ser do sujeito, ou seja, 

desde a origem há a relação com a exterioridade, o ambiente. O autor considera a 

ideia de homem encarnado, psicossomático, e não apenas de um psiquismo e suas 

relações mentais. A ênfase é dada às relações inaugurais do bebê humano pela via 

do afeto, do cuidado, através do gesto e da forma pela qual as experiências 

corpóreas são marcadas pelos primeiros encontros e desencontros. A isso é 

importante acrescentar que o bebê, inicialmente, vive um estado de não integração, 

o que demanda uma sustentação ambiental familiar para que alcance um eu 

organizado e a proteção de seu verdadeiro self. Quanto a isso, Winnicott (1960) 

afirma: “com o cuidado que o bebê recebe do ambiente é capaz de ter uma 

existência pessoal, e assim começa a construir o que pode ser chamado de 

continuidade de ser” (p.53). 

A existência psicossomática desponta, então, através da inserção da psique 

no soma, por intermédio da elaboração imaginativa das funções corporais. É preciso 

haver um encontro entre o bebê e o ambiente familiar banhado por presença 

humana, o que leva à tendência à integração, fruto do processo de amadurecimento. 

Todo bebê possui uma tendência inata a construir o si mesmo sobre a base do 

funcionamento corpóreo, sendo a realidade psíquica constituída através da 

elaboração das funções corporais pela constante cointeração bebê e ambiente. 

Desde o útero, sob a égide inicial da não integração, a vitalidade se apresenta como 

motilidade pelos gestos espontâneos do bebê. Nesse sentido, é importante a 

discussão acerca das potencialidades inatas e da hereditariedade propostas por 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



72 
 

 

Winnicott (1979), já que, no capítulo seguinte, dar-se-á destaque aos efeitos 

deletérios da transmissão entre gerações e sua repercussão nos laços familiares e no 

sujeito. Elucidando a discussão: 

 
No caso de qualquer indivíduo no início do processo de desenvolvimento emocional, 

há três coisas: em um extremo, há a hereditariedade; no outro extremo há o ambiente 

que apoia ou falha e traumatiza; e, no meio, há o indivíduo vivendo, defendendo-se 

e crescendo. Hereditariedade é, na maior parte, a tendência inerente do indivíduo a 

crescer, a se integrar, a se relacionar com objetos e amadurecer (Winnicott, 1965, p. 

126). 

 

Enfatiza-se, neste estudo, uma visão de sujeito potencialmente mutante e 

relacional e se confere ao ambiente familiar papel edificante na constituição 

subjetiva. Conforme a formulação de W. Winnicott, é esperado que o ambiente se 

apresente de forma real, como objeto total, e se ofereça ao bebê como objeto 

subjetivamente concebido por ele. Convém afirmar que o ambiente, representado 

pela família e seus laços, precisa se apresentar vivaz nas suas qualidades humana e 

empática, ainda que o seja, no primeiro momento, apenas para ser criado no 

psiquismo do bebê. O mecanismo de ilusão é preponderante nesta etapa e também 

atua no psiquismo familiar. 

É a partir da ilusão inicial oferecida ao bebê pelo ambiente familiar que o 

alojamento da psique no corpo é realizado, através do manuseio, handling, e do 

segurar, holding. Nesse manusear-segurar, os contornos dados pelo limite da pele 

favorecem as experiências sensoriais moduladoras dos estados de excitação vividos 

pelo bebê. Os próprios órgãos sensoriais funcionam como meios de comunicação 

primitivos, fornecendo substratos que se transformam em vivências. Estas, pouco a 

pouco, são transformadas em elementos psíquicos, protopensamentos, tal como 

proposto por Bion (1963). 

Em família, pode-se compartilhar memórias ou impressões que advêm dos 

órgãos do sentido, como o cheiro de comida caseira, o perfume de um ente querido 

já falecido, entre outros. Entretanto, muitas vezes, a capacidade de transformação 

psíquica familiar de vivências potencialmente traumáticas pode não funcionar 

satisfatoriamente, o que repercute em uma sobrecarga dos próprios órgãos do 

sentido, de modo a favorecer adoecimentos, em especial, os psicossomáticos. Esse 

é o campo das descontinuidades e da fragilização do holding familiar. Isso porque 

a qualidade mais precoce que desponta através da experiência do holding é, segundo 

Winnicott (1958), a de continuidade de ser, o que se desdobra na aquisição da 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



73 
 

 

relação tempo-espaço, fundamental no processo de maturação humana e dos laços 

familiares. Ainda que a ação do tempo seja fonte de alterações constantes no mundo 

e nas subjetividades, é preciso experienciar algum nível de permanência em si 

mesmo e em família. 

Afirma-se que a experiência de continuidade é tributária da relação entre 

intrapsíquico e intersubjetivo, e sustenta o advir do tempo. A sensação de tempo 

paralisado é marca da fratura no vir-a-ser na família, em que os sujeitos 

permanecem atados uns aos outros e onde impera a experiência cossensorial. A 

continuidade temporal é primordial para a família, sendo preciso ter espaço 

suficiente para que os sujeitos alcancem êxito no processo de singularização e 

mantenham a atividade de interfantasmatização. Trata-se de fazer parte de um todo 

inexorável. 

É fundamental que o singular conviva com a garantia de pertencimento e de 

filiação, e que o processo de maturação, que engloba a internalização do holding e 

sua ação permanente no tempo, seja fonte de plasticidade e recriação na família e 

no sujeito. Neste ponto, é preciso retomar a discussão acerca da vivência de ilusão 

e sua forte atuação nos primórdios da vida, momento em que se vive uma 

alternância entre estados integrados e não integrados. Isso porque o tempo primitivo 

é o do mundo subjetivo, onde os objetos são subjetivamente criados. 

A importância da ilusão é ressaltada, pois é preciso vivê-la plenamente para 

ser possível assimilar frustrações e elaborar os lutos inerentes à existência. Essa 

atividade imaginativa permanece por toda a existência do sujeito, possibilitando 

que a aceitação do mundo externo não se torne equivalente à aniquilação de si. No 

início da vida, os laços primários são tecidos, e ocorre, paulatinamente, a passagem 

da dependência absoluta para a relativa, o que proporciona ao sujeito a conquista 

das noções de tempo e de espaço, e a ativação dos processos intelectuais. 

Acolher o gesto espontâneo na família é fundamental. A criatividade primária 

está relacionada às experiências de encontrar e de criar, mediadas pela 

cossensorialidade. A contínua repetição dessa operação relacional constitui, 

paulatinamente, a confiança de encontrar no mundo aquilo que se busca. A família 

apresenta os objetos, e o bebê concebe o objeto que já está lá para ser concebido. 

Nomeada “realização” por Winnicott (1971), essa operação está intimamente ligada 

à apreensão do sentimento de realidade de si e é concomitante à aquisição de um 

contato mais efetivo com a realidade externa. O encontro suficientemente previsível 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



74 
 

 

e contínuo oferecido pelo ambiente familiar favorece a aquisição do sentimento de 

pertencimento e amplia a tolerância frente às inevitáveis falhas ambientais e às 

angústias primitivas. 

Desse processo desponta um tipo de saber que não é mental e que advém das 

sensações corpóreas. O paulatino processo de subjetivação ocorre a partir da 

delimitação entre o continente e o conteúdo, através da cossensorialidade vivida 

nos laços, e das vivências pré-linguísticas, pré-representacionais. O sujeito acessa 

o saber sobre a história familiar da qual pertence por meio das narrativas, de fatos 

vividos e da comunicação cossensorial. É possível conhecer sobre os ancestrais e 

sobre a mitologia familiar através da circulação fantasmática, quando ela está 

acessível, e, dessa forma, estabelecer um processo de cocriar e coconstruir, 

preservando a realidade familiar compartilhada e contribuindo com uma produção 

original. 

É possível estabelecer um ponto de encontro entre a teorização de W. 

Winnicott e a de S. Ferenczi no que diz respeito à experiência traumática ocorrer 

pela invalidação da experiência subjetiva singular e do saber que advém pelas 

sensações corpóreas. A realidade compartilhada não pode se impor à linguagem da 

ternura nem à vivência de um mundo subjetivamente concebido, sendo fundamental 

que ela desponte paulatinamente pela experiência de encontro. Nas famílias em que 

prepondera uma atmosfera de desmentido e de uma realidade subjetivamente 

concebida, ocorre um ataque à experiência pessoal de saber de si, de estar em 

família e de se inscrever na linhagem. Comumente, circulam, nessas famílias, frases 

que desmentem as percepções dos seus membros, tais como: “isso não existe”, “isso 

é coisa da sua cabeça”, “você não sabe de nada”. Quando não é possível ingressar 

em um mundo de histórias familiares compartilhadas criativamente, e preservar, 

simultaneamente, singularidades, produz-se um sentir sem sentido. 

Sustenta-se, neste estudo, que as experiências cossensoriais na família 

aportam elementos que repercutem na experiência do sujeito, porquanto “todos os 

processos de uma criatura viva constituem um vir-a-ser, uma espécie de plano para 

a existência” (Winnicott, 1965, p. 83). A transformação de experiências 

cossensoriais também se opera através da capacidade de simbolização do grupo 

familiar. Segundo Konicheckis (2012), o processo de subjetivação se estabelece 

com base em um sentimento fantasmático e sensorial de continuidade de existir no 

tempo e de sobrevivência diante das inevitáveis descontinuidades. A subjetividade 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



75 
 

 

emerge a partir de um “não ainda sujeito” não restrito a uma origem única ou 

absoluta e que possui múltiplas e sucessivas origens, sem jamais alcançar uma 

unidade pronta e definitiva. 

A importância do processo de personalização, proposto por W. Winnicott, é 

reiterada também por Konicheckis (2012) ao afirmar que o sentimento de 

identidade pessoal se funda a partir da atividade psíquica sensorial. A partir dos 

cuidados que recebe, o bebê pode se apropriar de suas sensações corpóreas, 

familiarizando-se com o seu próprio eu. O autor parte da concepção de que os 

primeiros laços psíquicos, em especial, aqueles que emanam da sensorialidade, 

intervêm no processo de subjetivação. Diferencia as relações de objeto dos laços 

primitivos, e nomeia de “embriões do sentido” o estabelecimento de uma identidade 

sensorial, com a formação de objeto psíquico e o surgimento das primeiras formas 

de sexualidade. Os embriões do sentido são considerados como matrizes 

generativas dotadas de potencial para múltiplas criações, tanto construtivas como 

patológicas. 

A noção de identidade sensorial ressalta o sensório como o que delimita e 

fornece o estabelecimento de fronteiras, o que, por proporcionar uma experiência 

interna íntima, favorece a diferenciação mais clara entre o eu e o outro. Konicheckis 

(2012) sugere a ideia de sensorialidades, por seus diversos aspectos e fenômenos 

produzidos, e propõe que a noção de identidade sensorial seja originada de uma 

experiência paradoxal, no sentido de um criado-encontrado no próprio corpo, de 

forma que o sujeito possa sentir, em si mesmo, o que já foi compartilhado com o 

outro. Assim, a sensorialidade se apresenta como uma placa giratória (Konicheckis, 

2012, p.11), na qual os germes das diferenciações elementares da vida psíquica já 

estão abarcados, diferenciações essas entre o sujeito e o objeto, entre a passividade 

e a atividade, entre o corpo e a psique, entre o prazer e o desprazer, entre o amor e 

o ódio e entre a fantasia e a realidade. 

Nesse sentido, o autor, considerando como complemento libidinal da 

percepção a sua face afetiva, afirma que o sensorium se forma essencialmente na 

superfície de encontro entre as partes do corpo e os objetos do mundo exterior, 

contendo toda a ambiguidade inerente às noções de compartilhamento, de encontro 

e de separação. As dimensões inter e transgeracionais também são consideradas na 

afirmação de que o bebê suscita na família investimentos que possuem a marca dos 

antepassados, em um contínuo deslocamento de afetos e de transferências 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



76 
 

 

familiares. O traumático entre as gerações é comunicado por um ambiente 

esfumaçado, pouco descorporizado (dé-corporéisées), marca da interiorização 

frágil dos laços. 

A sensorialidade é, então, um fenômeno de contato entre o dentro e o fora, 

que diz respeito ao laço entre o soma e a psique e aos laços bebê-família-geracional. 

Todas as experiências cossensoriais primitivas são consideradas desprovidas de 

sentidos prévios, pois elas são, originariamente, fragmentadas e descontínuas. O 

trabalho de ligação é fundamental no processo de subjetivação, como também no 

trabalho de religação. É por meio do trabalho de ligação e de contenção, operados 

pelos laços familiares primários, que as experiências sensoriais alcançam sentido. 

É importante que o quantum sensorial atuante nos laços primários familiares 

não ultrapasse a capacidade de contenção e de metabolização do psiquismo 

familiar. Observa-se que a ativação da cossensorialidade na família pode surgir 

como resposta à falha nestas operações. Como apontado por André-Fustier (2009), 

as sensações fazem contato, mas podem ameaçar os laços caso suas intensidades e 

frequências preponderem, substituindo o prazer das trocas intersubjetivas. Portanto, 

é necessária a contenção da cossensorialidade na família, o que suscita a metáfora 

da pele como continente proposta por Anzieu (1991). 

 
3.5. 
O envelope familiar e a contenção dos elementos sensoriais 

 
A necessidade primitiva humana de acolhimento e de contenção por um 

ambiente estável e vivo mobiliza o estabelecimento de um envelope entre ambiente 

e bebê, mais especificamente, um eu-pele, conforme conceituação de Anzieu 

(1991). O autor se vale do princípio freudiano de que toda função psíquica se 

desenvolve com apoio em uma função corporal, que apresenta equivalência no 

plano mental a posteriori, para propor uma clínica do continente, na qual a atenção 

dirigida ao conteúdo se desloca para o enquadre. 

Considerar o enquadre como via pela qual o conteúdo possa emergir é ponto 

relevante para o estudo aqui proposto e será aprofundado mais adiante nas reflexões 

sobre o campo analítico com famílias. Para refletir sobre as experiências 

cossensoriais na família, deve-se considerar contornos e fronteiras que são 

indispensáveis para se alcançar acesso aos conteúdos psíquicos, ou ao menos aos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



77 
 

 

traços a serem simbolizados. Em sintonia com alguns autores psicanalistas 

contemporâneos que trabalham na clínica com famílias (Aubertel, 2010; Eiguer, 

1987, 2013; Robert, 2007, 2015), ratifica-se a importância do conceito de eu-pele e 

de envelope psíquico familiar. 

Pensar nas especificidades da clínica com famílias que funcionam em um 

registro primitivo conduz a escuta para a análise das formas, dos movimentos e da 

expressão do sensorial e privilegia a função continente do analista. A comunicação 

que ocorre através do agir e da cossensorialidade necessita de um envelope protetor. 

Interessante considerar que, à época, a construção do conceito de Eu-Pele surgiu 

para responder aos impasses que Anzieu (1974/1988) encontrava no manejo clínico 

de casos ditos difíceis, aqueles que escapavam do que a literatura clássica propunha 

e que demandavam uma relação terapêutica suficientemente continente para tratar 

dos conteúdos psíquicos. 

A comunicação de afetos e de conteúdos aparece nas formulações de Anzieu 

(1974/1988), como na ideia de círculo “maternante”, referente aos cuidados 

empregados ao bebê pela mãe, que constituem um envelope externo que se ajusta 

de maneira flexível ao filho. O envelope externo permite o estabelecimento de um 

espaço no qual o envelope interno e o corporal do bebê se manifestam, 

oportunizando trocas de mensagens. O círculo “maternante” conserva pontos de 

amálgama entre a dupla e cria o envelope que singulariza o bebê, sendo, em última 

instância, o que lhe confere um estilo e uma pele próprios. Importante ressaltar que 

o autor utiliza a palavra “maternante” e não “materno”, o que amplia a ideia dos 

cuidados para além da mãe, e acentua o lugar da família. 

A importância dada ao ambiente e às experiências sensoriais é ampliada, 

desde a vida intrauterina, quando já há um esboço de singularidade que despontará 

após o nascimento. Para Anzieu (1974/1988), a mãe precisa estar atenta às 

necessidades psíquicas do bebê, tanto as corporais quanto as que se estendem à 

comunicação, de modo a viabilizar a construção de sentidos. Além de ter as 

necessidades satisfeitas, é preciso que o bebê sinta a confiança de estar sendo 

compreendido, para que o estabelecimento do eu-pele e a construção de um 

envelope lhe assegurem bem-estar. Assim, o ambiente responsivo, estando do outro 

lado do envelope que está sendo construído, garante a ilusão tranquilizadora e as 

identificações narcísicas. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



78 
 

 

A função de continência encontra, na pele, o seu principal apoio. O tato é o 

único dos cinco sentidos que possui uma estrutura reflexiva, pois a criança toca com 

os dedos as partes de seu próprio corpo e experimenta duas sensações 

complementares: de ser um pedaço de pele que toca e, ao mesmo tempo, de ser um 

pedaço de pele que é tocado. Ainda que Anzieu se refira à pele também de forma 

objetiva, sua construção é metafórica, visto que, como afirma Kaës (1993), o 

trabalho psicanalítico de teorização passa sempre pela metaforização. O importante 

a destacar para a presente discussão é a concepção de reflexibilidade da pele, para 

trabalhar com reflexibilidade do pensamento. O desenvolvimento do eu-pensante 

advém de experiências corporais originárias, o que pode ser ilustrado através da 

frase “pensar é abraçar uma questão”. Pensar é instaurar limites, é estabelecer 

fronteiras que precisam ser maleáveis, porém firmes. 

É preciso haver um envelope suficientemente flexível às interações com o 

círculo humano e suficientemente continente dos laços familiares. Este estudo se 

apoia na ideia de eu-pele familiar que diz de um modelo sintético de figuração 

primária de aparelho psíquico familiar através da experiência corpórea 

fundamental, na qual a pele limita, protege e é continente do corpo (Anzieu, 1991). 

O envelope psíquico familiar é a membrana flexível que tem como função inicial 

diferenciar os espaços de dentro e de fora e permitir trocas entre eles, sustentando 

os laços primários. A flexibilidade do envelope é análoga à da pele, o que fornece 

plasticidade ao psiquismo familiar e aos psiquismos singulares, e é fonte de criação 

e de reinvenções. 

A família possui a importante tarefa de fornecer as condições para que o 

sujeito ingresse na cadeia geracional e se torne também um elo construtor no 

processo de transmissão psíquica por meio da cossensorialidade. A respeito dessa 

temática, Carel (1988) afirma que o nascimento de um bebê é, em si, um evento 

traumático, pois o corpo do bebê representa, ao mesmo tempo, um corpo biológico 

familiar e um corpo estranho não familiar. É importante ressaltar a dupla face do 

processo de identificação familiar, a face relativa ao que é da ordem do estranho e 

à que é da ordem do familiar. 

O autor diz ainda que “a família tem por tarefa incorporar o objeto-bebê no 

corpo fantasmático familiar, já que o corpo é dotado de um psiquismo em devir que 

deve se tornar elo no laço entre as gerações” (1997, p. 81). O sofrimento familiar 

acontece quando a função protetiva do laço falha, acionando excesso de angústia e 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



79 
 

 

medo do colapso. É possível considerar que diante de um temor de ruptura 

catastrófica do laço familiar seja (re)ativada uma modalidade de comunicação 

cossensorial com redução dos espaços psíquicos entre os sujeitos, o que acarreta 

uma sobrecarga econômica; um sensorium em ampla ativação. 

O envelope familiar deve fornecer contenção ao psiquismo familiar face ao 

excesso traumático impresso nos laços familiares, auxiliando-o na elaboração dos 

lutos. O traumático familiar desperta sofrimento nos laços, colocando à prova os 

próprios psiquismos. Importante relembrar que o aparelho psíquico familiar tem 

função de contenção, de ligação, de transformação e de transmissão. Logo, ele é 

uma aparelhagem que precisa ser capaz de transformar as vivências sensoriais em 

experiências psíquicas capazes de fazer ligação e de produzir sentido. 

Para que o sujeito se sinta herdeiro de uma história que o precede e para a 

qual ele contribui ativamente, é preciso que ele receba os elementos de ancoragem, 

advindos de uma neoconstrução. Como será discutido no capítulo seguinte, aquilo 

que é mantido fora do campo do pensamento não cessa de atuar no psiquismo 

familiar, contribuindo para que se estabeleça uma forma de estar no laço fortemente 

pautada pela cossensorialidade. Nessas circunstâncias, a face potencialmente 

criativa da cossensorialidade pode dar lugar à ativação de mecanismos defensivos 

radicais. O campo do traumático é aquele do arcaico, como afirmam Fustier e 

Aubertel (2013): 

 
Un présupposé théorique selon lequel sera considéré comme familial ce qui apparaît 

au niveau de fonctionnement le plus archaïque; c’est là qui s’est noué le 

dysfonctionnement, là qui se sont installées des défenses groupales ‘radicales” - 

recours aux dédifférenciations primaires telles que le déni de la différence humain/ 

non humain, vivant/ non vivant, le déni de la différence des êtres, le déni de la 

temporalité (p. 121). 

 

A dimensão cossensorial do laço possui, então, a função de comunicar o que 

é da ordem do arcaico, abarcando tensões e conflitos. Muitas vezes, expressões 

violentas de afeto visam ao asseguramento da presença do outro, ocasionando o 

estreitamento dos espaços psíquicos. Entende-se, desse modo, que a (re)vivência do 

traumático por meio da sensorialidade na família surge como forma de lidar com as 

angústias de separação ou abandono. F. André Fustier e E. Grange-Ségéral (1994) 

trabalham com a perspectiva de que situações de agressividade em família podem 

corresponder a uma tentativa de se separar sem, de fato, se singularizar. A 

reatualização de sensações traumáticas na família possui uma natureza paradoxal, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



80 
 

 

pois fazer face às vivências de abandono também é colocar à prova o laço que liga 

o sujeito à família. Esta é uma das tramas que aciona a experiência cossensorial 

familiar diante do medo de colapso. 

No interior da família, os laços são organizados através de alianças 

inconscientes, de laços de filiação, de fraternidade, que podem ser permeados por 

uma carga traumática persistente que impossibilita a ligação entre os afetos, as 

representações e as sensações, funcionando como uma fratura familiar comunicada 

pelo sentir, pelo ressentir, pelo agir. A fratura familiar revela partes fragmentadas 

no psiquismo familiar que conduzem a uma comunicação clivada (Grange-Ségéral, 

1988), evidenciando medos inerentes à perda do laço. O risco é de que o medo da 

perda do laço familiar atrapalhe o processo de “vir a ser” do sujeito, marcando uma 

oposição entre ser singular e pertencer ao familiar. 

A ideia de partes fragmentadas de uma comunicação clivada (Grange- 

Ségéral, 1988) é interessante para a discussão proposta, pois sugere o campo dos 

sentidos na base do estabelecimento de laços e a vivência de sobrecarga afetiva 

como a sua face alienante. As falhas ocorridas em um momento arcaico, sem que 

haja um envelope consistente, transmitem um comunicado de proibição primária de 

contato íntimo, prejudicando a organização do psiquismo familiar. A atuação das 

partes fragmentadas de uma comunicação clivada representaria um fracasso 

precoce da capacidade do psiquismo familiar multissensorial de proporcionar a 

integração das experiências primárias sensoriais, base para o encontro com a 

realidade e da construção da alteridade. 

Objetiva-se, neste estudo, dar destaque às experiências cossensoriais na 

família, em especial à comunicação que surge de falhas representacionais, de falhas 

da atividade de pensar e de criar. As experiências cossensoriais são atualizadas nos 

laços familiares através de um circuito de “(re)sentir” experiências dolorosas. 

Muitas vezes, sofrimentos, vergonhas, medos do colapso são transmitidos entre 

gerações e causam uma confusão na temporalidade e nas identidades. Por meio de 

núcleos traumáticos não assimilados, manifestam-se sintomas, vivências de 

incompreensão, mal-estar e, muitas vezes, um agir que põe em risco a integridade 

dos sujeitos. 

A história e a mitologia familiar são impactadas pela transmissão de vivências 

traumáticas entre as gerações, o que será trabalhado no capítulo seguinte, e se 

evidencia na presença de mecanismos defensivos na família. Isso pode se apresentar 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



81 
 

 

por modos de interações não verbais, o que Grange-Ségéral (1988, 2009, 2016) 

nomeia de esquemas originários familiares. Segundo a autora, os referidos 

esquemas funcionam como proto-organizadores do grupo familiar, que visam a 

contenção das fraturas do originário, sob combinações sensório-emocionais, 

comportamentais e fantasmáticas. 

Ao trazer a noção de originário na família, a autora sustenta a proposição de 

que determinadas formas relacionais atacam e sideram o canal de significações. 

Essas formas relacionais estão ligadas às falhas do originário familiar e produzem 

uma outra forma de realidade psíquica familiar. O modo de estar no laço aponta 

para formas enrijecidas de ligação que funcionam como contenção familiar, na qual 

não pode haver movimentos e distâncias, ideia contrária à atuação do envelope 

familiar. Os modos de contenção de fraturas do originário (Grange-Ségéral, 2001) 

apresentam-se, muitas vezes, por aspectos defensivos e alienantes nos laços, o que 

impacta sua função elaborativa. 

A concepção de originário na família é fundamental para a compreensão da 

experiência cossensorial. Isso porque as experiências primitivas apontam para um 

registro familiar que possui uma face constituinte, amparada pela contenção 

familiar, e uma face problemática, que pode surgir através de respostas defensivas 

com o tempo. Ressalta-se que os proto-organizadores estão no campo do 

constitutivo, apresentando-se por traços que fazem marca na família, e por restos 

que ficam fora do campo futuro da representação. Pode-se dizer, ainda, que as 

combinações sensório-emocionais carregam potencial simbólico, apesar de 

advirem de fraturas ocasionadas pelo negativo. 

Com base nos esquemas originários familiares de Grange-Ségéral (2001), é 

possível pensar que as angústias de morte e o medo de colapso impactam os laços 

na família, fazendo reverberar a experiência sensorial. É preciso ativar modos de 

contenção das fraturas do originário para lidar com elementos não ditos, segredos e 

lutos não elaborados. Nesta discussão, soma-se a contribuição de F. Aubertel (2010) 

sobre os níveis primários dos laços familiares, descritos no primeiro capítulo, além 

da conceituação das configurações cênicas espaciais, proposta em seus trabalhos 

elaborados em parceria com F. Fustier (2005), uma vez que a ênfase dada pela 

autora é na vivência do laço primário e na experiência de continuidade que aciona 

processos de simbolização. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



82 
 

 

Refletir sobre a clínica com famílias que se apresentam através de uma 

comunicação cossensorial traz à luz aspectos primitivos atuantes nos laços e nas 

singularidades. Para F. Aubertel, uma particularidade do funcionamento de famílias 

marcadas pela problemática da transmissão transgeracional é a figuração espacial, 

expressa pelo corpo, com seus gestos e movimentos, e pelo atravessamento na 

dimensão temporal. São os elementos não simbolizados que se apresentam na 

clínica com famílias, afetando o analista pelo sensorial: “car ce qui s’actualise là 

n’est pas de l’ordre de la pensée ou de la représentation mais de l’ordre de l’éprouvé 

du lien” (2005, p. 119). O encontro é vivenciado sensorialmente, experimentado 

na contratransferência por meio do próprio corpo do analista, propiciando uma 

comunicação com registros arcaicos e originários da família, discussão que será 

retomada no capítulo quatro. 

Os traços originários familiares, sob uma perspectiva perceptivo-sensorial, 

possuem pontos de encontro com os significantes formais, definidos por Anzieu 

(1987) como uma impressão corporal que não apresenta distinção entre o espaço 

externo e o próprio sujeito, e que promove sensação de movimento e de 

transformação. Os significantes formais representam os primeiros rudimentos do 

eu-pele que ficam sem ligação a um significado, a um símbolo, e estão referidos a 

uma primeira etapa de simbolização não restrita à atuação das pulsões, e que inclui 

formas diversas de organização psíquica. Ao afirmar que “Ils semblent s’inscrire 

dans la catégorie générale des représentants de choses, plus particulièrement des 

représentations de l’espace et des états des corps en général” (1987, p. 1), Anzieu 

oferece uma leitura sobre a forma e não sobre o conteúdo; os significantes formais 

se referem às formas, ao movimento. 

Diante disso, considera-se o campo do originário como o da forma, do 

movimento, da ritmicidade, do advir e o da primazia do sensorial. O significante 

formal, constituído por imagens proprioceptivas e cinestésicas que precisam ser 

transformadas em um espaço multidimensional familiar, é uma organização 

diferenciada da fantasia que se inscreve mediante a exigência fantasmática 

originária familiar. Na clínica, os significantes formais são mobilizados quando a 

pele psíquica permite acesso às palavras, e a família se torna um envelope global 

consistente. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



83 
 

 

3.6. 
As experiências sensoriais primitivas e o pensamento em Bion 

 
As noções de originário familiar e de cossensorialidade na família dão suporte 

à reflexão sobre a dinâmica de cocriação dos laços, regida pelo funcionamento 

continente-contido. Este funcionamento abarca os elementos primitivos e/ou 

traumáticos que são transmitidos entre as gerações, que a família precisa 

metabolizar. Retoma-se aqui a rica teorização de Bion (1967), segundo a qual os 

elementos beta são aqueles advindos das experiências sensoriais primitivas e 

caóticas, ainda em estado bruto, tendo o objeto primário a tarefa de, exercendo a 

função alfa, transformá-los em elementos alfa - potências para a produção de 

sonhos, funções do intelecto e via para o mundo simbólico. Os elementos alfa estão 

na origem do que Bion (1967) nomeou de barreira de contato, que exerce a função 

discriminadora entre o mundo interno e o externo, assim como entre inconsciente e 

consciente, e proporciona um continente através do qual o sujeito pode conquistar 

a sua integração psíquica. 

O modelo proposto por Bion (1967), ao retomar a noção de barreira de contato 

de Freud (1895), sugere a realização de um não-seio a partir do encontro com a 

mãe, que se oferece para tal criação. O não seio é um espaço a ser preenchido por 

algo singular do bebê, e esse não-seio se transforma em um pensamento que 

prescinde de um aparelho para pensá-lo. Nesse ponto já se coloca uma questão 

referente às famílias atravessadas por traumatismos, já que para a realização de um 

não seio é preciso abrir espaço, ou melhor, haver espaço. Em de dinâmicas 

familiares nas quais o espaço é sentido como um risco de morte, esse processo 

edificante de subjetivação pode ser afetado. 

Importante ressaltar que Bion parte de uma visão de bebê que porta, desde 

seu nascimento, algumas preconcepções, e será a sua capacidade de tolerar 

frustrações que viabilizará sua constituição psíquica. Nesse sentido, o bebê 

bioniano é um ser ativo, movido pelo jogo pulsional e por suas correlatas defesas. 

É justamente pela atuação das identificações projetivas, desde os primórdios, que 

se faz necessário ter um envelope para contê-las. O mecanismo de identificação 

projetiva foi cunhado por Melaine Klein (1955) e serviu de modelo para a 

teorização de Bion, que o desenvolveu. O conceito introduz uma marca 

comunicacional primitiva, partes ruins do sujeito são expulsas e projetadas nos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



84 
 

 

objetos de forma que o próprio eu passa por uma clivagem. Bion retoma essa 

perspectiva e afirma que a identificação projetiva é uma forma de comunicação não 

simbólica, que visa fazer o objeto experimentar o que é sentido na interioridade do 

sujeito. A identificação projetiva é um conceito central para pensar na dinâmica 

familiar, pois ela é presente e atuante desde os laços primários. 

Ainda que M. Klein possa ter considerado um aspecto interacional desse 

mecanismo, é com Bion que ele toma a dimensão de um conceito intersubjetivo. 

Isso se explica pelo fato de que, pelo jogo entre projeção-introjeção, o bebê projeta 

no objeto externo seus excessos visando encontrar nele contenção e significação. 

Da mesma forma que a mãe bem balanceada (Bion, 1962) trabalha no sentido de 

reduzir o excesso de angústia vivido pelo bebê, modulando intensidades e 

instaurando limites, a família bem balanceada fornece continente aos sujeitos e ao 

próprio psiquismo familiar. 

A noção de ideograma (Bion, 1963/2004) se torna relevante para esta 

discussão, pois diz de um objeto psíquico aglomerado primitivo, que retorna sob a 

forma pré-verbal primitiva depois de ter sido expulso por identificação projetiva. 

Essa conceituação se insere na premissa bioniana de que há partes psicóticas e não 

psicóticas na psique humana. Isso posto, entende-se que o humano é portador de 

defesas primitivas que precisam ser contidas e confrontadas pouco a pouco com a 

realidade. O campo das angústias é também o do pensamento e o do aprendizado, 

pois é preciso um mínimo de angústia circulante para que, no jogo entre presença e 

ausência, seja possível conquistar um sentido de si mesmo, através da aquisição da 

capacidade de ser, de pensar e de sentir. 

Se a interação for atravessada por um excesso na circulação das identificações 

projetivas, ocorre um prejuízo na assimilação das impressões sensoriais, 

impactando a constituição de uma base sólida sobre a qual o pensamento pré-verbal 

pode começar a se apresentar. Nas dinâmicas familiares marcadas por excesso de 

atuação da identificação projetiva, ocorre a obstrução dos canais de comunicação, 

transformando-os em curtos-circuitos. Desponta uma confusão entre línguas, entre 

espaços e entre subjetividades na família, em que partes cindidas se confundem, 

fazendo preponderar uma experiência cossensorial confusional nos laços. 

Assim, é essencial que se efetive uma contenção familiar que dê significação 

às experiências, forma de trabalho psíquico que põe em diálogo pensamentos, 

sentimentos e fantasias. O sujeito precisa ser um pensador para seus pensamentos, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



85 
 

 

tal como é preciso que a família constitua um aparelho de pensar os pensamentos 

familiares. Bion (1962) chama de sonhar o trabalho psíquico que ocorre tanto 

durante o sono como em vigília, o conjunto de operações mentais que processa a 

experiência emocional, colocando-a no campo do sentido e do pensamento. As 

experiências emocional e sensorial estão presentes desde os primórdios da vida 

humana, sendo indispensável que o objeto primário se apresente, inicialmente, 

como um sonhador (rêverie). Sonhos e pensamentos surgem mediante a relação 

com os outros, através da atuação do jogo entre continente-contido. É necessário, 

portanto, que a família forneça continente de forma a possibilitar a contenção das 

experiências sensoriais experimentadas nos laços e a formação dos pensamentos. 

O continente familiar precisa viabilizar o trabalho psíquico de sonhar da 

família e conter o contido. O contido, também traduzido como conteúdo, tampouco 

seria algo inerte, mas sim um elemento vivo que está em contínua transformação e 

expansão. Ele engloba pensamentos, aqui possuindo sentido amplo, e sentimentos, 

e será metabolizado na experiência intersubjetiva. Os elementos beta, impressões 

sensoriais familiares em estado bruto, e os rudimentos dos pensamentos, constituem 

o contido. Rouchy (2009) afirma que as formações arcaicas do inconsciente, 

atuantes na grupalidade familiar, são mobilizadas no setting com família através da 

circulação de conteúdos de não pensamento entre seus membros. 

Por vezes, os elementos beta, que originariamente possuem uma natureza 

caótica, recebem elementos advindos da transmissão transgeracional, o que resulta 

na intensificação da comunicação cossensorial nos laços familiares, e exige firme 

atuação da função continente. Vale ressaltar que, para Bion, a atividade de revêrie 

é relativa ao pré-consciente, portanto, se ela falhar, os conteúdos brutos serão 

diretamente descarregados no corpo. Isso se alinha à ideia de que, em família, o 

surgimento da capacidade de pensar está intimamente ligado ao quanto de 

frustração o psiquismo familiar tolera, à capacidade de contenção das intensidades 

pulsionais, e à capacidade de metabolização das identificações projetivas. 

A rêverie é a capacidade de o objeto conter, acolher e decodificar o que é 

projetado, oferecendo uma devolução de forma nomeada e significada, competência 

também esperada do aparelho psíquico familiar – ser capaz de sonhar e de pensar 

os elementos alfa. A função continente do objeto família instaura o reconhecimento 

da diferença entre continente e contido e habilita o sujeito a pensar-se. De uma 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



86 
 

 

forma poética, Bion (1962) diz que todos têm a capacidade de desenvolver o pensar, 

existindo pensamentos que precisam de um pensador. 

Em condições favoráveis, a função continente e os pensamentos inconscientes 

originados da experiência cossensorial, o contido, expandem a capacidade de 

sonhar a própria experiência familiar, e, igualmente, a capacidade simbólica. O bom 

funcionamento da função conteúdo-contido determina um aumento da 

suportabilidade das incertezas, do diferente, do estranho de si e do outro e da própria 

complexidade humana, o que é fundamental para lidar com o estranho e o familiar, 

na família, e para o processo de subjetivação dos sujeitos. 

Em contrapartida, em circunstâncias adoecidas, ocorre um funcionamento 

destrutivo do continente em direção ao contido, o que promove um estreitamento 

da capacidade de pensar pensamentos, e aciona um aumento dos medos projetados 

que ficam à deriva, sentidos como um pavor sem nome (Bion, 1962). Quando a 

experiência cossensorial estruturante não se realiza a contento nos laços primários 

familiares, ela é reativada na comunicação, no decorrer do tempo, como forma de 

expressão desta falha e de demanda de trabalho psíquico. Nestas circunstâncias, são 

os atos de fala (Rouchy, 1986, 2014) que estabelecem a relação entre ritmo, 

sincronicidade e interação entre os sujeitos. 

Defende-se, aqui, que os elementos arcaicos referidos por Bion (1962) atuam 

no psiquismo familiar, carregados de qualidade transgeracional, e se apresentam no 

jogo de identificações projetivas entre os membros da família. Os laços primários 

banhados pela cossensorialidade formam a configuração familiar que a criança 

encontra quando chega ao mundo, e dela participa e interfere. As identificações 

projetivas atuam nos laços, dando o tom e o colorido da configuração familiar. O 

traumático que impacta a dinâmica familiar é transmitido de forma clivada ou 

fragmentada, o que estabelece uma confusão entre o sofrimento singular e aquele 

concernente aos entraves familiares do qual o sujeito é porta-voz. Nessas ocasiões, 

o aparelho de pensar pensamentos da família é prejudicado, interferindo no alcance 

da capacidade simbólica. 

 
3.7. 
A regulação da sensorialidade na família 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



87 
 

 

A conceituação proposta por Bion (1962) de protomental, e a de tonalidades 

emocionais de base, de Rouchy (1986, 2014), são retomadas por Bitollo e Robert 

(2012) ao dissertarem sobre o espaço sensível e os grupos, o que auxilia a presente 

reflexão sobre as famílias. Os autores pressupõem a existência de uma matriz 

indiferenciada, que impulsiona a realização de estados energéticos em campos 

dinâmicos, de forma a circularem forças e tensões. Trata-se de organizadores 

grupais, pelos quais os estados energéticos protomentais são transformados em 

formas mais ou menos elaboradas de emocionalidade grupal. Essa trama propicia a 

constituição de uma matriz de sensorialidade-afetividade significativa na dimensão 

grupal existente na família. 

Os autores afirmam, ainda, que o grupo opera na regulação da sensorialidade, 

que desponta em momentos de forte carga de sofrimento vivida em família. Isto 

ocorre por meio da atividade fantasmática organizadora dos laços, o que o presente 

estudo entende como metabolização do contido através da atividade de contenção 

familiar. O uso da expressão “estar juntos”, no contexto familiar, refere-se à 

grupalidade psíquica que facilita o reconhecimento identitário, atenuando aquilo 

que é vivido de uma forma não subjetivada. No esteio de suas pesquisas, os 

referidos autores ressaltam a importância de os fenômenos ambientais dialogarem 

com níveis mais ou menos elaborados de organização da grupalidade interna, e 

enfatizam que a sensorialidade grupal pode ser favorável à expressão dos afetos e à 

transformação dos conteúdos psíquicos fantasmáticos. Sublinham o infraverbal e, 

em especial, o que se expressa pelo corporal como sendo aquilo que demanda uma 

narrativa e uma significação. 

Os estudos de Brusset (2006) revelam-se, neste contexto, de grande 

importância, sobretudo a sua noção de terceira tópica, que introduz a concepção de 

extraterritorialidade à metapsicologia freudiana - todas as formas de atuação clínica 

apresentam algum nível de falta de interioridade. Vale ressaltar que a origem grega 

da palavra tópica vem de tópikos, que se refere a lugar, o que remonta à discussão 

acerca da relação sujeito e ambiente, além de apontar para a ideia de lugar a habitar. 

Assim, o destaque dado à noção de extraterritorialidade se alinha à perspectiva de 

o espaço psíquico não ser mais visto, exclusivamente, sob a ótica do sujeito 

singular, com seus contornos e limites internos e externos, mas ele é extensivo ao 

ambiente circundante. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



88 
 

 

Brusset (2006) confere ênfase às teorias da intersubjetividade por enfatizarem 

a reciprocidade entre os sujeitos e os processos de subjetivação e de pensamento. O 

destaque é dado à vivência emocional sustentada na inter-relação do laço, na 

atividade de pensar, de Bion, e na contribuição de Winnicott em direção à terceira 

tópica, mediante o modelo psique-ambiente atrelado aos processos integrativos. Em 

conformidade com a proposta deste estudo, acrescenta-se, ainda, a importância da 

atividade transicional, representante do diálogo entre eu e o mundo compartilhado. 

O sentimento de fazer parte de um “nós” é acionado em vários momentos da 

vida, principalmente quando as fronteiras se estreitam e os membros da família 

precisam se sentir em unidade. Portanto, C. Bitollo e P. Robert propõem pensar em 

um corpo familiar por meio da analogia de elementos magnéticos que se atraem. 

Porém, ressaltam que esse corpo não é um magma dessexualizado, dado que nele 

se apresenta uma forma primária de autoerotismo compartilhado. Isso tudo aponta 

para a ideia de que, em família, o campo da sensorialidade se apresenta através de 

uma qualidade particular, um tipo de “eletricidade no ar que pode produzir efeitos 

sobre a atividade de pensar sem que seja diretamente observável” (Bitollo e Robert, 

2012, p.191). Esta discussão corrobora a proposta desta tese, atinente à ideia de 

cossensorialidade, mas em diálogo com a de coexcitação na família. Entende-se que 

essas dimensões atuam nos laços familiares e produzem efeitos na forma como a 

família se organiza intersubjetivamente. 

Quando a dimensão intersubjetiva da família está empobrecida, a atividade 

simbólica familiar se esvazia. Nessas condições, a família pode atualizar uma 

“bidimensionalidade psicocorporal nos laços” (Bitollo e Robert, 2012), um tipo de 

corpo a corpo grupal, em que o envelope se estreita e restringe o espaço da 

experiência sensível. Em consonância com essa concepção, sustenta-se que a 

família ativa mecanismos de colagem e de contágio, diminuindo os espaços 

subjetivos e transgredindo o dos laços. O desafio estará em escutar, no campo 

analítico, a comunicação que se apresenta através da cossensorialidade, pois ela 

carrega potência ao trazer à tona os aspectos primitivos e ancestrais, mas também 

impedimentos de trabalho. 

Um ambiente familiar adoecido pode impulsionar mecanismos defensivos, o 

que torna crucial a regulação da sensorialidade e do trabalho de escoamento e de 

elaboração das sensações, tanto as palpáveis quanto as difusas, que não estão 

contidas e repercutem nos laços familiares de forma deletéria. Portanto, ainda 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



89 
 

 

segundo Bitollo e Robert (2012), a primeira função da regulação da sensorialidade 

é tornar o trabalho psíquico grupal possível pelos meios mais econômicos, em 

função da história familiar, de seus elementos fundadores e dos organizadores 

psíquicos atuantes. A finalidade é dar forma e conter o que é sentido sensorialmente, 

muitas vezes, dolorosamente devido a vivências de faltas ou de excessos. A 

regulação tem o papel de envelope transformador que protege os psiquismos das 

influências corporais marcadas pela falta de sentido, e ela é capaz de reativar 

processos de ligação e de operar na continuidade temporal. 

Essa leitura fornece suporte para a reflexão sobre as trocas não verbais em 

terapia de família, já que, muitas vezes, a família se apresenta através de uma 

cossensorialidade difusa, com canais de interfantasmatização obstruídos, com 

sobrecarga de conteúdos brutos e de ilusão grupal circulante. A ideia de regulação 

também favorece o entendimento de que o excesso de coexcitação na família, que 

obstrui os canais de simbolização, produz um estado de tensão nos laços, um estado 

de alerta constante em oposição à vivência de confiança. É assim que o habitat 

familiar, lugar de intimidade e troca, pode se ver ameaçado. 

 
3.8. 
Íntimo, intimidade e habitat familiar 

 
Para complementar a discussão proposta neste capítulo, é pertinente discorrer 

sobre a cossensorialidade e a experiência de habitat familiar. A organização mais 

primitiva familiar precisa ser amparada por um continente que salvaguarde as 

alianças circulantes e forneça suporte diante das descontinuidades inerentes ao ciclo 

de vida, de modo a manter a atividade onírica familiar (Anzieu, 1975). Se sonhar é 

uma atividade continente na família, o onirismo familiar (Eiguer, 2004) é uma 

forma de encontrar abrigo em uma morada do passado, que se torna imortalizada. 

Segundo Eiguer (2004), nos sonhos, a casa representa o corpo do sonhador e, em 

família, a psique familiar. Assim, sonho e morada passam a se comunicar através 

da projeção da imagem do corpo sobre o habitat da família. 

Nas leis vigentes da cultura ocidental, o corpo íntimo precisa ser envelopado 

por vestimentas para manter a ordem moral de pudor, estabelecer a demarcação 

entre público e privado, circunscrever a sexualidade ao foro íntimo e garantir 

proteção a possíveis invasões, violações ou agressões que venham do mundo 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



90 
 

 

exterior. Destaca-se, assim, a morada como referência simbólica, cuja função é 

zelar pela vida psíquica familiar. A intimidade e a liberdade dos sujeitos são valores 

ocidentais de referência para a noção de felicidade, sendo assim, a casa precisa ser 

um lugar de proteção, de refúgio em relação ao mundo exterior como, também, 

propiciadora de confiança, para que os sujeitos se dispam dos falsos selves sociais 

e experimentem um nível suficiente de repouso. 

A casa a habitar é um lugar físico que também representa, metaforicamente, 

um espaço íntimo e privado, composto de vários meios de passagem com funções 

de organizar e delimitar o que está dentro e o que está fora, o que é público e o que 

é privado, o que é familiar e o que é estrangeiro. Eiguer (2004) e Cuynet (2010, 

2016) sustentam que a imagem materializada da casa sugere uma perspectiva 

subjetiva de vivência grupal nas famílias, o que faz referência às histórias 

geracionais e à cultura. A construção do sentimento de “estar em casa” dialoga com 

o de “sentir-se em si”, ambos em contraposição ao de “estar à flor da pele”. 

Partindo da ideia acima, Cuynet (2016) defende que a noção de casa está 

intimamente relacionada ao sentimento de interioridade. A apropriação do espaço, 

de forma a torná-lo familiar e prenúncio de bem-estar, é marcada por ritos que 

atravessam os membros da família e lhes conferem pertencimento. Todo espaço 

verdadeiramente habitado traz a essência da noção de casa. A partir dessa premissa, 

juntam-se as relevantes formulações de Bachelard (1978) quanto à interminável 

dialética existente entre o sujeito e o lugar a habitar, visto que o ser abrigado 

sensibiliza os limites de seu abrigo, em uma trama relacional. 

Segundo o autor, vive-se a casa por sua realidade e sua virtualidade, por meio 

do pensamento e dos sonhos. Interessante pensar que o filósofo, ao se referir ao 

aspecto memorial da casa, acentua que o verdadeiro bem-estar tem um passado, que 

a imagem da casa coloca o sujeito diante de uma profunda experiência de valores 

humanos, ao abrigar o devaneio e permitir sonhar em paz. Carrega-se, através da 

casa, deuses domésticos (Bachelard, 1978), pois o devaneio se aprofunda a ponto 

de alcançar um domínio imemorial, que vai além da mais antiga memória. Em 

família, o momento presente é atravessado pelo tempo ancestral e sua mitologia, 

acionando memórias expressas pela sensorialidade advindas da transmissão entre 

gerações. G. Bachelard fornece uma linda imagem a esse respeito: 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



91 
 

 
 

No teatro do passado, que é a nossa memória, o cenário mantém os personagens em 

seu papel dominante. Às vezes, acreditamos conhecer-nos no tempo, ao passo que 

se conhece apenas uma série de fixações nos espaços de estabilidade do ser, de um 

ser que não quer passar no tempo e que, no próprio passado, quando vai em busca 

do tempo perdido, quer “suspender” o voo do tempo. Em seus mil alvéolos, o espaço 

retém o tempo comprimido. O espaço serve para isso. (1978, p. 202) 

 

Ainda em referência a G. Bachelard, que estabelece diálogo entre a filosofia 

e a psicanálise, todos os espaços de sofrimento em solidão são, no sujeito, 

indeléveis. O sujeito sabe, instintivamente, que os espaços de solidão são 

constitutivos. E é por isso que, em casa, são necessárias regras que canalizem as 

pulsões individuais e as coexcitações, e que garantam a construção de uma relação 

com o mundo exterior. Nesse sentido, os signos territoriais de intimidade tangíveis 

de uma casa, como portas e janelas, encarnam representações espaciais próprias a 

cada um dos sujeitos, segundo necessidades e especificidades. É possível se “sentir 

em casa” em um cômodo, sendo ele representante de um lugar no mundo, mas 

também no trânsito interno entre os cômodos e em lugares compartilhados, como a 

sala e a cozinha, lugares que representam um “entre”. Todas essas possibilidades 

dizem respeito ao mundo das relações, com suas partes comuns, privadas e de 

circulação, incluindo aqui a circulação fantasmática e a experiência de 

cossensorialidade. 

Nesse sentido, a casa da família tem como especificidade ser o lugar de 

transmissão, de geração a geração, de vivências e de histórias que evocam a 

percepção da passagem do tempo e remete às origens, ao arcaico familiar, aos mitos 

familiares e ao pertencimento à cultura. Portanto, a face concreta da casa denota 

uma estabilidade que protege fisicamente os sujeitos, sinaliza alianças e filiações, e 

representa a forma pela qual as relações identitárias, marca do sentimento de 

semelhança e de unidade, dialogam e se protegem do mundo externo. As funções 

de interiorização da casa propiciam o sentimento de interioridade nos sujeitos. A 

sua face subjetiva é sentida na vivência coletiva expressa pela máxima “fazer 

corpo”, “vestir a camisa”, frente ao mundo, o que pode ser associado à ideia de 

grupalidade psíquica. 

O lugar a habitar ressalta uma questão de base primária, de conquista de 

segurança e de intimidade na família, sendo marcado por uma história ontogenética, 

inter e transgeracional. Ao longo da vida, a necessidade da família de se envelopar 

para vivenciar o sentimento de segurança e de repouso pode ativar um estado 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



92 
 

 

regressivo, representativo de um tempo em que se formaram os laços primários e 

os primeiros envelopes que os contiveram. Como já trabalhado neste capítulo, o 

envelope viabiliza a contenção de elementos em estado bruto, oportunizando 

representações e referenciais simbólicos. 

As experiências de cossensorialidade estão na base do sentimento de estar em 

casa, de estar em laços e de habitat interior (Eiguer, 2004). A ideia de uma 

representação inconsciente de habitat, designado habitat interior, serve para 

identificar o que ocorre nas famílias através da ressonância de fantasias. A 

interfantasmatização, por meio dos processos identificatórios, favorece a criação de 

uma ilusão familiar que promove a sensação de unidade e de identidade. É dessa 

forma, no campo da criatividade, que os membros da família vivem a sensação de 

fascínio por se sentirem próximos, muitas vezes nutrindo uma sensação de 

compartilhamento de experiências muito antigas de uma história comum. Nesse 

campo é onde se ativam as memórias, mesmo aquelas que não fazem parte da 

memória autobiográfica do sujeito. 

O habitat interior se constrói a partir da representação inconsciente corporal, 

das partes separadas e religadas ao conjunto. A família, formada pela reunião dos 

somas singulares, é constantemente ameaçada por uma angústia de 

desmembramento, pelo medo de que um integrante da família retire sua 

contribuição à ilusão coletiva de unidade. Eiguer (2004) acredita que, 

possivelmente, seja por esse fato que a construção de um lugar geográfico real e 

amado seja tão investido. A expectativa é que a casa da família, construída com 

materiais suficientemente sólidos para sustentar as intempéries, represente o projeto 

familiar de estabilidade e de permanência temporal, lugar de encontro e de 

transmissão de heranças patrimoniais e psíquicas. É preciso que o habitat interior 

assegure um lugar de continência e de encontro, caso contrário, um viés 

aprisionador pode surgir como resposta ao medo de o processo de subjetivação 

fazer oposição ao pertencimento familiar. 

Assim, a concepção de habitat interior também se apresenta relevante ao 

retratar uma organização que visa à autoconservação, mobilizando no inconsciente 

familiar questões sobre origem, intimidade, e os significantes formais (Anzieu, 

1987) familiares. O arcaico, no psiquismo familiar, é algo jamais reconhecido ou 

apreendido em sua verdade formal, sendo um vazio e um receptáculo de criação e 

da atividade de pensar. Dessa forma, há nas origens representações de formas, de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



93 
 

 

movimento, rudimentos do eu-pele não ligados a símbolos. Na origem, também há 

representações puras de formas que influenciam na maneira pela qual a família 

organiza seu habitat. Os significantes formais, como afirma Eiguer (2004), traçam 

as linhas do sentimento de intimidade entre os membros da família. 

Porém, é preciso estabelecer a diferença entre o íntimo e a intimidade, entre 

a familiaridade e o estranho. Nas famílias em que o traumático se impõe, um 

comunicado não verbal afirma haver uma ameaça de que o íntimo ataque a 

intimidade, ativando a experiência cossensorial, e colocando à prova o 

pertencimento à família e os processos de aquisição da singularidade. Segundo 

Eiguer (2004, p.10): “Ainda que todas as famílias tenham uma representação 

interna do habitat, em algumas, esta pode ficar muito lábil, dependendo do apoio 

permanente do habitat real para a consolidação da unidade psíquica”. 

Desse modo, situações de descontinuidades sucessivas podem ativar um 

medo de ruptura em família, o que ataca o sentimento de pertencimento e os laços 

de filiação, ativando a comunicação cossensorial na família. As forças psíquicas 

que lutam para manter não ditos e segredos podem se apresentar como um 

imperativo silencioso que instaura um problemático paradoxo: a intimidade é 

sentida como um risco por aproximar conteúdos mais primitivos, ao mesmo tempo 

em que o fechamento em torno da própria família ataca o estabelecimento de outros 

laços. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

4 
Um olhar para o transgeracional e para a incestualidade nos 
laços familiares 

 

 
Ce lien, qui a sauté une génération, lui fait ressentir 

– si je ne m’appuyais pas sur l’empathie et l’amour, je 

ferais bien défaut à la modestie – les cœurs blues et les 

os maigres des anciennes guerres. Oui, la petite fille 

porte en elle les cœurs bleus et les os maigres. 

Line Papin 

 

A teorização de cossensorialidade na família suscita a reflexão sobre o que 

atua na base do funcionamento familiar. Cada membro de uma família assume 

papéis, funções e mandatos, advindos das formações inconscientes compartilhadas, 

das alianças inconscientes estabelecidas e da mitologia familiar circulante. 

Enfatiza-se que a transmissão transgeracional atua na interação familiar, 

repercutindo nos laços e nas subjetividades. Neste capítulo, propõe-se pensar sobre 

a transmissão do negativo e sobre a qualidade incestual atuante nos laços primários, 

expressas pelo atravessamento dos espaços psíquicos e da temporalidade, e sobre a 

problemática experiência de alteridade. 

 
4.1. 
A transmissão psíquica e as alianças inconscientes 

 
Reflexões acerca da cossensorialidade na família apontam para a importância 

dos modos de atuação da transmissão inconsciente. A clínica com famílias 

evidencia sofrimentos psíquicos marcados por falhas no processo de simbolização 

e pela preponderância do tempo do originário e da ancestralidade, destacando-se, 

assim, o diálogo entre espaço intersubjetivo e o do sujeito. É preciso levar em 

consideração os processos e as formações psíquicas que organizam e/ou 

desorganizam as relações entre as gerações e que estão implicados nas patologias 

dos laços familiares. Dessa forma, as transmissões inter e transgeracional, assim 

como os laços que as sustentam, trabalham no sentido de vida e de morte, entre e 

através das gerações, e podem encontrar na cossensorialidade uma forma de 

expressão. 

A transmissão psíquica é aquilo que circula entre os ascendentes em direção 

aos descendentes, um modelo prototípico de pais para filhos, de avós para pais e 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



95 
 

 

assim por diante. Mas a transmissão se manifesta, também, pelo modo como os 

descendentes recebem e colocam em trabalho psíquico os legados, o que inclui a 

devolução de material recebido para as gerações anteriores, seja de forma 

metabolizada e criativa, seja forjada pela repetição. Portanto, a transmissão possui 

um caráter dialético e assimétrico entre os membros da família e promove laços de 

filiação e de afiliação. Por essa característica interativa, é possível considerar que a 

transmissão comporta um resto, algo inacessível, e um traço, aquilo que é sentido 

ao longo do tempo e possibilita recriação e elaboração. 

A discussão acerca da transmissão psíquica encontra suas origens em Freud 

(1908), uma vez que o autor relacionava a moral sexual civilizada à neurose daquele 

tempo. Há uma estreita ligação entre a ideia da transmissão e a da transferência, 

colocada na hipótese da transmissão filogenética. Esse foi um reconhecimento por 

parte de Freud do que poderia existir para além do sujeito na psique individual, o 

que indica uma marca intersubjetiva no psiquismo. Mas é importante ressaltar que 

o interesse de Freud era sobre a continuidade da transmissão, aquilo que sustentaria 

a malha diacrônica e sincrônica pela qual o sujeito estava sustentado. 

O conceito de pulsão de morte e a teorização acerca do que estaria para além 

do princípio do prazer ressaltam a questão da repetição e do traumatismo 

inelaborável. Enfatiza-se, no entanto, que os problemas intergeracionais ganham 

maior interesse após as duas grandes guerras mundiais, pois, a partir de então, 

expande-se um campo de descobertas teórico-clínicas que dariam suporte ao que 

veio a se caracterizar como clínica de famílias. Tanto os adoecimentos advindos 

dos traumas de guerra, como os que, mais tarde, despontam através do corpo, da 

psicossomática, das patologias limites e narcísicas, acentuam a atuação da 

transmissão psíquica transgeracional, do negativo, do irrepresentável, dentre outros. 

Os dispositivos clínicos grupais e os de família surgem como forma de 

trabalhar as novas configurações de sofrimento. Isso faz expandir a reflexão sobre 

o que se transfere e o que se transmite do espaço psíquico de um sujeito a outro, e 

entre vários espaços psíquicos, chegando-se à discussão sobre os laços que se 

tecem. Destacam-se o laço conjugal, o de filiação e o da fratria, que são constituídos 

e transmitidos por diversas vias. O que se transmite são, essencialmente, as 

configurações de objetos psíquicos, como afirma Kaës (1993, 2015), ou seja, 

objetos envoltos em laços que precedem cada sujeito. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



96 
 

 

A concepção de transmissão psíquica proposta por Kaës (1993, 2015) leva 

em consideração que o sujeito do grupo é um sujeito de múltiplos grupos, que habita 

vários espaços psíquicos intersubjetivos. O autor afirma que o que está em jogo na 

transmissão é a própria formação do inconsciente e os efeitos na subjetividade 

produzidos pela intersubjetividade. O grupo precede o sujeito, que recebe heranças 

através da mitologia familiar, das representações simbólicas, dos processos 

identificatórios e da transmissão psíquica. A transmissão intergeracional tem como 

função ser semaforizante e metaforizante, e, como sinaliza Granjon (1998), sempre 

há uma coexcitação pulsional a ser transmitida em família, o que demanda um 

envelope genealógico continente. 

Mas o que é transmitido e o que constitui a pré-história do sujeito não é 

somente o que o sustenta e o assegura, há também aquilo que se herda através do 

negativo. A base inconsciente dos laços familiares repousa sobre o negativo da 

transmissão. Este é o campo da transmissão daquilo que não pôde ser contido, 

retido, aquilo que não está acessível à memória, mas está inscrito no psiquismo 

familiar e nos corpos e será depositado e transferido às gerações posteriores. 

Entende-se, dessa forma, que não é apenas o mecanismo de recalque que constitui 

o inconsciente, mas também o que é da ordem da falha, da clivagem, o que é 

transmitido através de incorporação de lutos não elaborados por meio da 

transmissão transgeracional. 

Ressalte-se que, conforme foi dito no capítulo anterior, a ênfase é dada mais 

ao quantitativo do que ao qualitativo, pois, ao se falar de traumatismos entre as 

gerações, considera-se, antes, o que insiste em se fazer presente pelo excesso e o 

que surge através da expressão não verbal e da cossensorialidade. É importante 

reiterar que, nesse estudo, entende-se os laços primários banhados pela 

cossensorialidade como base que sustenta a família e favorece outras formas de 

laços. Porém, estes se tornam problemáticos quando preponderam sobre outras 

modalidades de laços ou se tornam um meio quase que exclusivo de estar em 

família. O que é fundante e imprescindível pode se apresentar como defesa, recurso 

acionado para fazer face ao traumatismo e às dificuldades de simbolização. 

É assim que a cossensorialidade pode vir a se tornar a expressão do que não 

está acessível ao pensamento. Há, também, um excesso de coexcitação na família e 

uma forma de comunicação mais analógica do que digital. Em consonância com a 

afirmação de Winnicott “que não existe essa coisa chamada bebê” (Winnicott, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



97 
 

 

1988), que o encontro com o ambiente é o que o faz existir, entende-se que o 

traumático desponta do encontro entre o sujeito e a história genealógica familiar, 

que comporta excessos, abusos ou negligência. 

Quanto ao traumatismo, a ênfase é dada ao ataque à capacidade de confiar e 

às excessivas descontinuidades, uma vez que ele é entendido em termos de 

atravessamento do processo de continuidade de ser família e de ser sujeito. Se a 

etimologia do trauma deriva do grego ferida, pode-se inferir que o traumatismo 

transmitido entre gerações seria correlato a uma ferida do passado que é (re)ativada 

no presente, favorecendo descontinuidades, rupturas e invasões no psicossoma. 

Propõe-se pensar que um trauma cumulativo (Khan, 1963) ocorre entre as gerações, 

visto que, segundo Masud Khan, o ambiente possui um papel incontestável como 

escudo protetor e fracassa ao invadir o sujeito e ameaçar o seu processo de 

subjetivação, fenômeno semelhante que ameaça o psiquismo familiar. Importante 

afirmar que o autor não se refere às falhas inerentes a qualquer atividade humana, 

mas sim, àquelas decorrentes de invasões e propiciadoras de uma lógica traumática 

cumulativa. 

Deduz-se, desse modo, que aquilo que não se elabora em uma geração e 

invade outra, impondo-lhe fraturas psíquicas, torna-se traumático ao longo das 

gerações, como resíduos que podem aprisionar os sujeitos e impedi-los de alcançar 

a capacidade de ser (Gampel, 2004, 2016). Ainda que Khan não faça referência a 

Ferenczi (1933), e respeitando a originalidade da teorização de cada autor, pode-se 

estabelecer um diálogo entre eles sobre o tema do trauma. Como já referido no 

capítulo anterior, a teoria do trauma ferencziana enfatiza o caráter ambiental, ao 

considerar uma marca traumática advinda da confusão de línguas. O traumático 

impresso no corpo obstrui a atividade representacional e atua como um contínuo 

sentimento de agonia e de incompreensão. Mas, ainda que o acento dado seja na 

negatividade, há uma potência em criar representações, construções e símbolos, já 

que os laços e as alianças são construções dinâmicas. 

Após o esclarecimento sobre a ideia de traumático neste estudo, retoma-se a 

discussão sobre a transmissão psíquica, que envolve laços, alianças inconscientes, 

circulação fantasmática e mitologia familiar. A lógica que vigora nos laços é 

pautada em recíproca implicação dos envolvidos, uma constante mutualidade. Nos 

laços, a horizontalidade corresponde ao sentido sincrônico, e a verticalidade ao 

diacrônico, cruzamentos e ligações entre as diferentes gerações. Kaës (1993, 2015) 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



98 
 

 

afirma que as alianças inconscientes estão na base do laço formado pelos membros 

do grupo, e é através delas que se efetua a transmissão da vida psíquica entre 

gerações. O autor toma como base o pacto denegativo para a construção do conceito 

de alianças inconscientes. Isso porque, conforme afirma, em todo laço 

intersubjetivo é requerido do sujeito algum nível de negação, enquistamento, 

rejeição, para que seja possível se constituir e se manter em laço. 

Um ponto importante no que diz respeito à dinâmica das alianças 

inconscientes é o de existir um mútuo acordo inconsciente para que o laço se 

organize e se sustente na complementariedade de interesses. É preciso que seja 

assegurada a continuidade dos investimentos ligados à manutenção dos ideais, do 

contrato narcisista e do pacto denegativo. Entende-se que, nos laços, sempre atuam 

investimentos mútuos, renúncias, sacrifícios e restos, uma vez que eles possuem 

uma face positiva e outra negativa. Mais uma vez, afirma-se que existem sempre 

restos e traços, estes últimos ativados através da cossensorialidade e vias de 

elaboração no trabalho clínico. 

Em sua teorização, Kaës (1993, 2015) destaca quatro tipos de alianças 

inconscientes. O primeiro tipo é caracterizado pela sintonia primária entre mãe e 

bebê e pela recíproca e assimétrica troca existente entre os dois, área de ilusão onde 

circulam as fantasias. A noção de contrato narcisista, conceituada por Aulagnier 

(1975), é retomada por Kaës, já que se refere a um investimento narcísico vital, que 

se dá nos primórdios da vida e está na base da grupalidade psíquica. O contrato 

narcísico é uma formação de laço inconsciente que liga o bebê aos pais, à família, 

às gerações anteriores e ao grupo social. Ao filho, é designado o asseguramento da 

continuidade da família em troca do seu reconhecimento por ela. O contrato 

narcisista é, então, definidor para a efetivação do contrato filial, que pode ser 

dificultado se o excesso de negativo circulante no laço ameaçar os pilares narcísicos 

familiares. 

O segundo tipo de aliança inconsciente apontado por Kaës (1993, 2015) é a 

aliança defensiva, baseada no pacto denegativo, necessário para a formação do laço, 

como anteriormente observado. Ainda que o pacto denegativo exista em todos os 

laços em alguma medida, essa transmissão negativa cria zonas de silêncio na família 

e falhas na metabolização, dando margem a um fracasso no contrato que liga a 

família ao sujeito e vice-versa. As crises na família podem remontar às situações 

que possuem marcas anteriores ao recalque e assinalar uma turbulência emocional 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



99 
 

 

advinda de um tempo ancestral. O terceiro tipo, aliança defensiva patológica, possui 

um caráter alienante e é caracterizado por mecanismos como a recusa, os contratos 

perversos e os pactos narcisistas. Isso aponta para um aspecto regressivo do laço, já 

que os espaços em família são transgredidos de forma arbitrária e violenta. O quarto 

tipo de aliança inconsciente, a aliança ofensiva, é caracterizado pela supremacia de 

um grupo em relação aos outros. Como exemplifica o autor, um time de futebol 

reúne a ilusão narcísica grupal com a aliança ofensiva, objetivando a vitória. 

Para o presente estudo, é importante salientar as três primeiras formas de 

alianças inconscientes, mas, sobretudo, considerar aspectos inter e transgeracionais 

nelas atuantes. Legados, pactos, alienações, transmitidos entre as gerações, 

evidenciam um deficitário potencial criativo na família. Tudo aquilo que transgrida 

os interditos que sustentam as alianças pode ser silenciado e relegado ao 

esquecimento, como forma de não ameaçar a continuidade dos laços. O 

esquecimento funciona, nesse contexto, como apagamento, com propósito de 

suprimir conteúdos dolorosos mesmo que sob pena de que, ao serem suprimidos, 

ressurjam nas gerações posteriores através de uma confrontação agoniante: um 

estranho que habita a própria interioridade do sujeito e que é sentido no laço com o 

outro. As famílias que utilizam a comunicação cossensorial como meio de defesa 

da sua integridade tendem a silenciar e a esquecer tudo o que as ameaça. 

Segundo E. Granjon (2006), a aliança inconsciente intersubjetiva funciona 

como uma pele, no sentido de envolver o grupo familiar em uma essência 

genealógica constituída a partir de traços que não são passíveis de elaboração. É 

como um pacto que cumpre uma função metadefensiva para cada um dos sujeitos 

nele implicados. A autora propõe considerar a aliança psíquica intersubjetiva como 

uma modalidade de resolução de conflitos, que tanto atravessa o laço quanto o 

intrapsíquico. Quando essa pele não funciona suficientemente bem e um excesso se 

impõe, a cossensorialidade é acionada. 

Pode-se dizer, portanto, que o pacto denegativo é bifásico, pois ele pode estar 

a serviço da estruturação do laço, nutrir as alianças inconscientes, mas pode, 

também, alienar os sujeitos. Observa-se que, em muitas famílias, atua um pacto 

denegativo alienante: a coesão da família ocorre através do silenciamento de uma 

realidade, que se torna indizível e impensável. Isso pode ocorrer, por exemplo, em 

situações em que o passado dos pais não é contado, circulando um comunicado de 

acesso interditado, segundo o qual pensar é transgredir. Pensar é colocar em risco 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



100 
 

 

o laço. Dessa forma, considerar a existência de um pacto denegativo alienante é 

supor que algo precisa se manter inacessível ao sujeito, fora do seu pensamento, 

ainda que seja ativado em seu corpo. Um ar de segredo se instala, e sua revelação 

representa uma ameaça à continuidade dos laços no seio da família. 

 
4.2. 
Memória em negativo: resíduos radiativos, criptas e fantasmas 

 
O sujeito invadido por questões ligadas às origens pode buscar objetos de 

investimento carregados de idealização, como ocorre frequentemente na 

adolescência, de maneira a (re)significar um mito original e garantir a afiliação. Isso 

porque a herança de conteúdos brutos pode aprisionar o sujeito nos ancestrais, 

mediante uma colagem e uma superposição de tempos. Um personagem do passado 

é encarnado no presente (re)compondo uma cena familiar sabida, ainda que não 

pensada. Diante do interdito de pensar e de questionar, e como forma de escapar 

dos mandatos transgeracionais, as escolhas radicais se apresentam e afirmam as 

violências alienantes das origens. Em consequência, o relato familiar se empobrece, 

prejudicando o atributo organizador da mitologia familiar. Como efeitos do 

esvaziamento dessas operações, nota-se a fragilização dos laços de filiação e de 

afiliação e o surgimento de questões ontológicas e identitárias. 

Quando o pacto denegativo alienante é ativado, apresenta-se um interdito de 

pensar e de aprender. A família encontra a sua coesão não pela via da transmissão 

simbolizada, mas sob a forma de uma tumba. Como teorizaram Abraham e Torok 

(1987), a memória do esquecimento é forjada em uma cripta, a fim de manter, de 

maneira aconflitual, a continuidade da vida familiar. Todos, em família, portam 

uma memória em negativo, o que os tornam, ao mesmo tempo, depositários e 

garantidores do funcionamento vigente. Retoma-se a reflexão sobre a memória, 

sobre a distinção entre não lembrar/desconhecer e inexistir. Os membros da família, 

nessas condições, portam uma história em seus corpos, o que se expressa através da 

cossensorialidade ativada por restos radioativos (Gampel, 2004, 2016). 

A metáfora da radioatividade é utilizada por Gampel (2004, 2016) para pensar 

sobre aquilo contra o qual não é possível se proteger e que influencia o 

estabelecimento de laços. Ser portador de um traço radioativo significa ser 

contaminado por algo do passado traumático, através de um núcleo identificatório 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



101 
 

 

que se manifesta no corpo, na desorganização psíquica e/ou no vazio existencial. 

Essa é a forma da geração anterior continuar viva e fazer laço através da geração 

seguinte. O sujeito que porta a radioatividade sente em si um estranhamento, uma 

vez que ele é portador de um corpo estrangeiro que retorna e é transmitido através 

de uma não inscrição no inconsciente da geração antecedente. Essa concepção é 

relevante para o estudo aqui proposto por reiterar o sentimento de inquietante 

estranheza face a si e em família, perpetuado pela transmissão transgeracional sem 

distância topográfica e temporal. Esse é o campo das identificações alienantes e das 

incorporações, que suscita a experiência cossensorial. 

É preciso retomar, neste ponto, a discussão de Abraham e Torok quanto aos 

conceitos de introjeção e de incorporação, fundamentais para o entendimento de 

cripta e de fantasmas. Os autores partem das formulações de Ferenczi, alinhando- 

se à visão de que o processo introjetivo diz respeito a um movimento natural do 

desejo, sendo uma forma de assimilação, através de um contato do sujeito consigo 

mesmo, mediado pelo outro. Uma bela imagem é por eles proposta, a de 

“experiências de boca vazia” (1972), que alude ao primeiro paradigma da introjeção 

ser o de aprender a preencher com palavras o vazio da boca. Essa operação ressalta 

a importância das relações humanas e de seus laços, uma vez que a linguagem passa 

a suprir a ausência do objeto, figurando sua presença. 

A incorporação entra em jogo na falha do processo de introjeção, 

evidenciando um impedimento à elaboração das experiências vividas. Os autores 

dizem que, como a boca não pode articular certas frases por razões “a determinar”, 

constitui-se em fantasia o inominável, a própria coisa. O vazio da boca se torna uma 

boca ávida de alimento antes da fala. Não podendo se nutrir de palavras, a boca vai 

introduzir, através da fantasia, a pessoa inteira ou parte dela, como depositária do 

que fica sem nome. 

Assim, a introjeção é um processo elaborativo e carregado de potencial 

criativo, orientado no sentido da realidade, uma vez que a incorporação se apresenta 

como uma fantasia, o que significa dizer que, na visão dos autores, ela é 

essencialmente narcísica, um estado do corpo. Indo além, cunham o conceito de 

fantasia de incorporação (1972) para expressar a não articulação entre trauma e 

discurso, uma ausência de palavras que se expressa pelo agir. Isso porque a fantasia 

de incorporação opera na introdução no corpo de partes de um objeto: para não 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



102 
 

 

engolir a perda, imagina-se engolir o que está perdido sob a forma de um objeto, 

como uma “solução mágica” (1972) que escamoteia o trabalho de luto. 

 

A cura mágica por incorporação dispensa o trabalho doloroso da recomposição. 

Absorver o que vem a faltar sob a forma de alimento, imaginário ou real, no 

momento em que o psiquismo está enlutado, é recusar o luto e suas consequências, 

é recusar introduzir em si a parte de si mesmo depositada no que está perdido, é 

recusar saber o verdadeiro sentido da perda, aquele que faria com que, sabendo, 

fôssemos outro, em síntese, é recusar sua introjeção (Abraham e Torok, 1972, pg. 

245) 

 

Uma vez que o sujeito é herdeiro e depositário dos conteúdos nefastos das 

gerações anteriores, é possível sugerir que, como “razões a determinar”, inclua-se 

a transmissão do traumático. As famílias marcadas pela atuação das fantasias de 

incorporação são caracterizadas por um movimento regressivo pelo qual um 

descendente porta uma clivagem que o aprisiona na cripta familiar. O conceito de 

cripta alude a um lugar onde se esconde o segredo da realidade vergonhosa, que 

precisa ser mantido como tal. Independentemente da origem fantasística ou 

realística do conteúdo da cripta, ela se realiza por palavras que se mantêm 

indizíveis. Mais uma vez, a ênfase não está no evento traumático, mas no efeito 

traumático que repercute nos laços e nas alianças familiares. O sujeito porta um 

segredo e a vergonha que a ele está ligada, através de identificação e de 

incorporação, fator mais relevante do que o conteúdo do segredo em si. 

As famílias atravessadas pelo excesso de transmissão do negativo sentem seus 

efeitos na interação intersubjetiva. Segundo Abraham e Torok, no ventre da cripta 

se encontra o indizível, “semelhante às corujas em uma vigilância sem descanso, 

palavras enterradas vivas” (1968, pg. 240). É assim que um membro da família pode 

se tornar porta-voz daquilo cuja existência oculta se manifesta através do sensorial. 

O que confere existência ao indizível é a sua aparição através de uma experiência 

cossensorial na família, uma vez que uma atividade simbólica está esvaziada. 

A trama aqui descrita tem a marca do segredo e da vergonha. Algo não pode 

ser dito, pensado, muito menos partilhado. A ausência de palavras no sujeito 

criptóforo se constitui como um sinônimo de interdito, tornando-se inominável. 

Assim, as palavras do criptóforo, postas em penumbra, funcionam como uma 

antimetáfora (Abraham e Torok, 1972). Isso porque uma fantasia de incorporação 

sempre comporta um luto inconfessável, uma experiência vivida que restringe o eu 

e o macula pela vergonha. A construção da cripta ocorre pelo fato de o desejo do 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



103 
 

 

sujeito, não podendo ter lugar na vivência de ambivalência, é forçado a ser 

enterrado em uma região inacessível do psiquismo. 

O desejo enterrado constitui o próprio segredo que circula no psiquismo 

familiar, responsável por uma clivagem familiar. A clivagem dá origem à cripta. O 

que se encontra na origem da cripta é um segredo vergonhoso que precisa ser 

isolado, perpetuando um prazer clandestino perdido, que atua como ideal de eu. 

Segundo Abraham e Torok (1972), diante da recusa de introjetar a perda do ideal, 

ativa-se uma destruição da linguagem figurada abrindo caminho para os fantasmas. 

Desse modo, os segredos concernentes às gerações anteriores dão origem aos 

fantasmas. As formulações de cripta e de fantasma são muito relevantes para este 

estudo, pois oferecem uma leitura sobre os efeitos do atravessamento do negativo e 

do traumático em família. Os segredos não dizem apenas de situações graves, que 

vão contra as leis estabelecidas, mas de tudo aquilo que é sentido como vergonhoso 

e que é transmitido através de uma lacuna no inconsciente, um saber não sabido: 

“Um dizer enterrado em um dos pais se torna para a criança um morto sem 

sepultura. Esse fantasma retorna, a partir do inconsciente e vem assombrar, 

induzindo fobias, loucuras e obsessões. Seu efeito pode até atravessar gerações” 

(Abraham e Torok, 1974, pg. 412). 

A assombração do fantasma precisa ser diferenciada daquilo que os autores 

entendem como fantasma estruturante, o que representaria a filiação do desejo 

inconsciente como motor da vida afetiva. Trata-se da introjeção paulatina do desejo 

parcialmente realizado ou não realizado pelos antecedentes. Essa operação permite 

que o filho se aproprie do inconsciente parental sem colocar em risco o seu processo 

de subjetivação. Abraham e Torok (1974) nomeiam fantasma patológico a lacuna 

no dizer dos pais, que altera o processo de introjeção do filho. Quando os silêncios 

não comportam segredos, é possível preencher a boca de palavras e a linguagem 

vigora como um instrumento de separação. Mas, no campo do segredo, a criança é 

habitada por obstáculos, sentidos através de estranhezas em seu sentir, em seu corpo 

e em seu agir. 

Tal como discutido no capítulo anterior, aquilo que não pode ser acessado e 

representado se impõe no inconsciente familiar e se manifesta como algo 

estrangeiro, que habita espaços que precisariam ser habitados por algo sentido como 

familiar. Uma espécie de possessão força os sujeitos a condutas reativas e não 

simbólicas, que têm por finalidade reduzir, mesmo que temporariamente, o excesso 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



104 
 

 

de coexcitação familiar acionada pelo traumático. A constante atuação dos efeitos 

do traumatismo reafirma a presença do fantasma. Segundo Abraham (1974), a 

presença do fantasma funciona como um ventríloquo, como um estranho em relação 

ao próprio sujeito, mas que fala através dele, acentuando o fracasso dos processos 

de introjeção e de simbolização. 

O traumático circula nos laços familiares e atua na formação das alianças 

inconscientes. O que é transmitido entre as gerações, por via do negativo, diz 

respeito ao vergonhoso e ativa experiências cossensoriais na família. Por não ter 

havido um acesso ao que foi “enterrado”, os efeitos da cripta são sentidos nas 

gerações posteriores, assombradas pelo fantasma. No interior da família que porta 

segredos e lutos não elaborados ocorre uma confusão entre a identificação ao ideal 

de eu e aos ideais a serem cumpridos como mandatos transgeracionais. Essa trama 

aprisiona o sujeito nas projeções a ele direcionadas, impulsionando-o ao agir como 

forma de resolução dos enigmas. Os obstáculos nesse circuito dizem respeito ao 

processo de subjetivação e de aquisição do sentido de alteridade. 

 
4.3. 
O traumático entre as gerações e a violência das origens 

 
Pensar que o sujeito pode ser habitado por fantasmas, algo da ordem do 

estrangeiro que o captura sem identidade e o coloca diante da atuação da 

transmissão transgeracional, foi tema de interesse de A. Ciccone (2012). O autor 

oferece uma leitura notável sobre o tema da transmissão transgeracional, ao 

ressaltar que a intersubjetividade é ponto crucial para o seu entendimento, e a 

identificação projetiva, através de seus polos projetivo e identificatório, é o seu 

mecanismo central. Tal como visto no capítulo anterior, a identificação projetiva, 

para Bion (1962), é parte da comunicação não verbal ou protoverbal e ocorre desde 

os primórdios da vida humana. 

Ciccone (2012) sugere uma segunda modalidade de identificação projetiva 

que funcionaria através do depósito de um conteúdo mental no espaço psíquico do 

outro. Esta seria uma forma de controlar esse outro e fazer com que ele se comporte 

em conformidade com o conteúdo projetado, o que o autor nomeia de manobras de 

indução, de influência, de sugestão. Uma terceira modalidade de identificação 

projetiva consistiria em penetrar no espaço mental do outro de forma a se apropriar 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



105 
 

 

de seus conteúdos para danificá-los, destruí-los, ou até ali se instalar e se apropriar 

da identidade do outro, levando este outro a atuar em falso self. 

As formas de atuação da identificação projetiva, propostas por Ciccone, são 

muito relevantes para pensar a apresentação desse mecanismo nos laços familiares. 

A transmissão psíquica alienante (Ciccone, 2012) atua através de uma invasão 

imagóica (empiétement imagoïque) ou uma contaminação imagóica, utilizando vias 

de identificação projetivas mútuas. Do lado dos pais, a imago é projetada e 

identificada no filho através de manobras na relação interativa que visam à 

confirmação da identificação. Já do lado do filho, a imago recebida pela projeção 

pode ser cativante, então, nele penetra e suscita um falso self persecutório. Em 

ambas as direções, o importante a ser destacado é o fato de a imago alienante privar 

a criança de uma autonomia face aos seus objetos psíquicos. A invasão imagóica é, 

então, uma modalidade de transmissão e um efeito das fantasias de transmissão 

(Ciccone, 2012), que também advêm de um processo dinâmico, marcado por uma 

interatividade. 

Se é possível considerar o caráter interativo e dinâmico da transmissão, 

mesmo em sua face transgeracional, é fundamental validar o seu potencial criativo. 

A conceituação das fantasias de transmissão (Ciccone, 2012) auxilia nessa reflexão, 

uma vez que essas fantasias compõem um cenário construído ou reconstruído, 

consciente ou inconsciente, através do qual o sujeito designa e é designado como 

herdeiro de um conteúdo psíquico transmitido. As fantasias de transmissão atuam 

nos laços ordinários e suas funções também são solicitadas quando o laço é marcado 

pelo traumatismo. 

As fantasias da transmissão exprimem a maneira pela qual os sujeitos em 

família constroem sentidos sobre a genealogia e como eles se portam frente a ela. 

É importante reafirmar que os membros da família são, ao mesmo tempo, receptores 

e agentes das fantasias de transmissão. É através da transmissão entre gerações que 

o sujeito recebe sua primeira missão, a de continuidade narcísica familiar. Retoma- 

se, aqui, a ideia de Aulagnier (1975) quanto à importância do contrato narcísico, 

que tem por finalidade fazer com que a criança sustente a continuidade da geração 

precedente. Mas também há uma outra missão, que diz respeito à reparação do 

narcisismo parental (Ciccone, 2014), uma vez que todo sujeito possui feridas e 

faltas que, através do laço parento-filial, são ativadas e demandam reparação. Os 

pais revivem suas tramas infantis e suas heranças geracionais no encontro com a 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



106 
 

 

criança, que herda as fantasias por eles construídas através da interação de histórias 

primitivas, de experiências traumáticas e do traumático transgeracional. 

A fantasia de transmissão possui um aspecto paradoxal: ela permite que o 

sujeito se ligue a algum elemento que ofereça sensação de pertencimento, ao mesmo 

tempo em que fantasmas e forças estrangeiras atuam sobre ele. A paradoxalidade 

em questão carrega a ilusão de que o vivido pelo sujeito viria de uma anterioridade 

que não faz parte dele, mesmo que ele o experimente. Isso o faz se sentir isento de 

toda responsabilidade frente ao transmitido, frente à sua inscrição e à sua 

participação no contexto traumático, sob o preço de que a atmosfera de 

estrangeirismo permaneça. A potência está na possibilidade de a fantasia de 

transmissão servir como via de apropriação, pelo sujeito, de uma história que o 

precede e integra a sua própria, ainda que ele esteja diante da falência de narrativa 

e de sentido, impostas pelo traumatismo. Ressalte-se que a palavra “sentido” tem a 

conotação de algo que pode encontrar reconhecimento, validação, existência, que 

fornece suporte ao psiquismo familiar e aos psiquismos singulares. 

A transmissão traumática, por sua vez, é aquela cuja falha se apresenta no 

atravessamento do processo de simbolização, reportando-se ao que, na concepção 

freudiana, seria a falha na função da paraexcitação. O traumático entre as gerações 

gera uma transmissão dos elementos beta (Bion, 1967), aqueles advindos das 

experiências sensoriais primitivas e caóticas, ativando um objeto psíquico primitivo 

que retorna sob a forma pré-verbal, depois de ter sido expulso por identificação 

projetiva - concepção bioniana de ideograma. As interações e os laços familiares 

ficam sujeitos ao excesso de identificações projetivas, ultrapassando a capacidade 

da função de paraexcitação e sobrecarregando o continente familiar. A 

comunicação cossensorial entra em ação como forma de resposta face a esse curto- 

circuito. 

Portanto, pode-se inferir que o campo do traumatismo entre as gerações diz 

das fraturas no originário, expressas por lacunas representacionais na família. Nas 

famílias atravessadas fortemente por uma trama disruptiva, comportamentos de 

ordem emocional e sensorial são ativados como forma de expressão dos esquemas 

originários familiares (Grange-Ségéral, 2008), falhas originárias ligadas à herança 

transgeracional. São fraturas que impõem formas turbulentas de estar no laço, 

desencadeando construções defensivas na família. Observa-se que um mecanismo 

de defesa familiar é o de colagem, um recurso de estreitamento dos laços que 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



107 
 

 

compromete a clara diferenciação entre os tempos geracionais e os espaços 

psíquicos. Se os laços, os tempos e os espaços não estiverem bem delineados, a 

incestualidade pode se instalar como consequência do traumático, tema que será 

abordado mais adiante. 

Os registros originários, de emoções não ligadas, manifestam-se através de 

sinais infraverbais em resposta à transmissão transgeracional. Isso faz parte do 

ruído de fundo psíquico (bruit de fond psychique), assim nomeado por Granjon 

(2014) como o que o analista precisa escutar, ver, sentir e experimentar junto à 

família. A comunicação cossensorial na família expressa o que não pode ser dito 

nem pensado, denunciando um movimento regressivo que aciona os objetos brutos 

(objets bruts) circulantes em família. 

Dedicada à clínica com famílias, Granjon (2006, 2014) afirma que certas 

formas ou figuras irrompem em família, através de expressões brutas, não ligadas 

e sem sentido, clivadas do afeto. Os objetos brutos seriam a expressão do negativo, 

o que carece de inscrição, emergindo como fundo psíquico do grupo familiar. A 

autora utiliza o termo “continentes do negativo” para se referir a um tipo de sutura 

feito pela família que visa evitar a sua desintegração. Esse funcionamento aponta 

para o traço do originário familiar e para algo da memória do esquecimento 

(Granjon, 2006), referindo-se à temporalidade congelada em família. O que é da 

ordem da anterioridade continua a se presentificar e a se impor como impedimento 

do transcorrer do tempo. 

Como discutido no capítulo anterior, a memória autobiográfica faz referência 

à intersubjetividade, pois tornar-se autobiográfico é alcançar uma dimensão 

temporal de passado, presente e futuro, fazendo surgir funções mais sofisticadas 

como a linguagem e a criatividade. Conquista-se a noção de relações sociais, de 

sentimentos mais abstratos como o amor, e, também, o altruísmo, cenário esse onde 

figuram o self e o não self, o estabelecimento de laços, e onde atua a transmissão 

psíquica. Como alcançar um self autobiográfico diante do excesso do negativo da 

transmissão? Para responder a essa questão, é preciso considerar a trama que 

envolve as alianças inconscientes e os laços familiares, marcada por conteúdos não 

acessíveis aos sujeitos, porém presentes nos resíduos radiativos e nos traços sem 

memória circulantes no presente. 

Traços de histórias impensáveis se evidenciam na experiência de 

cossensorialidade, de movimentos de ruptura e do mecanismo de colagem entre os 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



108 
 

 

membros da família, evidenciando núcleos traumáticos enquistados e lutos não 

elaborados geradores de sofrimento e de descarga psíquica. Acrescenta-se à 

discussão o fato de o processo de incorporação atacar a memória, atacar a 

apropriação subjetiva e o sentido de tempo, uma vez que algo se impõe, à revelia, 

no psiquismo do sujeito, figurando em uma presença constante de um não eu. O 

ataque é, também, à criatividade, atividade fundamental para o psiquismo familiar 

e para o processo de subjetivação do sujeito. 

É interessante estabelecer uma articulação entre as ideias de criatividade, de 

negativo na família e da capacidade de estar só (Winnicott, 1958). A aquisição da 

capacidade de estar só na presença do outro se vê em prejuízo quando os 

mecanismos de colagem e de contágio atuam nos laços familiares, estreitando 

espaços subjetivos, acionando medo do colapso e angústias impensáveis. O 

recolhimento à solidão, fundamental, propiciadora da criatividade, é ameaçada na 

família diante do cenário de assombro, de fantasmas circulantes, de excesso 

pulsional, e de vazio atormentador sem contenção. 

Essas famílias apresentam dificuldades de criar um ambiente confiável a fim 

de que seus membros alcancem a vivência do paradoxo winnicottiano - estar só em 

presença do outro. A vivência do paradoxo propicia a aquisição do sentido de 

continuidade, de tempo, e é fonte geradora de ligações. Quando o jogo de 

identificação projetiva excede a capacidade de contenção pelo aparelho psíquico 

familiar, há prejuízos tanto na capacidade de “estar só” quanto na capacidade de 

“estar com”. Para que o espaço de solidão confiável exista, é preciso experimentar 

o estar só na garantia da presença do outro, havendo um alinhamento para que o 

objeto interno não seja demasiado persecutório, assim como o objeto externo não 

seja demasiado intrusivo. 

A capacidade de vivenciar a solidão carrega internamente a experiência de 

uma relação íntima e confiável com alguém que foi presente, mas soube se ausentar 

na presença e salvaguardar a capacidade de estabelecer contato afetivo. A falha na 

vivência desse paradoxo maturacional pode, também, deflagrar uma necessidade de 

interação ininterrupta com o outro. O estreitamento dos laços e dos corpos aciona a 

comunicação cossensorial para fazer frente às vivências de ameaça de morte e ao 

não asseguramento da presença do outro. Se a trama familiar é aquela dos 

fantasmas, da incorporação, dos segredos, um estranho está sempre figurando no 

cenário, o que torna a aquisição da confiabilidade uma tarefa mais árdua. A 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



109 
 

 

presença passa a ser uma constante, no que diz respeito à presença do negativo 

transgeracional, e a ausência passa a assombrar como morte. Do ambiente familiar 

que se esperava proporcionar repouso e confiança, experimenta-se aprisionamento 

psíquico, invasão imagóica (empiétement imagoïque), e contaminação imagóica, 

vias massivas de identificação projetiva e alternativas falseadas de se sentir 

“estando com”. 

Essa trama apresenta excesso de coexcitação, sideração, recusa à desilusão 

fundamental e impossibilidade de pensar, de modo que o intrapsíquico é 

continuamente afetado pelo intersubjetivo que, por sua vez, é atravessado pelo 

transubjetivo – tema a ser abordado ainda neste capítulo. O traumatismo 

transgeracional e os efeitos da circulação de objetos transgeracionais (Eiguer, 1987, 

2011) fazem reverberar algo vergonhoso que mobiliza as bases da identidade 

familiar. Esses objetos são compostos por uma representação de um ancestral da 

linhagem direta ou indireta que teria vivido experiências traumáticas, cujo efeito é 

sentido nas gerações seguintes. Ainda que a violência tenha ocorrido no passado, é 

importante ressaltar que o efeito do traumatismo transgeracional e de seus objetos 

é o de reverberar um sentir sem sentido e um vazio atormentado, que atinge o 

sentimento de pertencimento e de filiação. 

 
4.4. 
A cossensorialidade como uma linguagem frente ao traumático 

 
A parte maldita da herança (Eiguer, 2011) se refere a um tipo de transmissão 

transgeracional cuja marca é a oposição à transmissão da lei e do desejo, que ataca 

a mitologia de base. Ao contrário do viés estruturante da transmissão psíquica, 

instaurador da lei e agenciador dos ideais familiares, a parte maldita da herança 

provoca vergonha e um interdito do pensar, o que inclui o acesso do sujeito ao 

próprio psiquismo. Há um esgarçamento do envelope familiar, que falha em sua 

tarefa de contenção dos excessos circulantes e de transformar os elementos brutos 

e transgeracionais, beta, em alfa, sobrecarregando e/ou atacando o funcionamento 

do aparelho de pensar pensamentos da família. 

A interdição de acesso ao psiquismo perturba a capacidade de pensar, de ter 

curiosidade e de aprender dos sujeitos, já que, para aprender, é preciso ir em busca 

do saber, algo justamente vetado nessas circunstâncias. O comunicado circulante é 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



110 
 

 

de não poder saber e nem pensar, ocasionando um corte na parte da transmissão que 

carrega a história das origens, gerando uma atmosfera de estranhamento, de 

silenciamento e de segredo. Para que algo do passado se mantenha inacessível, é 

preciso interditar o saber como um todo. Como repercussão desta trama, os 

membros da família ainda que próximos, no que diz respeito à intimidade, podem 

estar longe. Como afirmam Eiguer (2004) e Cuynet (2016), a intimidade pode não 

ser alcançada e o íntimo ser invadido, o que ratifica a discussão acima referente à 

problemática vivência de estar só na presença do outro. 

Muito mistério mata o enigma, aquele que orienta a curiosidade em direção 

ao saber, como afirma Eiguer (2013). Isso denota o fato de o negativo intervir como 

uma sombra do objeto atuando na família. Há um vazio de representação que age 

como força de atração, um buraco que clama pelo reconhecimento de algo que já 

ocorreu em um tempo anterior. De forma ilustrativa, seria pensar mais em um 

quebra-cabeças do que em um lego, uma vez que é preciso colocar a peça no lugar 

correspondente para compor o desenho, o que difere da liberdade de encaixe 

diversificado de múltiplas formas. 

O negativo atrai em direção às profundezas, onde se encontra a força 

pulsional sem ligação, que influencia os investimentos psíquicos. O vazio remete a 

algo ocorrido que se tornou inominável e que deflagra um jogo entre ocorrido/não- 

ocorrido, existência/inexistência, elementos que fomentam o ataque ao 

pensamento. O negativo interfere, ainda, na construção do sentimento de identidade 

e no vir-a-ser dos sujeitos, atravessando o processo de personalização dos membros 

da família. Um membro da família pode ser refém de uma herança maldita. Da 

mesma forma que uma doença é herdada de gerações anteriores, através do DNA, 

é possível ser portador de uma falha ou de um objeto transgeracional que habita o 

sujeito como uma cripta em seu psiquismo. O paradoxo se encontra na necessidade 

de o sujeito se apropriar dessa falta para aceder ao lugar de sujeito de uma herança 

e, assim, ligar-se aos ancestrais, alcançando o sentimento de pertencimento e de 

filiação, libertando-se, por fim, de seu fardo. 

Os traços impressos no sujeito através da transmissão transgeracional 

carregam a força do irrepresentado, do inominável, do transbordamento da 

capacidade do psiquismo familiar em fornecer contenção, ativando a expressão da 

cossensorialidade. Em determinadas situações, ocorre uma sujeição da criança em 

relação ao que os pais dizem ou calam, o que prejudica o livre acesso à interpretação 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



111 
 

 

de seu próprio psiquismo e leva à sobrevivência psíquica a ficar aprisionada na 

versão narcísica dos pais. Esse fenômeno é entendido por Haydée Faimberg (2001) 

como a atuação da violência simbólica das origens, muitas vezes representada nos 

fantasmas que assombram os descendentes através de uma transmissão alienante. 

A autora afirma que o modo como os pais transmitem sua história para os filhos 

pode funcionar como forma de intrusão. 

A transmissão alienante funciona como forma de impedir que a criança tenha 

acesso às investigações, em destaque para as que dizem respeito a si mesma, já que 

os pais não funcionam como facilitadores do desenrolar desse processo. A autora 

sustenta que as identificações alienantes ficam subjugadas a um regime de 

regulação narcísica: os pais transmitem aos filhos um funcionamento narcisista 

como resolução de dilemas intrapsíquicos advindos da intersubjetividade, maneira 

defensiva encontrada para lidar com o desamparo. Em muitos casos, a dimensão 

narcísica circulante pode deflagrar uma telescopagem entre três gerações 

(Faimberg, 2001), fenômeno clínico que aduz ao esmagamento inaudível do tempo 

entre as gerações, cujo prejuízo é a aquisição da alteridade. 

A transmissão alienante pode, ainda, facilitar uma captura psíquica, 

aprisionando uma geração à outra em prejuízo do processo de vir-a-ser dos 

membros da família e um esmagamento temporal. Segundo Ciccone (2013), os 

conteúdos brutais que uma criança recebe de eventos traumáticos impõem ao seu 

eu uma experiência brutal de alteridade. A transmissão é traumática quando o objeto 

transmitido impõe a sua alteridade, invertendo a lógica conferida ao processo de 

personalização, em que é preciso que o outro se ofereça como objeto subjetivamente 

concebido para depois ser objetivamente percebido. O objeto se mantém, em parte, 

como um estrangeiro, ao mesmo tempo em que se impõe na forma de bruta de 

apresentação, dificultando a sua apropriação pela criança e perturbando o 

desenrolar dos processos transicionais. Segundo o autor, “la brutalité de la 

transmission est plus traumatique que le traumatisme lui-même” (2013, p.154). 

Considera-se, neste estudo, que a transmissão transgeracional pode se 

apresentar através de sua face traumática e de sua face estruturante, aquela ligada 

ao registro da transicionalidade. Segundo o referencial winnicottiano, em um 

estágio primitivo, o bebê vive em um mundo subjetivo, mas já experiencia o contato 

com objetos que funcionam como pequenas mostras da realidade. Em um segundo 

tempo, instaura-se a  experimentação na área transicional, através dos objetos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



112 
 

 

transicionais, o que expressa a marca relacional. A passagem da relação de objeto 

para a de uso de objeto denota a conquista do sentido de realidade a partir do melhor 

delineamento das fronteiras, acarretando a alteração da natureza do objeto para 

sujeito. O objeto precisa fazer parte da realidade compartilhada, não sendo apenas 

um feixe de projeções. 

A passagem descrita acima constitui uma das mais complexas e fundamentais 

conquistas no caminho do amadurecimento humano. É preciso enfatizar que o uso 

do objeto só ocorre se o reconhecimento da realidade compartilhada, da 

independência do objeto e da própria dependência do sujeito frente a esse mesmo 

objeto forem conquistados. O trabalho de desilusão e de separação se apresentam 

ao longo de toda a vida humana, o que implica constantes elaborações de lutos. 

Assim, da mesma forma que o bebê tem a ilusão de ter criado o seio, que assim se 

apresenta como sua criação, na transmissão psíquica não traumática, os conteúdos 

que em uma geração são conhecidos, precisam ser percebidos como criados e 

encontrados pela geração precedente. A possibilidade de os conteúdos, em uma 

geração, terem sido metabolizados e integrados favorece a vivência da herança na 

geração seguinte como algo que a precede, mas que foi encontrado na experiência 

pessoal. A transmissão pode, paulatinamente, no devir temporal, ser sentida como 

uma fantasia, ou até um mito. 

Os conteúdos não metabolizados, transmitidos entre gerações, contribuem 

para falhas ambientais e para a ativação posterior de uma comunicação cossensorial 

na família. Quando o humano não encontra no olhar do outro o espelhamento que 

proporcione o encontro consigo mesmo, ocorre uma vivência traumática primitiva. 

Há um entrave na efetivação dos processos de integração, o que pode deflagrar uma 

vivência de falso self e um atravessamento na elaboração da agressividade. A 

singularidade permanece confinada e perdida dentro do próprio sujeito, na tentativa 

de preservar um eu próprio. Com a intermitente ameaça de colapso, o sujeito sofre 

prejuízos na capacidade de estabelecer laços verdadeiros, de confiar e expressar um 

si mesmo genuíno. 

A transmissão traumática não facilita a transicionalidade, não respeita a ilusão 

entre o que é achado e o que é criado entre as gerações, dificultando, assim, a 

vivência do paradoxo na família. Ciccone (2013) afirma que a transmissão 

traumática coloca o sujeito em um sofrimento de apropriação, de subjetivação. 

Segundo o autor, o mecanismo de identificação, presente em todas as modalidades 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



113 
 

 

de transmissão psíquica, apresenta-se como identificação adesiva, uma vez que esse 

tipo de transmissão, sem palavras ou através de palavras brutas, evidencia 

enquistamentos, alienações e aprisionamentos. Nessa trama, a fantasia de 

transmissão funciona defensivamente através do mecanismo de adesividade, que 

mimetiza os sujeitos da família. Importante ressaltar que a atuação da identificação 

projetiva, via de comunicação, promove, em algum nível, uma mimetização, porém, 

a capacidade familiar de conter e metabolizar os conteúdos projetados, por meio de 

um envelope familiar, faz a mimetização ceder lugar à circulação dos elementos 

alfa. 

A função alfa familiar garante o estabelecimento das primeiras formas de 

representação, por meio da experiência de cossensorialidade familiar. É preciso que 

a família seja capaz de ser continente e de garantir suficiente continuidade dos laços 

para favorecer, também, a capacidade de pensar. Caso contrário, um modo 

defensivo arcaico é ativado como força contrária à vivência de estarem sós na 

presença do outro, de confiabilidade e de repouso. Segundo Aubertel (2011), a 

tarefa da família é fazer nascer os sujeitos para a vida psíquica, favorecendo a 

integração psicossomática de cada um e deles à vida familiar. Os laços de aliança, 

de filiação e de fraternidade atuam em família como um tecido de fundo comum 

onde se produz uma segurança de base. 

Ao retomar a conceitualização winnicottiana sobre a transicionalidade, 

Aubertel (2011) discute as qualidades do laço transicional e ressalta que, quando 

ele é atravessado por um excesso do negativo da transgeracionalidade, preponderam 

agonias primitivas sem contenção. As famílias que funcionam sob a égide da 

cossensorialidade experimentam um medo do colapso que seria representado por 

uma ruptura. A vivência de não continência, que leva à vivência de queda no 

abismo, tem em sua base fraturas transgeracionais. Aubertel (2011) afirma, ainda, 

que a concretude do laço seria uma defesa vital contra o colapso, impedindo o 

acesso à representação. As famílias em sofrimento precisam restaurar os laços e o 

espaço caracterizado pela transicionalidade, de forma a ter acesso ao mito familiar 

e à história que banha os laços. 

As vivências corpóreas e sensoriais que despontam como expressão da 

transmissão do negativo, através de mecanismos de contaminação e de contágio, 

acontecem no campo da coexcitação e do não memorizável (Aubertel, 2011). O 

mecanismo de contaminação é mais primitivo que o de contágio por seu caráter de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



114 
 

 

menor definição originária, produzindo um efeito disseminado que torna 

impensável a existência de um ponto de origem. Já o mecanismo de contágio, por 

sua vez, comporta a possibilidade de inferir algo que veio de um em direção ao 

outro. O que é posto, nesses casos, é uma indiscriminação entre laço e comunicação, 

continente e conteúdo, pois, nas palavras da autora: 

 
Ce qui devrait fonctionner comme un contenant à l’intérieur duquel il peut y avoir 

des échanges se restreint à des perceptions et sensations se substituant à l’ordre du 

représentatif, maintenant le sujet dans les champs de la négativité, de l’utilisation de 

l’objet (et non de la relation d’objet) et de la contrainte de répétition. Le lien ne peut 

contenir des échanges et des communications, il en est indifférencié, le contenant est 

indifférencié du contenu (Aubertel, 2011, pg.106). 

 

Os elementos não-verbais, não passíveis de verbalização, mobilizam 

experiências cossensoriais e são nomeados por Grange-Ségéral (1998) de memória 

afetiva do laço. Esta memória funcionaria como um pano de fundo de uma memória 

representativa, que só é acessada no trabalho terapêutico passo a passo com o acesso 

à mitologia familiar. A memória afetiva do laço revela a face do negativo, que, 

organizado segundo o traço originário, possui rudimentos de uma parte acessível e 

possui algum nível de representação, ainda que de forma precária. 

A teorização acerca dos esquemas originários familiares (Grange-Ségéral, 

2008, 2016), trabalhada no capítulo anterior, é aqui retomada. Eles são proto- 

organizadores do grupo familiar que se apresentam sob combinações sensório- 

emocionais, comportamentais e fantasmáticas, que visam conter as fraturas do 

originário que atacam e sideram o canal de significações. O modo de estar no laço 

familiar pode evidenciar formas enrijecidas de ligação, com movimentos e 

distâncias encurtadas, modos de contenção de fraturas do originário (Grange- 

Ségéral, 2008). É por meio do trabalho analítico que traços podem ser elaborados e 

restos podem ser integrados. Traços e restos são contemplados, partes não 

excludentes de expressão do traumático em família. 

O traumatismo é, então, o que transborda da capacidade de contenção do 

aparelho psíquico familiar. A maneira pela qual a família vivencia o traumatismo 

depende, primeiramente, da pressão exercida por ele, mas também do sentido a ele 

designado e como ele foi inscrito na história familiar. A capacidade de contenção 

pelo psiquismo familiar está ligada à tolerância à frustração e à elaboração dos lutos, 

modelo prototípico bioniano, que alude à conquista de uma experiência subjetiva 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



115 
 

 

complexa e não restrita à causalidade direta. Quando a frustração excede a 

capacidade de elaboração, ativa-se um laço adesivo. 

Retomando André-Fustier e Aubertel (2013), quando a família não é capaz 

de metabolizar as experiências de forte impacto, transformando emoções em 

sonhos, intensifica-se a coexcitação, aspectos quantitativo e econômico, e coloca- 

se à prova os processos de subjetivação. A transmissão psíquica transgeracional 

mobiliza as fantasias originárias e a carga pulsional nelas atuantes, a ligação entre 

Eros e Tânatos, que é a força motriz que está na base das interações humanas. O 

mecanismo colagem-ruptura existe em alguma fração em todas as organizações 

familiares, mas ele é acentuado quando há, no tecido mítico familiar, um excesso 

de buracos que impede o delineamento dos espaços psíquicos e da temporalidade. 

 
4.5. 
Mitologia familiar e temporalidade 

 
Como ponto de partida, é importante afirmar que o mito contém, exprime e 

simboliza a via fantasmática mais profunda de uma sociedade e da família. Não 

existe sociedade sem mitos e nem sujeito sem fantasias (Anzieu, 1978), logo, 

entende-se que os mitos carregam modos de vida e de pensamento comuns aos 

diferentes membros da família, ressaltando, assim, sua dupla atuação, tanto no 

intrapsíquico quanto no intersubjetivo. Neste ponto da discussão, objetiva-se 

problematizar a forma de atuação dos mitos nas famílias cujos laços são fortemente 

permeados pelo negativo. Supõe-se que, nesses casos, a mitologia familiar se 

esvazia em sua função simbólica, o que faz despontar crenças enrijecidas 

partilhadas com valor de verdades absolutas. Uma organização defensiva se 

configura a fim de conter as angústias primitivas, mas, sendo ela frágil, algo escapa 

e falha. 

Os mitos familiares são um conjunto de crenças compartilhadas e transmitidas 

entre as gerações que indicam as origens da família, de seus ancestrais, os laços 

entre os tempos e as alianças estabelecidas, contribuindo, assim, para a aquisição 

do sentimento de pertencimento e para a formação da gênese do psiquismo familiar 

(Eiguer, 1985). A sua atividade garante a realização de desejos e a circulação de 

fantasias, em especial, das que dizem respeito à integridade narcísica da família e à 

das origens. O mito alicerça a família e facilita a inscrição de seus membros na 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



116 
 

 

linhagem, uma vez que ele é meio de resolução de contradições referentes ao vivido. 

Por sua circulação fantasmática, o mito dá contorno às oscilações do ciclo de vida 

familiar, com suas decorrentes desilusões, favorecendo a capacidade de fantasiar e 

simbolizar os aspectos primitivos no despontar das diferenças. A recusa ao mito 

significaria negar a dependência primordial e relativamente contínua, equivalendo 

à oposição ao amor filial, o que põe em xeque os vínculos narcísicos que sustentam 

os laços. 

Pode-se dizer que os mitos familiares dão continente e funcionam como 

organizadores do pensamento e das fantasias circulantes, evidenciando sua 

qualidade intersubjetiva. Isso porque eles reúnem os conteúdos psíquicos 

primordiais oriundos das gerações precedentes, produzindo uma unidade familiar 

compartilhada, continuamente retomada e recriada. Os mitos visam manter uma 

homeostase familiar e trabalham no sentido de proteger a identidade da família, 

atuando, também, na identidade de cada um de seus membros. É por essa 

perspectiva que os mitos têm por função organizar a grupalidade psíquica familiar, 

servindo como forças narcísicas organizadoras. 

Os estudos sobre os mitos sociais datam de muito tempo, mas os que tratam 

dos mitos familiares têm como seus pioneiros Ferreira (1963), cuja dedicação se 

concentrou na articulação entre mito familiar e disfuncionalidade nas famílias. 

Segundo o autor, os mitos familiares contemplam um sistema de crenças e 

convicções partilhadas que são inconscientemente aceitas, ainda que possam 

apresentar uma característica de irrealidade, como os tabus e as ideias que tornam 

sagrados certos objetos. Revela-se, então, a necessidade de se manter escondida a 

característica falsa ou ilusória do mito, pois ele precisa conservar sua função de 

promover a homeostase, a coesão e de endossar os papéis familiares. O mito 

exprime uma pseudorealidade que envelopa cada novo membro que nasce. 

Como trabalhado no capítulo anterior, é preciso ter um envelope 

suficientemente flexível às interações familiares e continente dos conteúdos 

psíquicos e dos laços familiares. Portanto, do envelope familiar se espera o 

cumprimento das funções de continência e de sustentação, o que permite uma área 

de troca, de comunicação e de garantia do sentimento de continuidade de si e no 

tempo. Do mito familiar também se espera tal função protetora e coesiva, 

permitindo uma ancoragem de cada membro da família à grupalidade, 

proporcionando uma contenção através do envelope mítico (Granjon, 2006). 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



117 
 

 

Ruffiot (1981, 2011) afirma que é imprescindível escutar a mitologia familiar, 

contida na interfantasmatização, nas falas em terapia psicanalítica familiar. Ao 

retomar uma definição do Larousse sobre o mito social, “relato popular ou literário 

que evidencia seres sobre-humanos ou ações imaginárias, reais ou desejadas, ou nas 

quais se projetam complexos individuais ou algumas estruturas subjacentes às 

relações familiares”, o autor sustenta ser o mito uma transposição e uma explicação 

do real, mediado pelo imaginário, que permite o acesso a uma leitura primária do 

universo e do mundo subjetivo. 

O mito se encontra na gênese do psiquismo e fomenta o circuito fantasmático, 

o que se verifica na organização da família e repercute nas fantasias originárias e 

na produção de representações de carga simbólica. A transmissão da mitologia 

familiar ocorre de uma geração à outra, e, como sugere Ruffiot (1981, 2011), toda 

família possui, no plano representativo, uma imagem grupal idealizada de seu 

passado, de suas origens conhecidas ou perdidas no tempo: a genealogia, ainda que 

seja uma história mitificada, repercute na sensação de pertencimento à linhagem ao 

identificar os sujeitos física, psíquica e moralmente. 

É por seu caráter identificatório que o mito familiar precisa ser aceito e 

introjetado, de forma que nenhum membro da família o questione ou o desafie. 

Almeida-Prado (2000) afirma que, se os aspectos de falsidade ou de ilusão do mito 

forem reconhecidos, tenderão a se manter em segredo. Isso porque o mito familiar 

precisa promover estabilidade e alimentar o narcisismo grupal vigente, articulando 

a ligação de uns com os outros. As fantasias em uníssono são criadas através dessa 

ilusão narcísica, que sustenta a interfantasmatização necessária para o processo de 

reconhecimento em família. O mito familiar corresponde a uma realidade bastante 

complexa, marcado pelos processos secundários, ainda que sua lógica pertença aos 

processos primários, como atenta Almeida-Prado. Como ele é suscetível a 

reinterpretações em vários níveis, é possível caracterizá-lo como um objeto 

transicional coletivo, ligado ao conhecimento, ao pertencimento e à identidade. 

Alinhado à perspectiva de que o mito familiar tem por finalidade o 

pertencimento e a manutenção da identidade da família, Eiguer (1987) defende que 

pôr o mito à prova seria questionar o pertencimento e a filiação à família. Os mitos 

de origem transgeracional inscrevem a família em uma língua comum, um “jargão 

familiar” (Eiguer, 1987), como também na linhagem, com seus sistemas de 

vinculação e ritos. Quando há uma presença massiva de tais mitos, verifica-se 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



118 
 

 

prejuízo na produção interfantasmática e no acesso à diferenciação entre os tempos 

passado e presente, e entre a interioridade e a exterioridade. 

É importante enfatizar que os mitos de origem transgeracional mantêm o 

contato com as raízes, mesmo que a natureza desses mitos seja regressiva. Todo 

mito familiar possui uma face defensiva, na qual um nível regressivo trabalha na 

promoção da sensação de triunfo sobre as angústias, em especial, a de morte. Ele 

se apresenta como um modo de resolução de desilusões e descontinuidades, 

favorecendo a elaboração dos lutos. Em contrapartida, diante de funcionamentos 

familiares arcaicos, os mitos patógenos (Ruffiot, 1981, 2011) oportunizam 

mecanismos defensivos de colagem e de contaminação, e o aparelho psíquico 

familiar fica aderido a crenças e a ritos aprisionadores. 

Em famílias de comunicação fortemente cossensorial, verifica-se, no 

discurso, concepções rigidificadas em que a dúvida ou o questionamento são 

sentidos como ameaça ao que está posto. A passagem do tempo e as recriações por 

ela proporcionadas, essencial para o trato das fraturas familiares, não são 

vivenciadas, dando espaço à ideia de mito canônico (Almeida-Prado, 2000). Diante 

do mito canônico, não existe uma diferenciação entre passado e presente, dentro e 

fora, grupal e singular, familiar e estranho. O mito canônico revela uma 

imutabilidade, um enrijecimento, aludindo aos lutos não elaborados. 

Portanto, entende-se que a presença massiva de mitos transgeracionais causa 

um efeito deletério aos laços familiares. O espaço psíquico arcaico familiar é o lugar 

onde se inscrevem os mitos e a ancestralidade, lugar do originário e, é também lugar 

do entrecruzamento dos laços psíquicos e das alianças entre os membros da família. 

Assim, os traços inconscientes de um passado traumático podem ameaçar os mitos 

originários, asseguradores dos ideais e das forças narcísicas constituintes. Como 

conclui Almeida-Prado (2000), em toda manifestação de sofrimento psíquico existe 

uma inscrição falha do mito familiar. 

Os mitos familiares patógenos funcionam como pseudomitos, mitos que 

perderam a sua característica estruturante, representados por funcionamentos 

familiares em que a vida fantasmática é atrofiada, tal como expresso no agir. Pode- 

se dizer, então, que o aparelho psíquico familiar, nesses casos, é esvaziado de sua 

função mitopoética (mythopoïétique), estando também bloqueado em sua função 

transicional. O mito cede lugar a uma apresentação de casualidade linear, onde a 

narrativa familiar se restringe aos fatos e não às experiências, o que evidencia uma 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



119 
 

 

grande carga de eu ideal. É por isso que, quanto mais adoecido o funcionamento 

familiar, mais os mitos familiares se apresentam rigidificados e dificultam a 

capacidade de pensar e de criar. Esse é o caráter defensivo do mito, que vai no 

sentido oposto àquele cujo objetivo é fornecer acesso ao conhecimento e criar 

representações simbólicas. 

Como visto no primeiro capítulo, o grupo funciona na psique individual como 

um eu ideal, como um reservatório de vivências de onipotência infantil e de ilusão, 

e a ilusão grupal (1975) seria uma defesa coletiva contra a angústia da perda, uma 

negação da perda do objeto de amor. Diante de pseudomitos, a ilusão grupal se 

impõe, esvaziando sua face organizadora e, assim, opondo-se às fantasias 

originárias – de sedução, de castração, da cena primitiva-, organizadoras do 

psiquismo familiar. Ocorre um bloqueio no acesso ao registro simbólico, o que 

contribui para que a família fique suscetível aos pré-julgamentos e às ideologias. 

Carecendo de uma mitologia estruturante, a família permanece excessivamente 

ligada a construções idealizadas sobre as origens. 

Nos casos em questão, a mitologia familiar é superinvestida pela instância do 

eu ideal, mecanismo que visa a uma imagem inconsciente idealizada da família. A 

atmosfera de completude e de perfeição dialoga com aspectos psicóticos do 

psiquismo familiar, ativando defesas primitivas que o distanciam do contato com a 

realidade. Como afirma Bion (1967), a onipotência, que possui diálogo afinado com 

a idealização, decorre da não suportabilidade para tolerar a frustração, o que 

perturba o aparelho de pensar pensamentos e faz predominar angústias de des-ser e 

sentimentos de estranheza. Dessa forma, a representação de algo idílico só é 

alcançada ao preço da negação das diferenças subjetivas, dos sexos e das gerações. 

Sob o signo de oposição à lei, a incestualidade encontra espaço para se apresentar. 

Nesse contexto, a interação e os laços são marcados por um excesso do 

mecanismo de identificação projetiva, prejudicando a assimilação das impressões 

sensoriais, obstaculizando os canais de comunicação e promovendo um curto- 

circuito entre subjetividades na família, reinando, por fim, uma experiência 

cossensorial familiar confusional. Diante desse quadro deturpado e confusional, o 

mito familiar desponta através de nível operatório e/ou concreto da comunicação 

familiar, relatado de forma pragmática, seca, sem eco afetivo, perdendo seu 

potencial criativo. É uma narrativa que cola na materialidade dos fatos, isto é, o 

pensamento fica preso à realidade objetiva. O que se verifica é um funcionamento 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



120 
 

 

deteriorado do continente familiar, que estreita a capacidade de pensar pensamentos 

e aciona um aumento dos medos projetados que ficam à deriva, sentidos como um 

pavor sem nome (Bion, 1962). 

Mais uma vez, Granjon (2006) auxilia na reflexão aqui proposta ao afirmar 

que, quando o envelope mítico, protetor da família, falha, surgem crenças familiares 

que correspondem a um processo defensivo. Ao dizer que “la mythopoièse articule 

sujets et groupe, et la croyance soude et fétichise” (2006, pg. 14), ela ressalta o 

poder alienante das crenças, resposta ilusória frente ao impensável e ao 

irrepresentável. A crença funciona como uma aliança familiar que não permite 

atenuar as feridas narcísicas que a herança transgeracional porta, fazendo com que 

os traumatismos do passado se imponham na linhagem como uma intrusão do 

passado no presente. As crenças mascaram as fraturas, mantendo clivagens e 

negações, caráter defensivo que visa afastar as angústias impensáveis. 

Nessa trama, é a dimensão do originário que se apresenta, uma vez que a pauta 

é a sobrevivência e a continuidade familiar. O mito familiar porta o potencial de 

representação e do simbólico, integrando-se à memória familiar. Em contraponto, 

a crença se expressa como efeito do excesso de descontinuidades ambientais, do 

traumático e dos lutos não elaborados. Ao defender que a mitologia e as 

experiências precoces estão na base do tipo de laço que se constitui em família, 

Defontaine (2007) afirma que a família é a via pela qual o ser humano entra na 

cultura e se humaniza, e, paradoxalmente, pode também constituir um obstáculo 

para tais conquistas, caso perca referências mitológicas, vestígios do traumático. 

A perspectiva de Defontaine (2007), alinhada à compreensão aqui proposta, 

é de que a transmissão bruta entre gerações é contrária ao bom funcionamento do 

espaço transicional na família, que porta a paradoxalidade no sentido da oscilação 

e da integração entre o eu e o não eu, e que mantém um bom trânsito e uma boa 

distância entre os membros da família. A autora assevera, ainda, que há algo de 

mais profundo que ocorre no inconsciente familiar quando este é atacado por um 

excesso do negativo. Há o enfraquecimento da mitologia familiar e a ativação de 

ideologias que primam pelo uso de mecanismos de intrusão e de aderência entre os 

membros da família. Nessas situações, evita-se, a todo custo, o enfrentamento de 

situações dolorosas que precisam ser elaboradas pelo processo de luto, o que 

impede o bom fluxo da interfantasmatização na família e a conquista de maior 

integração psíquica de seus membros. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



121 
 

 

Portanto, as ideologias familiares são faces contrapostas aos mitos familiares. 

Ainda que não seja ponto de destaque desta tese, convém assinalar que a ideologia 

familiar empobrece a comunicação, uma vez que transmite o veto, o que não foi 

sustentado e contido em uma geração, expressando-se na doença, na vergonha, nos 

objetos perdidos e ainda enlutados. O que circula é a ideologia de antitransmissão 

(Defontaine, 2007) que, por ter em seu cerne o estreitamento dos espaços psíquicos, 

pode comportar um potencial de perversidade no sentido de uma dessimbolização 

ou aniquilação do espaço transicional familiar. 

A partir do diálogo estabelecido entre transmissão transgeracional e mitologia 

familiar, chega-se à psicodinâmica de famílias nas quais o agir das emoções 

evidencia uma precária capacidade criativa e laços marcados por tensões, não ditos 

e lutos não elaborados – espaço fértil da transubjetividade. A noção de 

transubjetividade, utilizada por autores como Carel (2012), Caillot (2015), 

Defontaine (2007), distingue-se da conceituação desenvolvida por autores da 

Psicanálise Vincular. Puget e Berenstein (1997) postulam que a transubjetividade é 

uma dimensão referida às relações com o mundo circundante, com o contexto 

sociocultural e representante da sociedade e de suas crenças, ideologias e princípios. 

Eles afirmam, ainda, que todos os sujeitos e todos os vínculos são constituídos pela 

dimensão transubjetiva e pelas dimensões intra e intersubjetiva. 

Já de acordo com a abordagem francesa, a noção de transubjetividade (trans- 

subjectivité) exprime a ideia de que os espaços psíquicos de cada um na família 

podem se apresentar invertidos e transgredidos permanentemente. Nas tramas 

familiares em que há excesso de transmissão bruta entre gerações e o esvaziamento 

da mitologia familiar, observa-se um fechamento ao mundo fantasmático e um agir 

das emoções, um transagir. Esse tipo de dinâmica não afiança a vivência ilusória 

fundamental ao aparelho psíquico familiar, que permite suportar a frustração, a 

consequente desilusão e o encontro com a exterioridade. O esvaziamento da função 

continente da família, o atravessamento dos espaços e o declínio do regime da lei 

denunciam uma problemática na elaboração do luto originário e remetem a um 

cenário marcado pela incestualidade (Racamier, 1985), fenômeno relevante para o 

estudo proposto. 

O tempo familiar permanece congelado, o que se revela no estreitamento das 

diferenças geracionais e na instauração de confusões no aparelho psíquico familiar. 

Quando os laços na família são marcados pela transubjetividade, por tensões 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



122 
 

 

internas, por descargas no agir e pelo enlace incestual, os sujeitos encontram 

dificuldades no processo de singularização. Os efeitos dessa trama, como delírio, 

somatização, radicalidade das formas de apresentação no mundo funcionam como 

comunicados da dor psíquica que não encontram sustentação criativa e simbólica 

suficientes. 

 
4.6. 
A qualidade incestual nos laços familiares 

 
A problemática da transmissão do traumático se apresenta através da evitação 

de contato com as emoções dolorosas e do estreitamento de laços e de espaços 

familiares, podendo evidenciar um forte grau de incestualidade na família. Muitas 

vezes, observam-se laços familiares pautados em uma lógica que desconsidera as 

diferenças entre gerações, estabelecendo uma ordem narcísica igualitária em que a 

violência se presentifica por intrusividade e por proximidade excessiva entre os 

membros da família. Diante do efeito insuportável causado pelas fantasias de 

separação, a família passa a se valer de um funcionamento marcado pela evitação 

da dor e pela preponderância do impensável. Desse modo, uma via fantasmática 

empobrecida favorece o agir sobre o pensar, tal como o atravessamento do tempo, 

dos espaços e dos corpos. 

A recusa a todo custo a qualquer movimento que se desdobre em autonomia 

e separação, como resposta à ameaça de morte sentida pelos membros da família, 

ativa um funcionamento incestual cuja característica primordial é a confusão. 

Confusão que acomete os sujeitos e aciona mecanismos, já descritos, de colagem e 

de contaminação, fazendo com que os laços familiares sejam deturpados e os 

espaços psíquicos, encurtados. Uma outra expressão confusional surge quando as 

fronteiras intergeracionais se tornam frágeis ou até mesmo invertidas entre as 

gerações. A genealogia é atacada, despontando impasses que podem nutrir fantasias 

de autoengedramento, que trabalham contra o reconhecimento da cena primitiva e 

em favor de uma autossuficiência narcísica, ideia de que a existência da família 

prescinde das gerações anteriores. 

Na medida em que as fronteiras entre os sujeitos se estreitam, apenas uma se 

impõe: aquela entre a família e o mundo exterior. A qualidade incestual deturpa os 

laços e resulta em uma desorientação familiar. Quando os processos de luto não 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



123 
 

 

podem ser vividos, uma qualidade narcísica prepondera, fragilizando as fronteiras 

entre os corpos e os psiquismos. Evoca-se, aqui, o primordial processo de desilusão, 

em que é preciso que o eu renuncie à possessão total do objeto, à união narcísica 

absoluta ilusória, para que, através do luto, possa fundar sua própria e original 

descoberta do objeto. 

Nessas circunstâncias, o psiquismo familiar encontra-se, também, diante de 

falhas na aquisição do sentido de realidade e da passagem dos objetos 

subjetivamente concebidos para os objetivamente percebidos. Macula-se o 

funcionamento do espaço transicional e a interiorização de uma lei organizadora, o 

que deflagra impasses narcísicos familiares. A isso também se acrescenta um 

ofuscamento das origens, das heranças e da lei que protege a intimidade, atributo 

esse distinto do segredo, em especial, o segredo que porta o negativo e repercute na 

sensorialidade como via de expressão de sofrimento. Propõe-se, então, que a 

interação familiar incestual encontra expressão na comunicação cossensorial, já que 

a trama em questão evoca um funcionamento primitivo confusional e emaranhado. 

Ao abordar a incestualidade familiar, Racamier (1995) qualifica de incestual 

um registro da vida psíquica individual e/ou familiar que imprime o incesto não 

fantasiado. Sendo um equivalente do incesto, o incestual seria uma manifestação 

discreta, mas não menos nefasta, caracterizada por aquilo que é da ordem do 

escondido, do secreto, do inominável, que atua como uma marca vazia nos 

psiquismos, sem fantasia e sem sonhos, mas presente nos laços sob forma de união 

narcísica entre os sujeitos. A incestualidade aduz ao fato de que, em família, a 

criança é colocada em um cenário nocivo e desconhecido, onde são perpetuados 

abusos psíquicos que visam à satisfação dos próprios anseios familiares. 

Os lugares familiares são ocupados de maneira pouco distinta, muitas vezes 

invertidos, como, por exemplo, de filha, no lugar de mãe, filho, no lugar de marido, 

entre outros, introduzindo uma confusão no aspecto geracional e sexual na família. 

Nesses casos, ocorre uma reativação de uma relação de sedução narcísica, 

acompanhada por paradoxalidade. A paradoxalidade, aqui, não corresponde ao 

paradoxo winnicottiano, mas ao seu inverso, uma forma de interação que sobrepõe 

comunicados e visa, através do quadro confusional, estabelecer laços de dominação. 

O perdurar do modelo cujo protótipo é o da relação entre mãe e bebê, em que ambos 

se seduzem, é a característica central dessa forma relacional. A diferença é que, em 

casos saudáveis, a dupla se seduz como se cada um fosse parte do outro, mas a fim 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



124 
 

 

de encontrar suas diferenças. Contraposto a essa ideia, o contrato narcísico passa a 

não funcionar suficientemente bem, em prejuízo da construção do vínculo parento- 

filial. 

A sedução narcísica é compreendida por Racamier (1995) como “o motor e o 

cimento” da unidade corporal inicial, que é sucedida por uma outra forma de união. 

O bebê deve seduzir a mãe e poder se desapontar com a incompletude da mesma. 

Já a mãe seduz o seu bebê e precisa viver seu desapontamento ao descobrir que ele 

se favorecerá com a paulatina redução de sua importância para ele. Essa 

mutualidade da sedução é narcísica, cada um se reconhece no outro e, mais 

precisamente, há o reconhecimento da unidade que formam juntos. Mas a relação 

narcísica é paradoxal, pois ela é uma relação que une, mas separa, unindo o que ela 

diferencia e distinguindo o que ela reúne. Esse é o paradoxo originário da sedução 

narcísica. 

Em contrapartida, na loucura familiar, há um fator interativo que faz com que 

a família se sinta ameaçada por uma catástrofe interna. Em muitas situações, a 

fantasia de autoengedramento dificulta o reconhecimento da cena primária, o que 

se reflete nos laços e nas interações, dando origem, muitas vezes, ao esforço para 

tornar o outro louco (Searles, 1959). A dimensão simbólica não é alcançada por 

causa do estreitamento dos espaços psíquicos, que é visto por Racamier como parte 

da tópica interativa, cuja ação é misturar e transgredir os espaços psíquicos. Pode- 

se inferir, nesse contexto, que a confusão de línguas (Ferenczi, 1933) ocorre por 

excelência, impondo a linguagem da paixão para aqueles que a linguagem da 

ternura era a expressão de estar no mundo. 

Como já trabalhado no capítulo anterior, a noção de tópica concerne à 

distinção dos espaços. A transubjetividade, transgressão dos limites que 

diferenciam os espaços singulares, distingue-se da transicionalidade, lugar de 

interação entre o interno e o externo, entre o eu e o outro. Ao se referir à terceira 

tópica para evocar os três aspectos, interno, externo e intermediário, Racamier 

estabelece a sua face danificada, a tópica interativa. Portanto, a tópica interativa 

seria a terceira tópica adoecida, retratando o esmagamento da transicionalidade e o 

surgimento do transagir. Repercutindo de uma forma confusional na família, a 

tópica interativa promove a supressão do tempo, o que deflagra um imediatismo, 

uma potencialização das sensações corpóreas e do mecanismo de adesividade, 

propiciando uma experiência cossensorial na família. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



125 
 

 

A tópica interativa aciona, ainda, defesas interativas que evidenciam uma 

pactuação de negações em família e uma coexcitação familiar contínua. Racamier 

nomeia esse funcionamento de clivagem intrafamiliar, pois se trataria de conteúdos 

que, de tempos em tempos, ficam expostos ou ocultos. A contribuição de 

Defontaine (2007) em muito enriquece a discussão ao estabelecer que a família 

pode reconhecer um evento traumático intelectualmente, mas ele permanecer 

negado afetivamente, não encontrando de fato validação e se impondo através do 

agir. A ideia de um agir psíquico consiste na expressão do mecanismo de injeção 

projetiva, cuja atuação é frequente como modo de solução de problemas nas 

famílias. 

A noção de injeção projetiva evoca a ideia de circulação de afetos não 

mentalizados no psiquismo familiar. Há uma projeção no outro que se efetua pela 

via do agir, uma forma de intrusão no psiquismo do outro que visa compeli-lo a agir 

e a se comportar através de uma força que ele não domina. Ressalta-se que, 

justamente por sua intenção de aprisionamento, esse mecanismo se diferencia do de 

identificação projetiva, que possibilita ao outro experimentar afetos não 

metabolizados a fim de estabelecer comunicação. Pode-se pensar que, no caso da 

injeção projetiva, ocorre uma invasão imagóica (empiétement imagoïque) ou uma 

contaminação imagóica, (Ciccone, 2013), visto que são ativadas manobras da 

relação interativa que buscam confirmar uma atuação no outro do que fora 

projetado. 

A interpenetração (l’enfrènement) é um outro mecanismo próprio à tópica 

interativa, que consiste em um movimento direto entre psiquismos e corpos em 

direção uns aos outros. Caillot (2015) opõe a interpenetração à ressonância 

fantasmática, entendendo essa última como expressão de fantasística intersubjetiva, 

ao passo que, na primeira, há uma confusão que induz a uma fantasia não fantasiada. 

Neste sentido, o aparelho psíquico familiar produziria um pensamento esvaziado de 

valor simbólico, bloqueando a função fantasística, imperando uma forma de 

pensamento causal e objetivo. O agir substituindo o pensar cede lugar a uma 

paradoxalidade não mais transicional, mas advinda da injeção projetiva. 

A consequência desse sofrimento circulante em família é um estreitamento 

dos laços e dos corpos. Defontaine (2007) destaca configurações familiares em que 

circulam objetos paradoxais, aqueles que carregam uma forte carga de 

incestualidade e cuja expressão é a oscilação entre fusão e rejeição brutal. O que se 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



126 
 

 

evidencia é a falha da elaboração do luto originário, a ativação da vivência de 

autoengendramento e, como consequência, um atravancamento do desdobramento 

edípico. Se o acesso ao édipo se torna problemático, devido ao laço incestual, a 

sedução narcísica impera, mantendo um alto nível de coexcitação familiar que 

sobrecarrega o psiquismo da família. Essa engrenagem tem função antidepressiva 

(Defontaine, 2007), ideia contrária da posição depressiva de M. Klein, que viabiliza 

o reconhecimento alteritário e a possibilidade de reparações. 

Nesses casos, predomina a vivência narcísica própria da dependência absoluta 

do início da vida. A família, preenchida com fatos e não com vivências, possui a 

marca da funcionalidade e do imediatismo, o que é contraposto à da existência e à 

da autenticidade. A paradoxalidade se apresenta a serviço da organização defensiva, 

envolvendo a recusa dos desejos, dos lutos e das diferenças. A relação narcísica 

desponta como uma modalidade pervertida de investimento no outro, onde reinam 

os laços incestuais. Assim, o incestual não seria, segundo Racamier (1995), 

decorrente do registro do Édipo, ele é justamente um ante-Édipo e um anti-Édipo, 

pois está em um registro anterior, e em oposição a ele. É relevante dizer que o ante- 

Édipo é aquela construção psíquica que visa manter a sedução narcísica, o que, em 

primeira instância, não está associado à patologia. O objetivo do ante-Édipo seria 

manter a sedução narcísica mútua, protegendo a dupla do excesso das coexcitações 

até a emergência edípica. 

Na medida em que a dificuldade de elaboração do luto fundamental 

prepondera, adicionado aos lutos não elaborados advindos da transmissão 

transgeracional, o ante-Édipo passa a exercer função defensiva. Esse registro 

funciona no impedimento de acesso às angústias relativas às três diferenças 

essenciais – das gerações, dos sexos e dos seres - e incita estados de entranhamento 

familiar. Diante do acionamento de defesas onipotentes e narcísicas, a carga 

incestual transborda e ameaça o bom funcionamento do registro da castração, bem 

como ataca a mitologia familiar. Opondo-se, também, ao registro da fantasia, da 

representação e do desejo, a carga incestual esvazia as vias simbólicas e se apresenta 

pela via do transubjetivo no atravessamento dos psiquismos. O agir ocupa o lugar 

do pensar, e a cossensorialidade é ativada como via privilegiada de comunicação 

daquilo que atua nos laços familiares. 

A presença do incestual e a desconstrução da trama edípica são dois 

fenômenos alinhados, a ponto de não ser possível dizer que a desconstrução do 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



127 
 

 

Édipo é o que provoca o incestual ou vice-versa. O transgeracional diz da herança 

como também da sexualidade, e os segredos de filiação e os traumatismos 

transmitidos podem conduzir a um ataque grave à garantia da lei. É importante 

ressaltar que, nas tramas em que a incestualidade se apresenta, o lugar da lei se 

fragiliza, e o supereu, como instância também reguladora do psiquismo familiar, 

não funciona como organizador dos laços. 

Eiguer (2007) propõe pensar um supereu familiar, apoiado na noção de 

supereu social de Freud (1913), que tem por função interdições, identificações e 

solicitude (sollicitude). O supereu se instaura a partir de interditos pulsionais, pela 

ameaça de castração e através da identificação dos filhos com o supereu dos pais, o 

que também é transmitido ao longo de gerações. Assim, segundo o autor, a natureza 

protetora do supereu viabiliza a criatividade. Em contrapartida, se ele é muito 

severo e exige sacrifícios e autopunições, pode revelar um perpétuo sentimento de 

dívida dos filhos em direção aos pais. Se o supereu se apresentar demasiadamente 

frágil, nota-se a atuação massiva da transmissão transgeracional em sua formação. 

Diante da qualidade incestual nos laços familiares, o que macula a atuação do Édipo 

e fragiliza a do supereu, a tônica passa a ser dada ao tempo arcaico em que a 

comunicação ocorre pela cossensorialidade. 

Nesse ponto da discussão, as pesquisas de Eduardo Grinspon (2016) sobre a 

perversão narcísica e a incestualidade oferecem uma contribuição interessante à 

discussão. Segundo o autor, nas famílias em que o incestual atua, prepondera uma 

relação narcísica como modalidade pervertida de investimento no outro, em 

prejuízo à alteridade. Observa-se, na clínica, que a alteração somatopsíquica no 

analista são sinalizadores do circuito tóxico intercorporal na família. Este se 

evidencia através de não disponibilidade, de não presença subjetiva dos objetos 

internos e de incomunicabilidade entre os grupos internos, que aciona um 

movimento pulsional mortífero, destrutivo e alienante. Como afirma Racamier 

(1997), o incestual é o antilibidinal, pois ele se ocupa em exercer domínio sobre o 

outro e é, por isso, que ele não diz respeito à ligação. Nas palavras de Racamier: 

 
Les ligatures sont des antiliens! Est-il du côté du désir? Pas du tout! Il n’en laisse pas 

la place. De la tendresse? Il l’écrase. Rien ne s’oppose à la tendresse comme 

l’incestualité. Serait-il au coeur des familles? Il en fait des forteresses. Du côté du 

plaisir? Pas du tout! En incestualité, tout est toujours question de vie ou de mort, 

plutôt de mort et rien n’est donné au plaisir. Est-il lié au deuil originaire? Absolument 

pas! Les deuils. Il les tue, il obture par conséquent les découvertes que ce travail de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



128 
 

 
 

deuils autorise. C’est, donc, la vie psychique qui est la principale victime de 

l’incestualité et c’est ainsi que l’incestuel déboule tout droit dans le corporel et le 

social en évinçant le psychique. (1997, p. 14) 

 

Na trama da incestualidade, a problemática do transgeracional se revela. O 

negativo se evidencia pelos buracos no discurso familiar, pelo que nele é vazio, 

expressando-se mais por atos. A comunicação cossensorial passa a ocupar a 

centralidade pois a ênfase está no registro arcaico, do ainda não pensamento e do 

ainda não representado. Existe uma parte somática e sensorial das vivências que 

permanece entrincheirada, que não foi simbolizada, exprimindo a fragilidade 

intersubjetiva dos laços com as gerações precedentes, como afirma Konicheckis 

(2012). Esse é o terreno onde reinam os segredos que alimentam a incestualidade. 

É preciso diferenciar, no entanto, o segredo que diz respeito à proteção do espaço 

íntimo, segredo libidinal, como conceituado por Racamier (1995), do segredo 

incestual, que é antilibidinal. 

O primeiro tipo de segredo é propiciador de pensamentos e de fantasias, 

ajustado com o circuito libidinal de sexualidade e inserido no reconhecimento da 

cena primária, garantidora da ligação às origens. São os segredos que criam laços 

em família e entre as gerações e que garantem o bom funcionamento do aparelho 

psíquico familiar. Já os segredos da incestualidade têm, por característica, funcionar 

como instrumentos de desconhecimento singular e familiar, prejudiciais ao bom 

funcionamento da comunicação. 

Aliás, o que é comunicado em família é um constante silêncio ensurdecedor, 

de não ditos, de “não dizer”, “de não pensar”. Os efeitos destrutivos desse tipo de 

segredo abrangem a negação das origens, impondo um interdito de saber, revelando 

criptas, e ativando a comunicação cossensorial na família. A história familiar e sua 

mitologia são substituídas por ideologias, verdades e ataques ao pensamento, da 

mesma forma que o terreno se torna fértil para a instalação da telescopagem 

geracional (Faimberg, 2000). 

Os segredos da incestualidade concernem às temáticas da morte e às da 

transgressão. Fica evidente a necessidade de elaboração de lutos, mas esse trabalho 

é a todo momento driblado pela insuportabilidade de contato com aspectos que são 

sentidos como vexatórios ou mortíferos. A problemática da elaboração do luto é 

central para o estabelecimento do segredo incestual, pois a memória que se perpetua 

não é a do morto, mas sim a do não luto de sua morte, como afirma Racamier 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



129 
 

 

(1995). Entende-se, assim, que morte e transgressão estão continuamente ligadas, 

ou, melhor dizendo, coladas. 

A memória familiar mistura morte e transgressão, autor e vítima, revelando 

uma confusão também no que diz respeito à biografia familiar. Isso não ocorre sem 

motivos, ao contrário, os segredos incestuais têm por função a conservação e a 

sobrevivência familiar, ainda que ao preço do desbotar da alteridade. Esses segredos 

visam manter a verdade sobre os fatos apartada e ofuscada, de forma a fazer reinar 

uma idealização do passado, como forma de preservar o narcisismo familiar e 

impedir a elaboração de lutos. O segredo traria a sensação, ainda que não 

verdadeira, de apaziguamento, envolvendo uma função fetiche. Ao querer escapar 

do luto, a família se vê ameaçada pelo medo da morte, tendo no fetiche uma garantia 

de vida (Racamier, 1995), operação que também ocorre na relação transferencial 

em que o analista pode se tornar o objeto fetiche. 

Tomando por base o exposto acima, o espaço para o segredo intrapsíquico é 

subtraído em famílias marcadas pelo incestual. Isso se explicaria pela ativação de 

uma organização defensiva contra o retorno de uma catástrofe já vivida, mas não 

simbolizada, relativa às gerações anteriores, e de uma paradoxalidade, patógena e 

não organizadora, a partir da qual o segredo não funciona como fonte de 

criatividade, mas sim, de alienação. Carel (1994, 2004) teoriza sobre o lugar da 

intimidade e propõe uma tópica interpsíquica, organizadora dos espaços público, 

privado e íntimo, reguladora das contradições, das clivagens e das confusões, que 

estabelece limites. Valendo-se da concepção proposta por Aulagnier (1975), que 

entende o segredo como condição para poder pensar, Carel afirma que o segredo 

pode portar um valor transicional ao dialetizar os espaços acima citados, ou, através 

de uma paradoxalidade patógena, ameaçá-los. O destaque é dado às famílias em 

que o traumatismo altera a qualidade dos laços e a do funcionamento do aparelho 

psíquico familiar, enquistando confusões entre os seres, entre os corpos e entre os 

espaços intra e intersubjetivos. 

Nas dinâmicas defensivas, o valor do segredo também é subvertido, ao dar 

lugar à inflação da economia da vida psíquica. Segundo Carel, esse tipo de segredo 

funciona como um “polichinelo”, já que ele está, mas não está, ele é sabido, mas 

não é sabido, sendo, por fim, destinado à repetição do traço traumático. Esse 

segredo atua nos laços primários, revelando a existência de conteúdos não 

simbolizados que excedem a capacidade de contenção do aparelho psíquico 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



130 
 

 

familiar. Assim, o segredo atravessa os espaços psíquicos, invadindo-os e 

impedindo o acesso aos conteúdos. Não é permitido o direito à intimidade e às 

interrogações, o que produz um esgarçamento do envelope familiar como resultado 

do excesso de coexcitação. Isso significa dizer que o aparelho psíquico familiar, 

sem contar com suficiente contenção, aciona estratégias defensivas primitivas, 

ativando uma comunicação cossensorial entre os membros da família. 

As interações marcadas pelo excesso do negativo e pela qualidade incestual 

aludem aos segredos que se opõem à intimidade e à privacidade. Volta-se, neste 

ponto, ao questionamento acerca da ameaça à solidão fundamental, pois todo o 

contexto aqui referido ataca a vivência do paradoxo winnicottiano de estar só na 

presença do outro. Carel (1994, 2004) propõe um sentido contrário do bom 

estabelecimento da tópica interativa: formas pautadas no agir, produzidas no 

registro da destrutividade, podendo alcançar o incestual. A tópica interativa 

contempla o espaço íntimo, que qualifica o valor do segredo, o espaço público, que 

qualifica o valor da transparência, e o espaço privado, que estaria entre os dois e 

que qualifica o valor da distinção. A economia do segredo, quando fortemente 

alterada, faz com que os espaços íntimo e público se atravessem, dificultando a 

preservação da reserva pessoal e do trânsito familiar. 

O sentimento de existência e de validação da interioridade são conquistados 

através do bom encontro com o ambiente familiar. Após o momento de completude 

vivido através da ilusão primária, é preciso que a transicionalidade funde um novo 

momento em que o espaço íntimo seja preservado e se alcance acesso ao mundo 

compartilhado. O advir dos processos de amadurecimento caminha, passo a passo, 

com o estabelecimento do espaço íntimo e da solidão fundamental. E graças à 

censura e aos interditos do supereu, esteios de organização dos seres, dos sexos e 

das gerações, apresentam-se os signos do desejo, alimento da vida fantasmática na 

família. 

A subversão desse processo se expressa pelo ataque ao sentimento de íntimo 

e de intimidade, pela subversão de valores, pelo esvaziamento da função criativa da 

mitologia familiar, o que fragiliza a tópica interativa. Essa subversão faz com que 

o espaço público – aquele que, na família, concerne à transparência relativa a temas 

como nascimento, morte, alianças, filiações, heranças, mitologia -, converta-se em 

segredos e tabus. O espaço íntimo se torna transparente e vazado, e o espaço privado 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



131 
 

 

se reduz e cede lugar aos coagires (Carel, 2004). Isto degrada o aparelho de pensar 

pensamentos familiares: a marca do quantitativo e do excesso é imperativa. 

Na prática, a distorção dos espaços psíquicos se apresenta de diversos modos, 

sendo vislumbrada, por exemplo, no modo como a família lida com a coabitação. 

Não é incomum membros da família relatarem portas sem chaves, casais separados, 

na mesma casa, dormindo com filhos, por exemplo. Como tratado no capítulo 

anterior, a representação inconsciente do habitat interior (Eiguer, 2004) pode ser 

deturpada quando a ilusão de unidade é ativada, estreitando espaços e laços através 

do mecanismo de colagem. Nas famílias em que o traumático e a incestualidade se 

impõem, um comunicado não verbal circula colocando o íntimo em oposição à 

intimidade. Ocorre também o ataque ao direito de ter segredos, sob a alegação do 

imperativo da coletividade, isto é, o “nós” se sobrepõe ao “eu”, fragilizando o 

pertencimento à família e dificultando os processos de aquisição da singularidade. 

Como tudo o que configura um diferente à família é sentido como perseguidor, cria- 

se um microcosmo de fechamento ao mundo exterior, disritmias intersubjetivas 

(Carel, 1994), abrindo caminho para intrusões, abusos e desorganizações 

identitárias. 

Anzieu (1985) nomeia famílias endogâmicas aquelas que vivem sob a 

perspectiva de fechamento em si mesmas, sem distinção dos espaços singulares e 

com laços constituídos através dos traumatismos transmitidos de forma bruta. Na 

impossibilidade das palavras, o agir é a forma de comunicar as emoções, e as 

fantasias encobrem altos níveis de angústia, ocorrendo um “contágio” entre os 

membros da família, que conduz a mecanismos arcaicos de defesa e cisões 

intrafamiliares. Deflagra-se uma ilusão gemelar (Caillot e Decherf, 1989, Caillot, 

2015), que se opõe à ilusão familiar fundante, necessária à aquisição da 

transicionalidade. Os limites e as trocas intersubjetivas são mitigados, ativando uma 

sensação oceânica que abole representações grupais e conflitos. O pacto 

denegativo, funcionando sob o vetor da incestualidade, engendra, também, a 

temporalidade. 

A ilusão de autoengedramento visa a uma nova continuidade narcísica 

identitária (Grinspon, 2016), haja vista a erotização dos equivalentes do incesto, 

com valores de fetiche e de oposição à transicionalidade. Na intenção de garantir a 

continuidade narcísica, ativa-se uma força centrípeta incestual, a partir da qual a 

injeção projetiva é acionada (Racamier,1995) para neutralizar o pensamento e as 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



132 
 

 

interrogações, formando, assim, uma membrana narcísica que se preenche por 

ideologias. Por essa lógica, as alianças familiares se nutrem do pacto denegativo e 

de uma derivação patógena do contrato narcisista, onde se misturam o psiquismo 

familiar e os psiquismos singulares. 

O pacto narcisista patógeno, segundo a interessante articulação proposta por 

Grinspon (2016), revelaria tanto alianças alienantes quanto ofensivo-defensivas. O 

autor entende que o modo de transmissão traumática entre gerações acentua tudo 

aquilo que é marcado pelo “trans” – transubjetividade, transnarcisismo e 

transgeracional –, pois dizem dos primeiros depósitos feitos em um membro da 

família, geralmente de pais para filhos, a serviço da continuidade narcísica parental, 

da família e dos laços. Pode-se pensar na existência de um equilíbrio codefensivo 

que visa a um equilíbrio dinâmico copulsional, tudo isso objetivando o 

abrandamento do medo do retorno do clivado que está em segredo. O equilíbrio 

copulsional tem como característica a desobjetalização da pulsão a partir de um 

agente tirânico que exerce domínio dessubjetivante, expresso por um agir sobre um 

pensar, algo correlato ao que Racamier nomeou “solidão a dois”, ou anti laço. Há 

uma pactuação quanto à negação das diferenças geracionais e dos seres, 

reproduzindo-se, através de gerações, o fato de diversos membros da família 

ocuparem lugares sacrificiais. 

Nesse clima familiar, o medo e o sofrimento circulam, e estratégias para 

atenuar o terror do colapso se apresentam. Movimentos perversos podem se 

apresentar na família, uma vez que a instância do supereu é maculada e fragilizada. 

Na medida em que o pacto denegativo patógeno é mantido através das gerações, 

surge um convite à horizontalidade geracional. O que ocorre é uma reedição do 

traumatismo transgeracional através de um (re)equilíbrio codefensivo familiar, que 

utiliza a adesividade como forma de aplacar tudo o que desponte como mal-estar. 

A partir de uma leitura que articula o econômico e o tópico, Grinspon defende uma 

clínica que convoca uma organicidade face às consequências desvitalizantes, 

intrassomáticas e pré-subjetivas, que se expressam somaticamente, no ataque ao 

pensamento. “C’est à dire que la solution biologique a rendu possible la sortie de la 

solution adhésive et le vacillement de l’équilibre interdéfensif familial” (2016, p. 

4). 

Interessante pensar que, diante de tramas familiares marcadas pelo 

transgeracional e pela qualidade incestual, os comunicados pela via do sensorial 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



133 
 

 

podem configurar uma maneira de estabelecer um novo ato somatopsíquico em 

direção à recuperação do narcisismo familiar. Mas, em contraposição a essa boa 

resolução, encontra-se a ativação de uma fantasia de corpo comum familiar 

incestual (Grinspon, 2016), que funciona como um aspirador narcísico, uma força 

centrípeta alimentada pela sedução narcísica que dessubjetiva a função 

historicizante familiar. O trabalho é centrado na tentativa de aliviar a sobrecarga de 

sofrimento que circula sem contenção no psiquismo familiar, visando restaurar um 

bom fluxo de emocionalidade participativa familiar (Avron, 1996, 2010). 

Como afirma Grinspon (2016), não há sofrimento sem corpo, logo, é preciso 

encontrar vias de recuperação do aparelho psíquico familiar para que os corpos não 

sejam demasiadamente sacrificados pelas alianças alienantes e pela solução adesiva 

autocalmante imediata. A ilusão de corpo comum cumpre função organizadora dos 

laços quando associada à ilusão primária, mas, ao se apresentar defensivamente, 

expressa a atuação da transubjetividade e do transagir. Para Racamier (1995), é 

importante que não se confunda o que é ação, reação e interação, e o que é agir, 

fazer agir e agir transcorporal. O segundo grupo designa o processo pelo qual um 

sujeito exerce ou tenta exercer influência sobre o outro por uma via essencialmente 

psíquica, tendo, no transcorporal, os afetos expulsos pela psique enviados 

diretamente por via corporal. 

O agir é imposto ao outro por meio de injeções projetivas e de comunicados 

paradoxais. Tudo isso ocorre de maneira sutil, através de olhares, de posturas, de 

inflexões e de ritmos da voz, tudo o que cerca o não verbal. O que se observa na 

família é um agir mobilizado pela circulação do negativo no aparelho psíquico 

familiar. O termo negativo também sugere, tal como na fotografia, aquilo que porta 

a impressão, mas não a definição ou o colorido, dando margem à confusão. Desse 

modo, o funcionamento familiar tem como marca o excesso de coexcitação, de agir 

e de confusão, o que repercute na aquisição do sentimento de filiação e de 

pertencimento familiar. 

Nesse ponto da discussão, duas relevantes reflexões podem ser consideradas. 

A primeira diz respeito à possibilidade de a transmissão transgeracional ser vista, 

inclusive, sob a ótica do desejo e da mudança, uma vez que, por se tratar de 

singularidades, seria arriscado afirmar que o transmitido não teria uma mínima 

elaboração prévia e/ou uma novidade, ainda que a transmissão careça de potencial 

criativo e simbólico. Mesmo que este estudo considere a grupalidade psíquica como 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



134 
 

 

associada ao advir do sujeito, as singularidades que a compõem não são anuladas. 

O trabalho com famílias visa permitir que os sujeitos conquistem um lugar genuíno 

e singular, de reconhecimento de suas dependências relativas, de forma a integrar 

os aspectos da ancestralidade. Pode-se dizer que esse também é o campo da 

esperança, ou da busca dela, uma vez que a esperança é um princípio organizador 

da vida psíquica (Winnicott, 1987), ao funcionar como defesa contra a sensação de 

aridez e de abismo, além de ela ser base para a criatividade. 

Por fim, a segunda reflexão suscitada concerne ao lugar da agressividade. Em 

famílias atravessadas pelo traumatismo entre gerações e/ou por um certo grau de 

incestualidade nos laços, é possível supor que o agir ocupa o lugar da manifestação 

da agressividade, expressão fundamental do humano e elemento central para o 

desenvolvimento da capacidade de estabelecer laços, formas de proteção, do brincar 

e do criar. A agressividade não integrada ou cindida pode resultar em 

comportamento antissocial, violência, compulsões, de forma a macular a distinção 

entre eu e não eu, a aquisição da ambivalência e o sentido de realidade. 

Isso porque, conforme teoriza Winnicott (1964), em um primeiro momento 

da vida não existe um si mesmo unitário, os objetos são subjetivamente concebidos 

e a psique ainda não está alojada no corpo. A motilidade se apresenta como primeira 

forma de agressividade, o que faz com que o ambiente precise se apresentar 

contínuo e consistente, para que a vitalidade e a espontaneidade sejam preservadas. 

A motilidade se une à tensão instintual e favorece a elaboração imaginativa das 

funções corpóreas, propiciando a tarefa de alojamento da psique no corpo. O 

sentido de realidade, portanto, tem bases motoras e sensoriais. 

Se esse processo é invadido, excessivamente perturbado por descontinuidades 

e atravessado por laços marcados pelo transgeracional e pela incestualidade, é 

possível que a impulsividade pessoal seja inibida, e a motilidade seja experimentada 

apenas como uma reação à invasão. A agressividade se tornaria puramente reativa, 

ou, se ausente, traria repercussões no processo de integração do eu, inibindo 

experiências criativas. A exploração da criatividade comporta certo grau de 

agressividade, que pode ser temido e levar os sujeitos a uma sensação de 

desvitalização, de não existir, vigorando um falso-self. 

Nas configurações familiares em que prepondera a comunicação cossensorial, 

o mecanismo de identificação projetiva pode ser sobreposto pelo de injeção 

projetiva através do agir e do fazer o outro agir, bem como pela invasão dos espaços, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



135 
 

 

de forma que o psiquismo familiar se sobrecarrega de tensões. O potencial agressivo 

concerne às descontinuidades que perturbam a continuidade de ser, logo, as famílias 

prisioneiras de dilemas traumáticos podem (re)viver traços de um passado através 

de expressões radicais de seus membros. As atitudes imediatistas e radicais 

deflagram a violência alienante das origens, promovendo tentativas de separação 

que funcionam como arrancamentos. 

A agressividade está sufocada como forma deturpada de salvaguardar os 

laços; o silenciamento se confunde com o silêncio. É relevante atentar que “radical” 

se refere à raiz, e, portanto, diz respeito à herança familiar e à mitologia, trazendo 

à tona questões relativas às origens, tais como “com quem me pareço?”, “sinto-me 

pertencente ou um estranho”, “quem sou para mim e para os outros”. Tais 

questionamentos podem ser meio de reescritura das histórias, de busca por alicerces 

simbólicos consistentes e devem ser empaticamente trabalhados na terapia familiar 

psicanalítica, como será discutido a seguir. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

5 
Repercussões da cossensorialidade na clínica com famílias 

 
Longe se vai / sonhando demais/ Mas onde se 

chega assim/ Vou descobrir o que me faz sentir/ 

Eu, caçador de mim 

Milton Nascimento 

 

 

 
Até o momento, a discussão teve como cerne a cossensorialidade presente nos 

laços primários e sua ativação como comunicação da experiência traumática na 

família. Conforme evidenciado ao longo da tese, a marca da transmissão do 

traumático e da qualidade incestual nos laços é verificada nas organizações 

familiares em que há prejuízo do registro simbólico. O trabalho analítico com essas 

famílias possui peculiaridades e convoca a qualidade de presença do analista, que 

deve estar apto e disponível para experimentar a cossensorialidade familiar. É 

importante destacar que o inconsciente na família se manifesta através das falhas, 

dos segredos, das alianças, da mitologia, da interfantasmatização, e se revela no 

campo analítico formado entre família e analista. A fim de melhor ilustrar a 

articulação teórica com a clínica, serão apresentadas três vinhetas de casos clínicos 

acompanhados pela autora desta tese, em que é possível identificar elementos 

relacionados à discussão proposta. 

 
5.1. 
A cossensorialidade na clínica com famílias 

 
Conforme discutido ao longo da presente tese, os laços primários são 

banhados pela cossensorialidade, formando um tecido no interior da família. O 

aparelho psíquico familiar precisa ser capaz de prover suficiente contenção dos 

elementos beta, através de um continente, para que ocorra a metabolização das 

identificações projetivas circulantes. É esperado da família um trabalho dinâmico 

de cocriação de laços e de provisão de continente, de forma a transformar 

experiências sensoriais, primitivas e caóticas, em elementos alfa, carregados de 

qualidade simbólica. Quando as experiências primárias não são bem metabolizadas, 

nota-se a preponderância da comunicação cossensorial na família como resposta às 

falhas nestas operações iniciais. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



137 
 

 

A discussão a respeito da cossensorialidade na família conduziu à reflexão 

sobre os modos de atuação da transmissão inconsciente e os sofrimentos psíquicos 

marcados pela preponderância do tempo do originário. Foi então preciso considerar 

os processos e as formações psíquicas que organizam e/ou desorganizam as relações 

entre as gerações e que atuam nas patologias dos laços familiares. As transmissões 

inter e transgeracionais, assim como os laços que as sustentam, trabalham no 

sentido de ligação e de não ligação, entre e através das gerações, e podem encontrar 

na cossensorialidade uma forma de expressão. 

O que é transmitido e o que constitui a pré-história do sujeito é o que o lhe dá 

segurança, mas também há aquilo que se herda através do negativo. Retomando 

Kaës (1993, 2015), o que se transmite são as configurações de objetos psíquicos, 

munidos de laços que precedem o sujeito e através dos quais ele se constituirá. 

Assim, aquilo que não pôde ser contido e que, portanto, não está acessível à 

memória, está inscrito no psiquismo familiar e nos corpos, e é depositado/reservado 

e transferido às gerações posteriores através das falhas, de clivagens, de 

incorporação de lutos não elaborados, e de criptas, podendo se expressar através de 

uma qualidade incestual. 

Essa forma de compreender o que se passa nas organizações familiares 

marcadas por sofrimentos e falhas simbólicas não se opõe à leitura que destaca o 

excesso de coexcitação familiar, que mobiliza afetos que interferem nos canais 

verbais e atua nos sistemas defensivos. De acordo com O. Avron (2005) o processo 

dinâmico familiar tem, sob a perspectiva econômica, a função de assegurar os laços 

interpsíquicos por ações recíprocas, propiciando ligações intersubjetivas. A pulsão 

de interligação (Avron, 2005) assegura o trabalho familiar de modulação das 

pulsionalidades entrecruzadas, sob a lógica da reciprocidade-alteridade. 

Os laços primários banhados pela cossensorialidade e a trama pulsional 

formam, portanto, a configuração familiar que o sujeito encontra quando chega ao 

mundo, dela participando e nela interferindo. As identificações projetivas atuam 

nos laços, ditando o ritmo e as nuances da configuração familiar. O traumático que 

impacta a dinâmica familiar, transmitido de forma clivada ou fragmentada, produz 

uma confusão entre os espaços psíquicos e as temporalidades. Na clínica, são 

percebidos os traços de falhas primárias presentes nos laços familiares através de 

mecanismos defensivos, como os de adesividade, de colagem, de contaminação e 

de contágio, em que prevalece uma comunicação cossensorial. Como ressaltado por 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



138 
 

 

Grange-Ségéral (2009), o modo de estar no laço familiar pode demonstrar formas 

enrijecidas de ligação, com movimentos e distâncias encurtadas, que traduzem 

formas de contenção de fraturas do originário. Neste sentido, o trabalho analítico 

visa a reconhecer traços do negativo que precisam ser elaborados, e restos que 

precisam ser integrados ao psiquismo familiar. 

Propõe-se, nesta tese, uma discussão sobre o trabalho clínico que visa a 

restabelecer ligações, ofereça (re)conhecimento e ative a capacidade de sonhar e 

pensar na família. Para tanto, é preciso que o enquadre seja firme e seguro e que 

proporcione a experiência de continuidade – base para a confiança. É fundamental 

dar voz ao que está silenciado para que se alcance o silêncio do repouso, o que 

ocorre se a família sentir que a sua experiência é reconhecida e validada. 

Entende-se que as famílias que não puderam viver “as experiências de boca 

vazia” (Abraham e Torok, 1972) não encontram na linguagem a expressão de seus 

afetos, o que as faz sentir a intensidade da circulação das identificações projetivas 

– retrato do prejuízo na assimilação das impressões sensoriais. Importante 

relembrar que, segundo Bion (1963/2004), um objeto psíquico aglomerado 

primitivo retorna sob a forma pré-verbal depois de ter sido expulso por identificação 

projetiva, fato que também ocorre na família e impacta a constituição de uma base 

firme sobre a qual o pensamento pré-verbal se configura. 

Assim, é preciso que o envelope psíquico familiar (Anzieu, 1991) forneça 

plasticidade ao psiquismo familiar e ao de seus membros, sendo fonte de criação e 

de reinvenções. Sabe-se que a capacidade de contenção pelo psiquismo familiar está 

ligada à tolerância à frustração e à elaboração dos lutos, que faz referência à 

conquista de uma experiência subjetiva complexa e não restrita à causalidade direta. 

Conforme sinalizado por André-Fustier e Aubertel (2013), quando a família não é 

capaz de metabolizar as experiências de forte impacto, de modo a transformar as 

emoções em sonhos, a coexcitação é intensificada, mobilizando aspectos 

quantitativos e econômicos, e os processos de subjetivação são colocados à prova. 

A acentuação dos mecanismos de colagem e de adesividade nos laços 

familiares ocorre quando há, no tecido mítico familiar, um excesso de buracos que 

impede o delineamento dos espaços psíquicos e da temporalidade, fazendo com que 

prevaleça a comunicação por meio da cossensorialidade. O trabalho clínico atua no 

sentido de oferecer condições para que o funcionamento mais arcaico encontre 

contenção e vias de simbolização. É relevante considerar que o grupo família em 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



139 
 

 

análise constitui um neogrupo (Granjon, 1989) fundado pelo encontro do analista 

com os membros da família. O campo analítico do qual este neogrupo se origina se 

apresenta como lugar de depósito dos conteúdos familiares, que fornece sustentação 

e possibilita a retomada de vivências, de histórias familiares, da mitologia e de 

heranças psíquicas. O campo é também um lugar em que as formações grupais 

inconscientes, com suas alianças, legados, não ditos e lutos não elaborados, podem 

encontrar os meios para serem contidos e elaborados. 

Ao longo da tese, foi retomada a célebre frase de Winnicott (1988) “não existe 

essa coisa chamada bebê”, como forma de reiterar a mutualidade na constituição do 

sujeito e dos laços familiares. Parte-se da compreensão de que a família e o sujeito 

precisam ser pensados na esfera da relação, da coconstrução, o que não apaga em 

absoluto o caráter inédito de toda singularidade humana. Sendo assim, para pensar 

a clínica com famílias organizadas por laços que acionam agonias sem nome e medo 

do colapso, é fundamental considerar a trama das identificações projetivas, a 

dimensão do sonhar e o lugar do analista no campo analítico formado por ele com 

a família. 

Destaca-se o caráter intersubjetivo da clínica, expresso através da 

comunicação inconsciente entre família e analista e do campo analítico por eles 

criado, delimitado pelas dimensões de tempo e espaço. Este é um processo 

dinâmico e criativo, que faz referência ao suposto básico do grupo de Bion (1962) 

– a fantasia inconsciente básica é criada no campo, ou seja, através da relação. Neste 

estudo propõe-se pensar que o analista é parte da exterioridade e objeto subjetivo 

da família, e experimenta os comunicados através da cossensorialidade, ao passo 

que os sujeitos, em grupo, funcionam em registros afetivos arcaicos, pré-genitais. 

 
5.2. 
O campo analítico: sonhar e criar 

 
A clínica com famílias cujos membros se comunicam sobretudo através da 

cossensorialidade evidencia a importância de se apostar em um campo fundado em 

um movimento dialético no qual família e analista são pensados como partes da 

“criação de uma experiência que, até então, não existiria sob tal forma” (Ogden. 

1994). Nesta direção, o trabalho clínico engloba o funcionamento do psiquismo do 

analista, durante e fora das sessões, além de seu corpo vivo e da qualidade de sua 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



140 
 

 

presença. As conceituações de “campo analítico” encontradas nos trabalhos de 

Baranger & Baranger, (196), A. Ferro (1998/2019, 2009, 2017), Civitarese (2007, 

2011, 2016) e Ogden (1996, 2009), sustentam que ocorre algo novo e inédito no 

encontro entre sujeito e analista. Defende-se neste trabalho que, em família, o 

campo analítico se origina do encontro entre analista e família, e se realiza mediante 

trabalho centrado nos laços. 

Cabe ressaltar que a escolha do campo analítico como ferramenta de trabalho 

clínico teve por base a concepção primordial de intersubjetividade, que envolve a 

comunicação primária como fenômeno imprescindível, e a supracitada ideia de que 

algo inédito se produz do encontro entre família e analista. Optou-se por um 

caminho menos pautado na literatura clássica da psicanálise, portanto, a ênfase não 

será dada aos conceitos de transferência e de contratransferência, embora seja 

inquestionável a relevância deles. 

O conceito de contratransferência se desenvolveu ao longo do tempo, não 

mais se restringindo a um fenômeno de impedimento do trabalho analítico, 

tampouco ao campo do intrapsíquico. A função ativa da mente do analista 

(Heimann, 1950; Racker, 1948/1982), na criação do contexto relacional, passa a 

figurar na psicanálise por meio de uma concepção de contratransferência 

compreendida através do movimento entre a dupla analítica. A intersubjetividade, 

premissa da singularidade (Kaës, 1993), é parte integrante do trabalho clínico e 

abarca a coexistência dos espaços psíquicos partilhados e singulares, a comunicação 

na formação de laços presentes na grupalidade psíquica, e a presença do analista. 

Retomam-se, então, as contribuições de Baranger & Baranger (1961) à 

compreensão da situação analítica como campo dinâmico bipessoal, através do qual 

fenômenos são produzidos. Segundo os autores, os aspectos presentes e ausentes 

no campo representam uma contínua ambiguidade na cena: as experiências 

corporais do analista e do analisando são sonhadas em seus aspectos inconscientes 

mediante a circulação das identificações projetivas. Como processo dinâmico, o 

campo precisa ser visto em sua estrutura espacial e em sua dimensão temporal, 

constantemente sob influências de jogos de forças. Todo acontecimento no campo 

analítico é vivido segundo a categoria de “como se”. Essa visão é de grande valor 

para o estudo aqui proposto, já que o trabalho com famílias pressupõe mais um 

manejo da forma do que dos conteúdos. Em muitas ocasiões, não se tem acesso às 

histórias passadas, e é preciso trabalhar na comunicação do aqui e agora das sessões. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



141 
 

 

Thomas Ogden (1996) amplia este entendimento ao cunhar o conceito de 

terceiro analítico. Ampliando a máxima winnicottiana a respeito da fundação da 

existência na intersubjetividade, o autor afirma que o terceiro analítico é uma 

dimensão dialética entre subjetividade e intersubjetividade no setting analítico. É 

na inter-relação que se constitui uma dialética entre o que é da ordem do singular e 

o que é da ordem do criado pelo encontro, versões que criam, negam e se preservam 

umas às outras. Desse modo, o autor enfatiza que o analista possui a tarefa de 

trabalhar sob signos verbais com ênfase nos aspectos mais mundanos e cotidianos, 

de forma que, através da experiência de rêverie, surja um vértice entre passado e 

presente – um passado que está sendo (re)criado por meio de uma experiência 

produzida pelo terceiro analítico. 

Quando o negativo da transmissão se impõe nos laços familiares, a 

temporalidade familiar se mescla, demandando um trabalho de demarcação de 

fronteiras geracionais a fim de facilitar a abertura para o futuro e reorientar as 

existências. Em consonância com a teorização de Ogden (1996), entende-se que é 

preciso estabelecer diálogo entre passado e futuro no campo analítico através do 

processo dialético de co-experiência, no aqui e agora, que mobiliza objetos arcaicos 

circulantes nos grupos internos da família. No campo, a temporalidade surge tal 

como nos contos de fadas e nos sonhos (Baranger & Baranger, 1961), através de 

um “era uma vez”. Assim, “cada analista participa de la ambiguedad corporal y 

contesta com su próprio cuerpo a la comunicación insconsciente del analizando. 

Elabora él también, un linguaje corporal para contestar a determinadas 

modificaciones del campo (Baranger & Baranger, 1961). 

Considera-se neste estudo que a mobilização da circulação de energia 

engendra uma espécie de polifonia corporal, uma tensão constante entre os tempos, 

passado e presente, que evoca questionamentos acerca da herança e da filiação. A 

intensidade do encontro analítico reverbera ao longo do tempo, dentro e fora das 

sessões, e seus efeitos são conhecidos somente a posteriori. Algo pode emergir 

desse neogrupo formado no campo analítico, já que os grupos internos estão sendo 

acionados juntamente com a implicação do analista. Como afirma Granjon (2016), 

é através das formações emergentes – imagens, palavras, lembranças, 

manifestações corporais, objetos concretos – que ocorre o trabalho na clínica. É 

preciso acolher e escutar a família, seus laços específicos, sua intimidade, sua 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



142 
 

 

mitologia e seus ideais, pois estes são os fatores que constituem uma modalidade 

de os sujeitos estarem juntos. 

No rastro da cossensorialidade, experimentada no campo analítico, é possível 

acessar os laços em suas faces negativas. Eles são expressos por sacrifícios, por 

alienações e por alianças defensivas que dizem de uma trama familiar com precário 

potencial criativo. Granjon (1998, 2014, 2016) acentua, ainda, que o processo 

terapêutico favorece a retomada do pacto denegativo para melhor restaurar os 

contratos narcísicos. Isto se explica pelo fato de os laços e as alianças serem 

construções dinâmicas e, portanto, suas lógicas envolvem uma constante 

mutualidade. Há vários níveis de trocas e partilhas no campo que ativam aspectos 

do familiar e do estranho, e mobilizam uma energia compartilhada, um barulho de 

fundo comum, solicitando a própria sensorialidade do analista. 

No entanto a herança e as origens podem permanecer em uma espécie de 

esquecimento, em um ataque à memória, como forma de assegurar a continuidade 

dos laços e das alianças. A falta de acesso dos filhos aos conteúdos geracionais e à 

interioridade dos pais nutre a atmosfera de segredo, aquilo que permanece fora do 

campo do pensamento, mas é comunicado no campo analítico. Como abordado no 

segundo capítulo, esses segredos são expressos nas “marcas do corpo” (Coelho 

Junior, 2010), cicatrizes que constituem as “memórias corporais”. Nas ocasiões em 

que um ar de segredo se instala, o medo de sua revelação representa a ameaça 

sentida à continuidade dos laços na família. Este é o clima da coexcitação familiar 

acionada pela presença do traumático nos laços, que alude aos fantasmas que 

rondam as sessões de análise. 

Portanto, há uma urgência em transmitir, tal como há uma urgência em 

interromper uma transmissão (Kaës, 1993/2001). As heranças transmitidas pelos 

antepassados podem-se apresentar na geração futura como algo que não para de 

causar repercussões, ao mesmo tempo em que ficam sem sentido. No campo 

analítico, a problemática na circulação fantasmática na família é sentida tanto pelos 

efeitos da presença da ausência, pelos atos de fala, como pela função fórica (Kaës, 

1993/2011), na qual um membro da família cumpre uma função para a qual foi 

designado e para a qual se apresentou inconscientemente. O sujeito fica atado em 

um pacto denegativo familiar e dele se torna aliado para manter silenciado aquilo 

que está interditado às palavras. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



143 
 

 

O discurso familiar, carregado de ideais e nutrido pela ilusão grupal, aprisiona 

o sujeito aos ancestrais em uma espécie de superposição de tempos. Pode-se pensar 

que, nesses casos, a identificação projetiva se torna deveras massiva, atuando 

através de uma invasão imagóica (Ciccone, 2012). Um membro da família é 

enredado, de maneira interativa, e sua singularidade cede lugar a um falso self 

persecutório. As “forças estrangeiras” que invadem os psiquismos são sentidas na 

sessão como ruído de fundo psíquico (Granjon, 2014), exigindo o se entende nesta 

tese como uma coexperimentação da sensorialidade por parte do analista. 

Retomando a função fórica, é através dela que, no processo de análise, busca- 

se fazer emergir o material fantasmático. Quando um terror é comunicado no 

campo, a cossensorialidade se apresenta através daquilo que é sentido, mas está 

silenciado. Diante de configurações em que há a marca da transmissão traumática, 

o analista pode ser convocado a funcionar como aliado e/ou até mesmo alijado do 

campo, bem como a encarnar uma função fórica –estratégia visando a imobilizar o 

analista ao fazê-lo sentir a força do silenciamento. 

Essa trama remete à incestualidade, evidenciada no estreitamento dos laços e 

dos corpos, e na deturpação dos espaços e das funções psíquicas, estratégias que 

visam a defender a família contra ameaças, tanto de morte quanto da presença do 

estranho do outro e no outro. Nota-se que o elemento em questão é o da confusão 

que desponta das identificações alienantes, geradoras de captura psíquica e 

experimentadas pelo analista no campo através de sideração, de confusão mental, 

de sensação de vazio psíquico – marcas do aprisionamento de uma geração à outra, 

da colagem temporal em detrimento do processo de vir-a-ser. 

Faimberg (2001), ao cunhar o conceito de telescopagem entre as gerações, 

sublinhou as identificações que ficam inaudíveis entre as gerações e que surgem na 

clínica através da transferência. Segundo a autora, essa problemática envolve um 

tipo de laço entre gerações no qual um processo identificatório condensa uma parte 

da história de uma geração na geração seguinte. Esse modelo identificatório 

“contribui para a resolução da antinomia entre interpretar no presente ou no 

passado. O passado se constitui como tal com o trabalho de desidentificação que 

liberta o ‘sempre’” (Faimberg, 2001, p.84). Nessas circunstâncias, o trabalho é 

orientado por uma demanda paradoxal: por um lado, há um apelo, e por outro, uma 

postura defensiva em que qualquer interferência é sentida como ameaça. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



144 
 

 

Muitas vezes, a família prefere continuar na “estranheza” vivida a permitir 

que um “estranho”, o analista, possa cuidar dos seus laços. O analista recebe um 

apelo da família e, ao mesmo tempo, é sentido como o intruso que ameaça a 

homeostase familiar. Como apontado por Faimberg (2001), há uma demanda de 

construção de narrativa histórica. Nessas famílias, a problemática se expressa 

através da atuação exterior do que carece de contenção interna– marca de um 

envelope psíquico familiar falho. Não por acaso, o analista pode ser convocado a 

responder concretamente às questões, sendo colocado no lugar de juiz, detentor da 

moral, do certo e do legítimo. 

O trabalho é realizado na dimensão primária da coexperiência sensorial dos 

laços, onde as palavras não cumprem, com suficiência, a função simbólica. Nesse 

cenário, o analista se endereça à grupalidade primitiva através de intervenções que 

priorizam o “nós”. Assim, é necessário um campo previsível, seguro, que possa 

fornecer condições de restauração dos laços, e que favoreça à família o acesso a sua 

mitologia. A dimensão onírica está na pauta, uma vez que será preciso metabolizar 

o excesso das agonias primitivas grupais que fazem transbordar a capacidade do 

psiquismo familiar de contenção. O onírico alude à polifonia de várias escrituras, 

de imagens e de vozes, que formam o espaço intersubjetivo compartilhado e que 

revelam a atuação dos processos primários em família, como ressalta Kaës (2012). 

Importante ressaltar que Kaës possui uma extensa e importante teorização referente 

aos sonhos em grupo. No presente estudo, o foco será dado à função onírica da 

rêverie e não aos sonhos propriamente dito, como maneira de marcar aspectos 

muito primários em que uma das conquistas é a própria capacidade de sonhar. 

De acordo com M. Khan (1977), em casos marcados por uma grande 

regressão, é preciso que haja uma permeabilidade no encontro, de forma que o 

analista escute com o corpo todo. No aqui e agora da sessão, o analista, como parte 

integrante do campo, precisa sonhar em vigília, disponibilizando a sua capacidade 

imaginativa mental, a rêverie, para que uma comunicação seja (re)estabelecida. A 

capacidade de rêverie do analista é um recurso imprescindível no processo, uma 

vez que ele precisa metabolizar os comunicados sensoriais, transgeracionais, 

através de sua função alfa, devolvendo à família elementos alfa. Esse campo de 

trabalho é sutil, pois, da mesma forma que o bebê precisa crer que criou o que 

encontrou, a aquisição de sentidos precisa advir do encontro da família com os 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



145 
 

 

sentidos produzidos através da função rêverie, o que não se reduz a desvelar 

conteúdos. 

A experiência de incomunicabilidade e de não entendimento é consequência 

de uma massiva e falha atuação das identificações projetivas que acaba por exceder 

a capacidade de contenção pelo aparelho psíquico familiar. A rêverie ativa o “estar 

em uníssono” (Bion, 1970) através da experiência imediata da sessão. Sem memória 

e sem desejo, esvaziando-se de seus conteúdos próprios, o analista capta, através da 

intuição do incognoscível, as tonalidades da experiência emocional. Visa-se a uma 

experiência rítmica familiar no campo, que (re)estabeleça um equilíbrio entre as 

experiências de prazer e desprazer, proporcione o sentimento de segurança no laço 

estabelecido com o outro, e (re)ative o bom funcionamento da emocionalidade 

participativa (Avron, 2005). 

As formulações de Antonino Ferro (1998, 2009, 2013) são preciosas para a 

discussão aqui proposta. O autor parte da centralidade da identificação projetiva e 

da dimensão onírica no campo analítico, e sustenta que paciente e analista 

compartilham, intensamente, as emoções e os temores vividos no aqui agora da 

sessão. O campo formado pela dupla alude às áreas do tecido comunicativo do par 

analítico, sendo condição para que haja o alcance da marca confusional advinda do 

cruzamento das identificações projetivas. A ênfase é dada nas especificidades da 

experiência atual, o que levou o autor a destacar dois regimes fundamentais do 

campo: a transferência como repetição do passado ou externalização do mundo 

interior; e a relação, sendo a experiência intersubjetiva inédita forjada pelo encontro 

analítico. Esse entendimento se alinha ao proposto nesta tese, ao entender a 

coexcitação familiar como suplementar e simultânea à cossensorialidade. 

A ideia de campo proposta por Ferro (1998) remonta a um espaço habitado 

por presenças reais e virtuais, com personagens protagonistas e coadjuvantes, que 

refletem as protoemoções e aspectos desconhecidos. Produz-se algo como 

hologramas do funcionamento mental, produzidos pelo encontro analítico e que 

“incluem tipos de funcionamentos que ainda não são acessíveis à pensabilidade” 

(Ferro, 1998, pg. 13). Ao fazer referência à Gronstein (2007) e sua elaboração de 

“conjunto sonhador” – funções que transformam o protossensorial em pictogramas, 

isto é, pensamentos oníricos e hologramas –, Ferro reafirma sua posição a respeito 

da função alfa do campo, de pensamento onírico do campo, e de barreira de contato 

do campo. O objetivo da análise, portanto, seria desenvolver a capacidade de sonhar 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



146 
 

 

do paciente, através da escuta onírica do analista, de maneira a ativar funções de 

transformação e de metabolização, e “esquecer” os excessos da sensorialidade e das 

protoemoções que antes de terem sido sonhados, insistiam em se apresentar sob a 

forma de sintomas e de sofrimentos. 

A contribuição do psiquismo do analista é fundamental pois o campo e o 

sonho são codeterminados por sua vitalidade e presença. O campo analítico é 

multiespacial, multidimensional, holográfico e onírico (Ferro, 2012), e se 

concretiza no encontro. Sob esse aspecto, propõe-se pensar na construção de um 

campo analítico habitado por turbulências e pelo traumático presente nos laços, 

formado pela grupalidade familiar e pelo analista. Embora não seja um psicanalista 

voltado para os grupos e para a família, Ferro considerou, em suas formulações, a 

atuação dos aspectos transgeracionais no campo. Nas palavras do autor: 

 
Encontramo-nos em uma geometria não só do mundo interno e da relação, mas 

também de histórias e sua transmissão. Já não são o analista e o paciente os ativos e 

presentes com as suas “fotografias” bidimensionais de pais, tios e avós a ser 

interpretados e despojados de seus disfarces por interpretação transferencial. Em vez 

disso, estamos na presença de personagens tridimensionais que pertencem a 

diferentes temporalidades e que solicitam, ou necessitam, poder subir ao palco por 

si sós. Neste momento, qualquer interpretação no campo é transferencial. O analista 

deve se submeter, em minha opinião, a ser permeado por esses elementos 

transgeracionais liofilizados (Faimberg, 2005), que aguardam apenas o meio fluido 

de recepção do campo para assumir substância e história. (Ferro e Basile, 2013, pg. 

21) 

 

É por essa via que Ferro insere os aspectos transgeracionais do analista, não 

como rito, mas como forma de entender pontos cegos que surgem no campo, áreas 

de impensabilidade do analista e de descoberta de legados transgeracionais. A 

rêverie, operada pela função alfa do analista, visa a conter a radioatividade 

(Gampel, 2004, 2016), excessos não ligados de coexcitação circulante nos laços, e 

a transformar elementos beta familiares, as coisas da transmissão (Grange-Ségéral, 

2009), em elementos alfa, pensamentos oníricos. A rêverie almeja, ainda, 

proporcionar o acesso à transicionalidade: lugar do brincar, do criar, do encontro. 

Na mesma direção, Civitarese (2007, 2011, 2016) propõe considerar uma 

rêverie corpórea, como forma de reativar um trabalho de simbolização no campo. 

Segundo o autor, os sonhos possuem um valor mutativo por articular espaços 

internos e externos, a comunicação verbal e a não verbal, e a realidade psíquica e a 

realidade material. O corpo do analista é lugar do sensório, do somático, do 

semiótico e de corporificação intersubjetiva no campo, sentindo falhas e violações 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



147 
 

 

existentes. É preciso que o analista alucine no próprio corpo, em um primeiro 

momento, para que aconteça um despertar, processo nomeado de rêverie somática. 

A proposta é oferecer leituras/intervenções experimentadas no campo, 

oportunizando um despertar que se realiza na reciprocidade. O corpo é metáfora 

encarnada, ou seja, se os pensamentos são criados como metáfora, o corpo também 

é pensamento. As famílias lançam um convite implícito a uma reciprocidade, 

muitas vezes através do despertar no analista de sensações hiper-realistas: não 

apenas comunica o que foi ou não foi vivido, mas o faz viver, coexperimentar, um 

sentir sem sentido, uma espécie de “nunca tinha pensado, mas no fundo sempre 

soube”. 

No que diz respeito à experiência sensorial nas sessões, Civitarese (2011) 

retoma a afirmação de Bion sobre os sonhos criarem o inconsciente para afirmar 

que o gradiente sensorial a ser simbolizado diz respeito à relação primária com o 

objeto. Neste estudo, a ideia acima explicitada é aqui correlacionada ao trabalho de 

simbolização do gradiente sensorial presente nos laços familiares. Os 

acontecimentos do mundo empírico e histórico podem ser considerados no campo 

analítico como produtos de “pensamento de sonho despertado” (pensée du rêve 

éveillé, Bion, 1962), principalmente no que tange às experiências emocionais e 

sensoriais brutas. 

O sonhar no campo analítico pretende promover a experiência de jogo, que 

revela a ilusão e a retórica do excesso de realidade objetiva, sendo, em si, uma 

representação (Civitarese, 2007). A retórica dialoga com o retesamento da 

capacidade de pensar e de criar, o que indica o esvaziamento da mitologia familiar 

em favor do poder alienante das crenças. Esta é uma resposta ilusória grupal frente 

ao impensável e ao irrepresentável, correspondentes aos medos projetados que 

ficam à deriva, sentidos como um pavor sem nome (Bion, 1962). 

Como visto no capítulo anterior, quando a mitologia familiar se esvazia, um 

potencial de dessimbolização que restringe o espaço transicional familiar se faz 

presente. Esse é o campo das fraturas do originário, que podem-se manifestar por 

um estreitamento dos laços e dos espaços singulares na família e por uma via 

fantasmática empobrecida que favorece o agir sobre o pensar. Em muitas famílias, 

a confusão promovida pela qualidade incestual nos laços perturba o funcionamento 

do espaço transicional, dificultando o estabelecimento das fronteiras entre íntimo e 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



148 
 

 

intimidade, deflagrando uma comunicação confusional e fantasias de 

autoengendramento. 

No campo analítico, essa trama se evidencia por uma alta carga de tensões, 

onde a agressividade é latente, expressa pelo imediatismo e pela temporalidade 

comprimida. A multidimensionalidade de não saturação do campo analítico, 

proposta por Ferro (2012), considera tanto o eixo horizontal da relação, quanto o 

vertical, histórico, habitado por personagens-hologramas afetivos. Assim, o 

trabalho se centra menos na interpretação e mais nas intervenções não saturadas 

(Ferro, 2012), através da reciprocidade onírica que permite o emergir do não 

pensado e dos protoemocional. É preciso sonhar e operar transformações da carga 

sensorial em imagens onde, antes, havia sintomas, concretizações de sensorialidade 

e precipitados “desidratados” de um sonho ainda não sonhado (Ogden, 2009). 

Trabalhar no campo com intervenções abertas, que priorizem um “como se”, 

imagens advindas da rêverie, contribui para a validação das interioridades na 

família e favorece as “lembranças de experiências nunca antes acontecidas” (Ferro, 

1996). Por meio de um trabalho centrado nos laços que constituem o aparelho 

psíquico familiar, a escuta se volta para formas e ritmos, nuances da dimensão 

econômica que apontam para a tensão entre o novo e a tradição, para as questões da 

herança e da filiação, para as diferentes formas de pertencimento, e para o que é 

familiar e o que é estrangeiro. Importante ressaltar que, sob diversas apresentações 

brutas, a dimensão econômica é transmitida entre as gerações e emerge na 

grupalidade familiar. 

Segundo Ruffiot (1991), o sofrimento compartilhado em família demanda do 

analista uma escuta voltada à grupalidade e às experiências primárias ligadas à 

regressão. A regressão atualiza uma comunicação por identificação primária, com 

ênfase nas identificações projetivas e na perda de fronteiras entre os espaços 

psíquicos. O autor enfatiza, ainda que o aparelho psíquico familiar possui um 

funcionamento do tipo onírico, referindo-se a um “apoio onírico” (étayage 

onirique) formado pela reunião das funções alfa materna, paterna e infantil, e do 

holding onírico familiar. O aparelho psíquico familiar funciona como continente e 

propicia as rêveries singulares, ao mesmo tempo que assegura sua preservação. É 

necessário que o aparelho psíquico familiar onírico realize a função econômica de 

liberação das energias bloqueadas, expressas no agir e no curto-circuito provocado 

pelo excesso das identificações projetivas e pela transubjetividade. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



149 
 

 

Segundo o autor, haveria, também, um berço onírico familiar que é continente 

e matriz dos sonhos sonhados por um sonhador na família, o que se revela na sessão 

pela copresença de pelo menos duas gerações com o analista. Assim, pode-se dizer 

que o processo terapêutico visa a acessar o sofrimento familiar ao reatualizar, no 

aqui e agora da sessão, a expressão mais primária de estar em laço. Através do 

partilhar cossensorial nas sessões, é possível (re) conhecer afetos, re(sentir), 

metabolizar e (re)significar elementos brutos transgeracionais, apresentados pela 

codefensividade familiar. A disponibilidade psíquica do analista e sua qualidade 

humana oferecem uma escuta sensível que, através da dimensão onírica, produzem 

imagens e cenários que mobilizam a dinâmica fantasmática e o devir de novos laços 

na família. 

 
5.3. 
A presença viva do analista no campo analítico 

 
Diante do exposto até o momento, torna-se relevante destacar o papel do 

analista no campo formado por ele com a família, assim como a intensidade desse 

encontro. Como afirma Avron (2011), o corpo do analista em presença funciona 

como ferramenta para escutar as diversas modalidades de comunicação e para 

viabilizar o sonhar. É preciso coexperimentar a regressão à sensorialidade para 

acessar a base mais antiga dos laços familiares. Ressalte-se que o trabalho nos laços 

inclui o analista, que acessa a sua própria grupalidade interna. As fraturas no 

psiquismo familiar comunicadas nas sessões pelo excesso de coexcitação e pela 

cossensorialidade demandam uma polifonia por parte do analista que, ao cumprir a 

função de metabolização, oferece uma polissemia. 

Em situações de grande sofrimento familiar, o analista pode-se sentir 

pressionado a agir, ou sentir-se paralisado, silenciado, portador, por vezes, de 

desesperança, ódio e dor. Vale salientar que a dor aqui referida se estende à dor 

corporal, sensações psicossomáticas de desfalecimento, de sideração, de ausências 

e de expulsões. Se o trabalho ocorre no laço, o ataque também é dirigido ao laço, à 

capacidade de estar junto, de se entregar e de repousar. A luta contra angústias não 

metabolizadas está ligada à clivagem e ao não pensado, que carregam o 

traumatismo da transmissão. Diante dessas famílias, o analista tem como principais 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



150 
 

 

funções sua sobrevivência, o empréstimo de seu corpo vivo nas sessões e sua 

capacidade de pensar. 

Winnicott (1960), no seu texto intitulado “Contratransferência”, traz duas 

contribuições fundamentais para essa discussão. A primeira diz respeito à 

maturidade do analista, que lhe permite permanecer vulnerável e ter uma atitude 

profissional sem acionar uma organização defensiva. A segunda, relaciona-se com 

o campo do sensível, levando-o a afirmar que “pessoalmente, executo meu trabalho 

muito mais a partir de meu ego corporal, por assim dizer” (1960, p.148). O analista 

precisa, portanto, trabalhar no pré-verbal, no pré-linguístico, na própria 

sensorialidade, sendo ele próprio um corpo-vivo humanizado, pessoalizado, de 

forma que a “interpretação certa no momento certo” equivalha a um contato físico” 

(Winnicott, 1972, p.217). 

O analista disponível, vivaz, com capacidade de rêverie, é aquele que 

sobrevive aos ataques sofridos, sem retaliar, mantendo-se firme como objeto 

externo, ainda que vivido pela família como objeto subjetivo a ser destruído. Para 

tanto, ele precisa abandonar uma escuta voltada à causalidade e uma postura 

interpretativa, implicando-se no campo. Justamente por sua interface, sendo objeto 

subjetivo e externo, ele pode (co)sentir, (re)conhecer, validar, sonhar e pensar, 

restaurando propriedades do campo onírico através de imagens e construções. 

(Re)ativando a mutualidade, entra-se no campo da transicionalidade. 

Muitos estudiosos da psicanálise de família (Aubertel, 2010; Grange-Ségéral, 

2009, 2016; Defontaine, 2017; Eiguer, 2013) entendem que o trabalho clínico 

objetiva a promoção da transicionalidade na família - espaço de experimentação, de 

encontro e de criação. O estudo aqui proposto está alinhado com essa leitura, pois 

é preciso proporcionar um espaço de experimentação e de confiança que facilite a 

escuta e a integração dos aspectos não verbais no canal associativo familiar - aquilo 

que não pôde ainda ser colocado em palavras. Através da transicionalidade, é 

possível acionar a reserva de memória afetiva (Grange-Ségéral, 1998, 2016), um 

pano de fundo da memória que integra a história geracional e sua mitologia. 

Mas a ênfase é dada, nesta tese, ao trabalho no que há de mais arcaico nos 

laços familiares. O impacto da cossensorialidade experimentada no campo pelo 

analista atinge seu psiquismo e seu corpo, na medida em que ele é capturado pelo 

padrão massivo de identificações projetivas que indicam a violência do que circula 

nos laços. O analista sente o efeito daquilo que carece de representação e é 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



151 
 

 

convocado a experimentar as sombras, os fantasmas e o estranho presentes na 

dinâmica da família - traços que sinalizam vivências não elaboradas. Nas situações 

de sofrimentos extremos, onde se mesclam os tempos entre as gerações, o analista 

pode ser convocado a ocupar um lugar idealizado ou desqualificado, estratégias 

defensivas que têm por fim controlá-lo e imobilizá-lo. 

O trabalho de apresentação de objetos, como diz Winnicott (1969), aciona 

uma comunicação mais objetiva, ligando o sentir ao sentido. Assim, em muitas 

ocasiões, será necessário oferecer uma intervenção pautada na primeira pessoa do 

plural – “parece que nós estamos...” – como forma de acessar o mais primário 

presente nos laços, como o mecanismo de colagem. O analista precisará acessar sua 

própria história, suas memórias pessoais, sua disponibilidade psíquica, tecendo uma 

distinção entre neutralidade com transparência e não existência, como diz Robert 

(2015). O autor há muitos anos pesquisa o não verbal na terapia de família 

psicanalítica e sustenta que o analista ganharia muito se não tivesse medo de escutar 

seu próprio corpo, pois as associações primárias do grupo passam pela 

sensorialidade. 

Ao retomar a Freud (1923), segundo o qual os sinais de um estado afetivo 

podem suscitar, automaticamente, o mesmo efeito em quem o percebe, Robert 

(2015) afirma que há no grupo efeitos de imitação que não são restritos ao nível 

identificatório. Lançando luz em um ângulo diferente dessa discussão, o autor 

lembra que o que há em comum entre os conceitos de ressonância fantasmática, 

interfantasmatização e empatia é o fato de que a transmissão ocorre sem o 

conhecimento dos membros do grupo, o que se verifica nos processos associativos 

primários que advêm da sensorialidade. 

Desse modo, defende-se que o analista, no campo analítico com famílias, 

precisa acessar a sua própria sensorialidade como ferramenta que o habilita a 

sonhar. Ocorre também um empréstimo de seu aparelho de pensar para metabolizar 

afetos e reconhecer fantasmas até então excluídos. Granjon (2014) diz ocorrer um 

contágio transubjetivo e transnarcísico que impõe ao analista imaginar e nomear 

seu próprio sofrimento. Ao se apresentar atento e sensível aos sinais infraverbais 

no campo, ele é confrontado com a sua própria negatividade, imerso nas suas 

dúvidas, suas incompreensões e seus sofrimentos, o que lhe facilita experimentar a 

trama traumática da família em si mesmo, ainda que se sinta sem espaço ou 

paralisado. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



152 
 

 

 

 

Les corps font signe. Comme dans tout groupe, mots et mouvements s’entrelacent, 

se complètent et se transforment mutuellement. Parfois certains objets ou jouets, 

présents dans le dispositif, sont utilisés mais sans représentativité ni fonction 

ludique. J’ai proposé de les appeler d’objets bruts correspondant au travail de 

figuration du néo-groupe (Granjon, 2016, pg.33). 

 

É justamente diante de situações de impasse, nas quais o excesso traumático 

experimentado no campo pelo analista esbarra em seus próprios limites de 

suportabilidade, que ocorrem diferentes graus de rêverie. Ferro (2015/2017) destaca 

dimensões de rêverie no campo, que incluem desde sua atividade de base, contínua, 

até as rêveries em flash e as rêverie/construção, frações e modalidades das quais o 

analista lança mão para contornar uma parcial ou total obstrução da experiência, 

fazendo com que ele deseje evacuar o que foi projetado. Trata-se de um impacto na 

corporeidade do analista que poderá ser acionado em medos relativos a não se sentir 

suficientemente preparado diante de protoexperiências emocionais intensas demais. 

Logo, é fundamental que o analista não tente agarrar-se ao que sabe e se permita ter 

curiosidade, dúvida, e permanecer em um estado análogo ao da posição 

esquizoparanóide, que remete às “capacidades negativas” (Bion, 1962), à paciência, 

à tolerância à frustração e ao não saber (Bion, 1962). 

A família percebe a si própria por meio do corpo do analista que, utilizando 

a sua capacidade negativa, desloca a atenção clínica do conteúdo verbal para o 

conteúdo não verbal da comunicação. Através da mímica, do gestual, e da sua 

postura, o analista deixa acessível para a família como a identificação projetiva foi 

por ele recebida e acolhida. Para tanto, como afirma Ferro (1999), é preciso que 

haja uma distância emocional ótima que preserve a vitalidade do analista. Entende- 

se, portanto, que as formas de rêverie no campo produzem algo potente, sendo a 

construção imagética e figurativa vias de (re)experimentação dos estados mais 

primitivos, por parte do analista, junto à família. 

A escuta da sensorialidade do analista no campo propicia o rastreio de sinais 

que direcionam para a escuta das passagens ao ato e das passagens por ato 

(Grinspon, 2016), função mensageira que funciona como um “relato em latência”. 

Ao ser acolhida pelo analista, a passagem por ato de um membro da família pode 

funcionar como facilitador para a aquisição de capacidades mais elaborativas e 

simbólicas e para o acionamento dos processos de subjetivação. Como relembra 

Grinspon (2016), o analista é tanto testemunha como um outro que resiste à 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



153 
 

 

destrutividade, facilitando o caminho de recuperação do movimento narcísico, 

espacial e autoconservador do psiquismo familiar. Podemos pensar, assim, que 

ocorre uma gestão da coexcitação não ligada e uma metabolização da 

cossensorialidade. 

Logo, o analista precisa permanecer em uma constante escuta direcionada ao 

não verbal e ao agir das emoções. Essa comunicação dos laços banhados pela 

cossensorialidade, privada de palavras, efetua-se pela identificação projetiva e por 

vários níveis de comunicação que são direcionadas ao analista. É por via da 

disponibilidade psíquica do analista, da escuta do seu próprio corpo, com o cuidado 

de não intervir sobre a realidade externa, ainda que seja convocado para tal, que se 

realizará o trabalho no campo. O campo precisa, desta forma, ser um espaço seguro 

para trocas e para a experimentação sensorial, “movimentos que se tornam suporte 

simbólico da experiência de estar junto” (Konicheckis, 2012). Tal como os laços 

primários banhados pela cossensorialidade, no campo, serão os movimentos sutis 

de troca sensorial o que facilitará a realização de movimentos mais complexos e as 

expressões verbais. 

Pensando sobre a afirmação de Robert “La question est de ne pas avoir peur 

de notre corps et de ce qu’il dit malgré nous” (2015, p.101), a presente tese se esteia 

na presença ativa do analista, que experimenta, em seu corpo e em seu psiquismo, 

a cossensorialidade presente nos laços familiares. Através da potência do encontro, 

inaugura-se um campo analítico onde o trabalho será mediado pela revêrie do 

analista, esse sonhar acordado que é instrumento para metabolização de elementos 

traumáticos, para a coconstrução de narrativas, e para a reativação de vivências e 

memórias, por meio do recurso da figurabilidade e do respeito à ritmicidade 

familiar. 

Conforme discutido ao longo da tese, ao compreender os laços banhados pela 

cossensorialidade na família e a emergência de sua comunicação como resposta ao 

excesso de negativo da transmissão psíquica, o trabalho analítico se realiza no nível 

psíquico aquém do pensável, e, nesses casos, o trabalho não se centra mais, 

exclusivamente, nos conteúdos fantasmáticos, intrapsíquicos, verbalizáveis, e sim, 

no que é experimentado nos laços e no aqui e agora do encontro. 

 
5.4. 
Fragmentos clínicos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



154 
 

 
 

 

Para melhor entendimento do campo analítico com famílias que possuem uma 

comunicação fortemente cossensorial serão apresentadas três vinhetas clínicas. Elas 

auxiliam na visualização das situações no campo analítico e de como elas se 

desdobram através da presença viva do analista e do trabalho nos laços. Objetiva- 

se ilustrar a discussão das ideias apresentadas ao longo da tese, abrindo espaço para 

novas ideias e desdobramentos teórico-clínicos. As famílias em pauta foram 

acompanhadas pela autora da tese, tendo suas identidades e suas histórias alteradas 

em parte como forma de preservação do anonimato e do sigilo exigidos pela prática 

profissional. 

 
5.4.1. 
Família 1: Os fantasmas que habitam a casa 

 
A família era composta por pai e filha, João e Luiza, sendo ela uma 

adolescente. O processo terapêutico durou quase um ano. Na primeira sessão, 

mostraram-se muito próximos, física e emocionalmente. Sentaram-se lado a lado, 

entreolharam-se, como se tivessem códigos próprios, demonstrando cumplicidade. 

Um pouco constrangidos com a presença da analista, diziam não saber por onde 

começar. João iniciou dizendo ter solicitado a terapia de família por sugestão da 

filha, o que o surpreendeu. Disse que se amam muito, mas que as brigas se tornaram 

cotidianas. Queixava-se de que Luiza não ajudava nas tarefas domésticas, não ia 

bem nos estudos e fazia demandas inesgotáveis. 

Luiza se defendia dizendo que o pai era muito nervoso, explosivo, e que ela 

estava ali para que ele se tratasse, dizendo já fazer, ela própria, sua análise 

individual. Não negava que demandava muito, mas entendia que o seu lugar era o 

de pedir e o dele o de negar. Essa situação o deixava muito irritado e descontrolado, 

e as brigas os mantinham ligados. Demandas e exigências pareciam formas de ter o 

pai junto a si, mesmo que fosse ele visto como inadimplente, devedor. A exigência 

de compreensão se apresentava como equivalente à necessidade de tudo prover sem 

limites. 

A primeira sessão parecia descontraída, mas chamava a atenção a quantidade 

de conteúdos objetivos e atuais, como se não tivessem uma história. As narrativas 

pareciam superficiais e não revelavam o contexto no qual estavam inseridos. A 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



155 
 

 

analista percebia um comunicado não verbal referente a manter o silêncio, a não 

avançar. A ideia foi partir de conteúdos mais simples e diretos. “Moram só vocês 

na casa?”, “Contam com ajuda de mais alguém?”. E, assim, um pouco da história 

da família passou a se revelar, apesar de serem, na sua maioria, representadas por 

queixas. 

Nas sessões seguintes João relata que mulher tinha falecido repentinamente, 

havia muitos anos, e sua morte se mantinha como fonte de perplexidade, já que ele 

permanecia tentando entender o ocorrido. A partir da perda, a vida familiar entra 

em uma espiral de brigas e rupturas. João afirmava que não gostava de falar daquele 

assunto. O seu tom era o de não abrir espaço, trazendo uma narrativa bem direta e 

simples. Contou muito superficialmente ter-se envolvido em relações fortuitas após 

a viuvez, mas que tentou manter todo o conforto de que a filha, então criança, já 

defrutava. Ambos permaneciam muito sós frente àquela perda, e a própria analista 

se sentia sozinha frente a eles. Ela pontua: “parece que estamos entrando num 

campo com muito nevoeiro, onde não se tem muita visibilidade e não se sabe o que 

é o quê”. 

Em algumas sessões, João fez referência a seus medos com relação à falta de 

dinheiro, medo anterior à perda da mulher e que o acompanhava desde sempre, uma 

expressão do temor do desamparo, enquanto Luiza fazia demandas de gastos 

exorbitantes. Os medos se amenizavam na relação com a esposa por serem eles 

muito parceiros, o que dava a João a sensação de que tinha alguém – sem ela, não 

tinha ninguém. Nos primeiros anos de viuvez, saía muito, esteve com muitas 

mulheres, numa euforia maníaca. 

Ao longo das sessões, ficava claro que as vivências eram mantidas em 

silêncio, pois a proximidade mobilizava uma dor sentida como insuportável. Isto se 

traduziu em uma situação ocorrida na sessão. Ao chegarem, a lâmpada do abajour 

começou a piscar. João perguntou se já estava assim antes de eles chegarem, pois 

em sua casa toda a fiação havia -se queimado, eles estavam às escuras, e 

complementa dizendo ver fantasmas. Luiza disse que também os vê, mas não sabe 

exatamente o que pensar, e João via vultos, mão por cima dos ombros, tem 

sensações de estranheza, “coisas que ficam no ar” e portas que não conseguem 

fechar. A filha lhe diz serem os fantasmas deles que moram lá. A analista comenta 

que eles eram cercados de muitos fantasmas e pergunta se eles sabem que fantasmas 

são esses. Mais uma vez, João tentou minimizar a reflexão e Luiza ficou em 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



156 
 

 

silêncio. Silêncio, aliás, que era marca de muitas sessões e era sentida pela analista 

como um silenciamento, acompanhado por um vazio psíquico. 

Conforme as sessões aconteciam, revelava-se a incapacidade, naquele 

momento, de João refazer sua vida, e de Luiza de ter autonomia. Através da história 

familiar, esboçava-se o luto não elaborado, o que nutria a necessidade de pai e filha 

se manterem colados. João afirmava que tentava, há anos, entender a morte de 

mulher, que essa era uma porta aberta. Além dessa, muitas outras o estavam. João 

disse sempre ter sido cercado por mulheres, tanto na família da esposa, quanto na 

constituída por ele. O pai de João era referido como bon vivant, sempre envolvido 

com mulheres e agiotas, bem como com violência doméstica. Os pais se separam 

quando ele era ainda criança. O contato com o pai sempre foi tumultuado. Filho 

único, ficava só com a mãe, que vivia para o filho, dedicando-se inteiramente a ele. 

Em uma sessão, mais uma marcada por queixas do pai em relação à filha, 

João contou que, assim que conheceu a esposa, ligou-se a ela fortemente, e assim 

se mantiveram até a sua morte. A esposa cumpria uma função de cuidados a ele 

também, cuidando de tudo da casa, cuidados de que ele pouco participava. Ele se 

perguntava o que teria a aprender com tudo que ruiu após a morte da esposa, já que 

os impactos foram sentidos tanto na vida doméstica quanto na vida social e na 

profissional. João era um homem afetivo, o que, em parte, parecia ter mantido seu 

lugar de menino frente à mulher/esposa. Seu desespero ao perdê-la também se 

expressava no fato de nada saber do que se passava na casa ou sobre como lidar 

com a filha no cotidiano, já que a tratava como “meu bebê”. Dizia adorar as 

“relações coladinhas”, o que traduzia a continuação de uma fantasia, rompida com 

violência através da morte da esposa, de ter alguém ao seu lado sempre. 

Dizer “não” implicava opor-se às relações “coladinhas”, já que envolvia a 

marca da interdição e, também, a ameaça de desamparo. A analista dizia ser preciso 

prover um bebê de forma constante, mas não um adulto. “Como é possível se 

responsabilizar por algo, se um bebê não tem essa capacidade?” – referência à 

postura dele diante da filha. “E como estar em um cenário mais satisfatório, se um 

bebê não faz escolhas?” – referência a postura da filha frente ao pai. João 

concordava, num tom impaciente, enquanto a filha se mantinha calada, como se 

aquele não fosse assunto seu, como se ela não fizesse parte do laço. 

A culpa era retratada pelo agir, pois João podia até esbravejar, mas acabava 

cedendo às exigências. A analista pontuava que “mesmo privilegiando a relação 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



157 
 

 

“coladinha” quando se dá espaço, é possível respirar e reconhecer as 

disponibilidades e os limites próprios e os do outro: “Dizer não tem custo, mas o 

sim também tem. Tudo tem seu preço!”. João se sentia onerado com o sim, que não 

lhe permitia escolhas e não limitava os espaços de cada um. Ele dizia compreender, 

mas ria e dizia que adorava ficar “coladinho”. 

Para Luiza tudo o que o pai dava não bastava. A alimentação na casa era 

assunto de tormento para ambos, pois Luiza queria comer o que era do seu desejo 

e não aquilo de que precisava, tal como um bebê voraz que não entende os dados 

de realidade. Uma trama de dominação se evidenciava, valendo-se Luiza de uma 

culpa paterna que reiterava lugares de devedor e de credor. O lugar de culpado se 

sinalizava pelo agir e, em família, ou se estava colado ou se era aniquilado. Dessa 

forma, as relações familiares se apresentavam particularmente tumultuadas. 

Em uma sessão, após um final de semana turbulento, João falava um pouco 

mais da atual namorada, alguém que ele descrevia como colaborativa e amorosa. 

Mas, pouco a pouco, a namorada passou a “denunciar” a dinâmica de pai e filha. 

João falava, em tom de quem se vê diante de um absurdo, que a namorada havia 

dito que ela própria parecia amante de um homem casado, já que a falecida 

permanecia ainda viva e João se via casado com a morta. Era um fantasma entre 

eles, dizia a namorada, sem conseguir projetar um futuro para os dois. Ao tratar do 

assunto, suas associações não se dirigem à falecida esposa, mas à filha, como uma 

relação difícil que nenhuma namorada entenderia. A analista disse que, de fato, 

parecia haver algo confuso, já que sua namorada se referia à hipótese de João estar 

ainda casado com sua esposa falecida, e não com sua filha. 

As vivências de abandono e os lutos não elaborados atuavam, acirrando uma 

qualidade incestual nos laços. Diante da dor do pai de se ver só, a filha passa a 

ocupar o lugar de “namoradinha”. A analista se sentia muito desconfortável, 

envergonhada, como se estivesse desnudando algo indevido. Nesse ponto, a analista 

decide então pontuar: “Pois é, mas pai e filha não podem namorar”, o que gera risos 

e um certo desconforto. As sessões eram difíceis pois não havia espaço para pensar, 

e uma espécie de pressão parecia estreitar espaços. Havia, entre pai e filha, um clima 

de naturalidade quanto ao que se passava, o que demandava da analista empenho 

maior para validar o que estava sendo sentido e visto por ela – uma confusão entre 

lugares e papéis. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



158 
 

 

Em outra sessão, Luiza parecia decidida a não participar. Ela chega em 

silêncio e assim permanece toda sessão. Nenhuma palavra. João não explica com 

detalhes o que se passou, dizendo não querer expô-la, mas diz que isso tudo tinha 

relação com um não que acabara de dizer, diante de uma demanda absurda. Não 

ficava claro se uma aliança estava em jogo ou se havia ali uma referência a um 

segredo. Luiza mantinha-se em silêncio com um ar um tanto violento, uma 

atmosfera de violência preenchia o ambiente. A analista então disse que o silêncio 

parecia ser uma maneira de impedir que certos assuntos fossem tratados, que o 

silêncio visava a silenciar, a inviabilizar movimentos. Não se ouvem palavras, 

porém se sente o efeito de sua força, como se a boca vedada estivesse gritando. O 

que seria tão difícil de dizer, ou de pensar? 

João sinalizava concordância com a cabeça, enquanto a analista seguia 

dizendo que “às vezes tentamos controlar a situação exterior com o silêncio, por 

exemplo, como uma forma de nada perder (e de não crescer). Parece que estamos 

em um campo de muita tristeza, e que há a ideia de que, se não lhe dermos espaço, 

a tristeza some. O problema é que a sensação de que ela não existe dura pouco, e 

ela logo retorna”. E, assim, o trabalho se desenrolou até um dia Luiza não aparecer 

mais. Sua ausência fez surgir um vazio preenchido, por um lado, e um vazio a ser 

enfrentado por João, que, àquela altura, decide seguir a análise. 

 
5.4.2. 
Família 2: Um por todos ou resta um 

 
O processo terapêutico durou apenas 3 meses, com uma sessão semanal. A 

família atendida era composta pelo casal, Ana e Rui, e seus dois filhos, Gustavo e 

Ricardo, com 19 e 25 anos, respectivamente. A solicitação de terapia ocorreu por 

parte de Ana, que dizia ser preciso alguém neutro para que a família pudesse tratar 

questões, já que, em sua visão, a comunicação era falha. 

Na primeira sessão, a família se mostrou descontraída. Porém, já de início a 

analista sentia algo paradoxal, já que aquele clima sorridente continha também um 

peso considerável. Ela tinha a sensação de que Rui fazia questão de se apresentar 

como um homem simpático, agradável e jovial, colocando-se como co-analista, em 

uma tentativa de aliança. Ricardo, seguia o modelo do pai, contrastando com a 

postura de Gustavo que se apresentava  tímido e calado. Após algumas falas 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



159 
 

 

aleatórias e risos descompromissados, Rui disse que a demanda de atendimento 

veio da esposa, o que afirmava ser uma boa ideia, ainda que não entendesse muito 

sua necessidade. 

Rui falava muito, ocupava bastante espaço, e a todo momento queria 

demonstrar que era aberto e cooperativo. Ana tinha diversas expressões faciais, 

parecendo, com seus gestos, discordar. Pontuo se ela gostaria de dizer algo, e ela 

responde que não concordava muito com o que o marido estava dizendo, uma vez 

que, na sua visão, ele era muito controlador, e que ela temia falar algo que gerasse 

problemas, pois temia viver um “inferno” depois em casa. Havia uma tensão no ar, 

como se o excesso de simpatia escondesse algo temido. Era como se estivéssemos 

em um campo minado, onde os deslocamentos são perigosos e podem levar à 

exclusão de alguém. 

Pouco a pouco, Ana apresentava um padrão de resposta, sempre muito 

cautelosa nas pontuações, a ponto de em uma sessão dizer que seria melhor que ela 

não estivesse presente para que pudessem falar mais livremente, já que ela era 

“diferente”. Rui rapidamente tomou a palavra e se justificou, dizendo ser um 

homem de soluções, prático e competitivo. Afirmava não gostar de perder, e citou 

exemplos de trabalho, até que a analista pontua: “Parece que na vida pessoal ocorre 

o mesmo, não?” Ele hesitou, mas a família riu e, naquele momento, ficava claro que 

a pontuação o colocava em xeque, como também expunha o jogo de forças intenso 

naquele campo. 

Ricardo defendia o pai, mas dizia que ser seu filho não era fácil, por ele ser 

muito exigente. Imediatamente, como que buscando atenuar sua crítica, dizia 

compreender o desejo do pai em buscar o melhor para ele e para o irmão. Enquanto 

ocorria esse diálogo permeado por risos entre Ricardo e o pai, evidenciando uma 

aliança entre eles, Ana continuava a expressar facialmente contrariedade e Gustavo 

ria timidamente. A analista percebia, pouco a pouco, que algo da juventude dos 

filhos mobilizava o pai, que se inseria em suas atividades, querendo ter uma vida 

equiparada à deles, com o acréscimo do fato de Rui se mostrar mais “vigoroso” que 

Gustavo que, nas palavras do pai, tinha “herdado a personalidade mais depressiva 

da mãe”. 

É importante ressaltar que todos, menos Ana, trabalhavam na empresa 

familiar que vinha de várias gerações, e esse era um assunto que permeava as 

sessões. Rui afirmava que sua intenção era ajudar os filhos a desenvolverem seus 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



160 
 

 

respectivos potenciais, e que, por isso, era severo e exigente. Ricardo concordava 

com a cabeça. Ambos se mostravam sedutores, e utilizavam um discurso do mundo 

corporativo, com palavras como ambições, metas e resoluções. Ana, por sua vez, 

afirmava que era vista pela família como aquela que não tinha ambição, com o que 

o marido concordava. Sentia ela que seu trabalho era visto como irrelevante, porque 

era pintora. Dizia que queria ser respeitada em sua diferença, desejo a que Rui 

contrapunha supostas contradições em sua fala, e acusando-a de usufruir de 

comodidades advindas do bom padrão financeiro conseguido pelo trabalho dele. 

Apresentava-se um padrão em que Ana expunha uma ideia e Rui atravessava 

sua fala com um discurso bem elaborado, pragmático, não deixando espaço para a 

diferença, que era vista como oposição. A postura de Ana era de um grande cansaço 

e resignação. No caso da fala anterior, Ana mostrava-se claramente imobilizada, 

confusa na argumentação, sem conseguir formular o pensamento. Ela dizia que Rui, 

ao não aceitar um ponto de vista diferente, recusava-o, querendo fazer crer que o 

que tinha sido dito não fazia sentido. A cada debate “vencido” por Rui, Ana parecia 

desistir de si, adotando comportamentos como se isolar em casa e restringir laços 

sociais, uma vez que o marido desqualificava suas escolhas. A imagem que se 

desenhava era de uma prisão familiar vivida por todos, forma de manter um estado 

de autoengendramento. O mundo externo parecia ameaçador e descartável. 

Gustavo se mantinha na maior parte do tempo apenas observando. Ainda na 

sessão acima citada, antes mesmo de a analista se dirigir a ele, Rui o faz, como o 

líder do grupo, convocando sua participação. A analista notava que Gustavo 

respondia de forma cuidadosa, tal como a mãe, e o pai, em um tom jocoso, pontuava 

essa identificação referindo-se a uma postura supostamente humilde do filho na 

empresa. Gustavo sorria e esclarecia que apenas preferia estar mais próximo dos 

funcionários da empresa por se perceber mais hábil com as pessoas do que com os 

números. Ana, na tentativa de proteger o filho, diz que ele se sentia como ela, 

“pobre menino rico”, fala à qual Gustavo nada contrapõe. Um ponto relevante é que 

a analista se surpreendia, muitas vezes, pensando na história de São Francisco de 

Assis, menino rico que abandona sua herança para viver de acordo com seus 

princípios ou ideais, e que, antes, quando trabalhava na fábrica do pai empatizava 

com o sofrimento vivido pelos trabalhadores. 

Ao longo das sessões, a analista se sentia capturada pela concretude dos fatos 

e pelo excesso de agitação, o que atacava a sua capacidade pensar. Era como se ela 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



161 
 

 

estivesse sob um jorro de narrativas factuais e em um jogo de forças no qual estava 

posta uma fórmula binária, com um vencedor e um perdedor. Ela põe em palavras 

esse movimento, e Rui reage de forma sedutora querendo assumir o centro das 

atenções, e dizendo que, embora parecesse não dar liberdade aos demais só desejava 

o melhor para a família. A fala de Rui soava pesada e um tanto ameaçadora. Uma 

comunicação paradoxal transitava, o que era dito não correspondia ao que era 

sentido. A fala com conteúdo protetor contrastava com uma atmosfera de 

agressividade autoritária. 

Foram poucas sessões, mas todas marcadas por atrasos e por tentativa de 

transgredir os limites do campo. As sessões se assemelhavam a reuniões de 

trabalho; havia uma profusão de falas objetivas e uma distância afetiva. Em uma 

dada sessão, além da habitual dificuldade de pensar, havia uma tal sensação de 

desconforto que impelia à analista mover-se em direção ao copo d’água e, com 

frequência, a se reposicionar na poltrona. Sentia uma pressão na cabeça como se 

precisasse expurgar algo, e a permanência da indagação sobre “o que não podia ser 

pensado”. Era como se o corpo da analista fizesse força para expulsar algo que 

estava dominando seu psiquismo. Não conseguindo dar sentido e nem colocar com 

mais clareza sua sensação em palavras, manteve a leitura dos lugares binários, do 

ganhar ou perder, de quem manda e de quem obedece, de quem domina e de quem 

é dominado, e disse “parece que estamos em um campo de pouca mobilidade, tal 

como um cabo de guerra, se a corda vai mais para um lado, o outro perde”. Rui diz 

que estava pensando muito nisso, que assumia ser muito ansioso por ajudar e que 

tentaria se repensar. Parecia mais uma de suas falas sedutoras! 

Na sessão seguinte, todos estavam presentes e o movimento se dava de forma 

semelhante às demais sessões, embora com um tom, aparentemente, mais leve. 

Gustavo, de forma surpreendente, diz que queria falar algo. De forma súbita, todos 

se calam. No ar, um misto de tensão e medo, sentido no corpo da analista por uma 

sensação de peso. Gustavo inicia seu relato de forma vagarosa, como se contivesse 

uma carga que temia não suportar, ou tivesse medo da violência que poderia 

produzir-se e/ou da sua própria. Disse que se sentia sufocado, que não era culpa de 

ninguém, mas que estava infeliz por viver uma vida falsa, de acordo com o que era 

esperado dele. O curso universitário que fazia não era uma genuína escolha, e que 

tinha desistido do anterior, que correspondia ao que realmente queria, por saber que 

reprovavam sua atitude. De repente, uma descarga emocional acontece! 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



162 
 

 

Com o olhar vidrado, repetia que estava farto de todos o olharem como “o 

perdido”, aquele que não sabia o que queria. Ele sabia sim, mas não tinha forças 

para seguir, fala parecida com a da mãe. Em seguida, irrompe num choro sofrido, 

com uma forte carga emocional, através da qual seu corpo todo se contorcia. 

Reiterava sentir-se sufocado pelo que entendia ser o que a família esperava dele. O 

pai ainda tenta falar, parecendo querer fazer um contraponto. Neste momento, a 

analista é mais enfática e diz “Por favor, deixe Gustavo falar, não vamos 

interrompê-lo. Depois terão oportunidade de falar, mas, neste momento, ele precisa 

ser escutado”. 

Gustavo seguia chorando e a família precisou suportar aquela cena. O pai, 

que estava sentado ao seu lado, abraça-o, e o irmão, que estava do outro lado (todos 

no divã sentados e Ana na poltrona), coloca a mão em seu ombro. A mãe, antes, já 

estava com os olhos cheios d’água e assim seguia, claramente mobilizada pela dor 

do filho. Curiosamente, a analista pouco lembra do que fora dito após aquela 

explosão, mas o que restou mais evidente foi o fato de a família por um momento 

abrandar, ficar um pouco mais em silêncio e abrir algum espaço. Parece que a forma 

se impôs ao conteúdo. 

Não houve sessão seguinte. Ana ligou para a analista agradecendo muito, mas 

que “não tinha mais forças”, o que dizia resignada e repetidamente, para fazer com 

que a família estivesse lá, sobretudo o marido e o filho mais velho, que sempre 

reclamavam de horários e questões práticas para, segundo ela, evitar serem 

confrontados com as questões existentes entre eles. A analista pergunta sobre 

Gustavo e ela diz que ficou bem, que ele precisava muito ter vivido aquilo, e que 

queria que o filho se libertasse, estando disposta a apoiá-lo no que quisesse para a 

sua vida. Naquele momento se evidenciava a possível libertação do peso percebido 

no e pelo corpo da analista. 

Cerca de 2 anos mais tarde, Gustavo contata a analista em busca de 

atendimento individual. No primeiro encontro individual, relatou ter retomado os 

estudos em área de seu interesse, ter saído de casa e estar engajado em diversos 

projetos pessoais, dizendo, ao fim, da importância da aludida sessão familiar em 

sua vida. 

 
5.4.3. 
Família 3: Um segredo familiar incorporado 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



163 
 

 
 

 

A família era composta pelo casal Lúcia e Marcos, e o filho mais velho, João, 

e o atendimento durou cerca de um ano. Já na primeira sessão, um grande mal-estar 

se faz presente. Havia uma tensão no ar, como se, de repente, algo fosse irromper. 

João começa declarando que estavam ali porque, na visão dos pais, ele era o 

problema. Dizia isso em tom irônico e afirmava que a terapia de família tinha sido 

ideia sua, já que entendia que o problema estava na relação entre eles e não nele em 

si, sublinhando a problemática presente nos laços. Ressaltava que o incômodo dos 

pais era provocado pelo fato de ele ser diferente deles e não desejar ser igual a eles. 

O modelo de vida que desejava para si se contrapunha ao que entendia ser o dos 

pais, cujo objetivo, em sua visão, era trabalhar e transformar o cotidiano em uma 

batalha. 

Lúcia demonstrava se sentir atingida pelo discurso do filho. Sua expressão 

facial demonstrava raiva, evidenciando uma ferida narcísica. Ao tomar a palavra, 

afirmou que tudo o que fez foi sempre pela família. João dizia que aquele “tudo” se 

tratava do desejo dela, e não correspondia ao que ele próprio desejava. Tratava-se 

de uma família de classe média que valorizava imensamente o trabalho e a honra. 

Marcos, por sua vez, desqualificava a fala do filho, dizendo que não poderia fazer 

nada para resolver sua insatisfação. Apresentava postura corporal defensiva, como 

se não fosse capaz de se envolver nas questões familiares e/ou envolver o filho, 

contendo suas angústias. 

A analista percebia que João trazia à tona conteúdos com os quais a família 

não queria entrar em contato. João afirmava precisar “conhecer os pais” para ser 

menos severo em suas críticas. Aquela narrativa soava honesta, o que provocava na 

analista uma grande empatia, ainda que estivesse ela atenta ao risco de se “aliar” a 

um dos lados daquela oposição que se desenhava diante de seus olhos. Nas sessões, 

eram reveladas, insuficiências do psiquismo familiar quanto a permitir o 

estabelecimento da confiança mútua e a fornecer significações; algo não estava 

disponível e acessível nas trocas entre os membros da família. 

Os questionamentos insistentes de João sobre o modo de interação familiar e 

seus comportamentos desafiadores e de risco, tais como dirigir bêbado, além da 

excessiva irritabilidade, podiam ser interpretados como um apelo aos pais para que 

contivessem suas angústias. Contudo, o mecanismo atuante era o de colagem 

psíquica, o que impedia o acesso à sua própria subjetividade. Lúcia se enervava e 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



164 
 

 

aumentava o tom de voz, colocando-se como vítima do que se passava em família, 

e o filho afirmava, desesperançoso, que na sessão havia uma repetição do que 

ocorria em casa: “o pai em silêncio, distante, e a mãe, descontrolada”. Os gritos, 

contrapostos ao silêncio, pareciam fazer parte de uma gangorra emocional, como 

forma de encobrir algo que estava silenciado. 

João perguntava o motivo pelo qual os pais “não viviam”, não tinham prazer. 

Em sua visão, o pai não existia, e a mãe, que ainda tinha vida, era presa a ele. O 

filho considerava que os pais não eram modelos a serem seguidos, portanto, negava- 

se a aceitar suas orientações. Embora o discurso do filho fosse muito agressivo, era 

evidentemente uma forma de provocação para que os pais reagissem. Afirmava 

existir algo de “estranho” na relação familiar, embora ele ocupasse o lugar do 

“estranho” na família. João desafiava seu lugar na composição da cadeia geracional, 

opondo-se a tudo que fosse da ordem da semelhança e do familiar. 

Após alguns meses de terapia, a analista interpreta um paradoxo contido no 

apelo de João: “Não quero nada de vocês, mas ajo de forma a me manter presente 

o tempo todo em suas mentes”. Ele diz que gostaria de saber quem eram seus pais 

e por que sentia algo estranho e incômodo em seu corpo quando eles se 

aproximavam, mesmo achando que não deveria ser assim. Queria entender essa 

estranheza e gostaria de que “coexistissem”. Ressaltando a palavra coexistência, a 

analista direciona-se aos pais e indaga o que sentem a esse respeito. 

Marcos seguia mudo, enquanto Lúcia reagia através de uma agitação 

corporal, como se precisasse muito se defender de um ataque. Na analista, 

permanecia uma sensação de haver algo em segredo, manifesto na artificialidade 

teatral da postura de Lúcia, e na minimização dos afetos por parte de Marcos. O 

clima era de desconfiança, como se os discursos fossem marcados por uma luta 

entre bem e mal. A analista diz que aquele parecia um campo de batalha, marcado 

pelos movimentos de ataque e de defesa, onde existisse uma guerra a vencer. João, 

apoiando-se na intervenção, reiterou que queria entender e não acusar. 

Em uma sessão, Marcos revelou a angústia que sentia ao receber tantas 

exigências. Ele “congelava”, sentia-se preso no corpo quando solicitado pela 

mulher a intervir nas brigas com os filhos, desde quando eram menores. Muitas 

vezes, temia que algo saísse de seu controle. Lúcia associava a experiência corporal 

do marido às relatadas pelo filho, mas João reage com veemência afirmando que 

suas sensações corporais eram diferentes das do pai, evidenciando a necessidade de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



165 
 

 

salvaguardar sua singularidade. Vivências de insegurança e congelamento 

mostravam-se presentes na família, o que era experimentado pela analista através 

de uma sensação de impaciência com o casal, como se eles quisessem ser os “bons”, 

e só restasse ao filho o lugar de “mau”. Sentindo que a trama “bons x mau” podia 

ser uma cortina de fumaça, colocou sua percepção em palavras dizendo que “é como 

se tivesse a nossa frente uma cortina de fumaça impedindo de ver as coisas com 

clareza”. 

Após algumas sessões, uma revelação irrompe. João mantinha, 

repetidamente, a ideia de que os argumentos da mãe eram frágeis e que os pais se 

recusavam a se expor verdadeiramente. Diante do desarvoramento de Lucia, João 

afirma que a “mãe parecia incorporada”. Ela repetia, com um olhar vidrado, fixo na 

direção do filho, para que não falasse aquilo. Num ímpeto, revelou uma história que 

provocava muita vergonha tanto nela quanto no marido. Relatou que, durante quase 

toda a infância dos filhos, “incorporou entidades e deu consultas espirituais em 

casa”. Seguiu narrando que os episódios se iniciaram após adoecimentos físicos, 

cuja explicação seria uma exigência espiritual quanto a trabalhar sua mediunidade. 

Essa prática havia gerado nela sentimento de culpa e necessidade de autopunição. 

Marcos conta que essa tinha sido uma época muito aflitiva, e que, por muitas vezes, 

pediu para a esposa ficar na casa dos sogros, pois não conseguia lidar com aquela 

situação. 

Nessa época, Marcos tinha medo de encostar na esposa e ser incorporado 

também por um espírito. Encostar significava ser engolido e incorporar aludia à 

vivência de carregar no próprio corpo algo de estranho. Lucia revela também que 

sua mãe, durante toda a sua infância e adolescência, manteve um terreiro no quintal 

de casa, sendo ela “mãe de santo”. Disse ter vivenciado muitos fenômenos 

espirituais em casa e que, desde a infância, sabia que era sensitiva, mas que não 

queria aquilo para ela, já que ela nem era religiosa. 

João parecia perplexo ao escutar tudo aquilo, como se realmente os pais 

fossem pessoas desconhecidas. Reafirmava que eles de fato não eram confiáveis, já 

que poderiam existir outros segredos, e perguntava os motivos de não lhe terem 

revelado anteriormente esses fatos, considerando que eram uma família, e que isso 

fazia parte de sua história. A vivência de angústia na família se apresentava face ao 

que não se encontrava disponível para pensar. Pensar trazia à tona o temor de perda 

das frágeis identidades na família. O sentimento de ser excluído de uma parte 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



166 
 

 

importante de sua própria história acionava em João defesas contra angústias 

primitivas. 

Essa sessão foi muito mobilizante e desafiadora para a continuidade do 

processo terapêutico, visto que a aproximação de não-ditos e de segredos era sentida 

como a colocação em risco dos laços familiares e a ruptura de alianças 

inconscientes. Lucia ressaltava que não gostava de falar sobre aquela época da vida, 

e o marido lhe dizia para esquecer aquele período. Restava saber se aquela revelação 

propiciaria um novo momento familiar, uma possibilidade de elaborar as vivências 

passadas e seus efeitos nos laços familiares. 

Após poucas sessões, João informa que interromperia a terapia. Disse que 

tinha sido importante estar ali, mas que não acreditava nos pais. Era preciso seguir 

o seu próprio caminho. De fato, ele estava bem mais atento aos seus limites e 

apresentava maior autonomia. A partir dos nós desatados, seu movimento seguia 

em direção a uma maior singularização. Com um pouco mais de suavidade na fala, 

reiterou que sentia a infelicidade da mãe e que acreditava que os pais precisavam 

de cuidados. O caminho estava aberto para uma terapia de casal, o que se realizou 

por mais algum tempo. 

 





A partir dos três casos clínicos apresentados, é possível visualizar a dinâmica 

no campo analítico e o lugar ocupado pelo analista. As histórias são marcadas por 

forte atuação de conteúdos transgeracionais, alguns de difícil acesso, mas 

evidenciados por segredos, por não-ditos e pelo agir das emoções. As três famílias 

vivem sob uma forte carga de coexcitação e a comunicação ocorre através da 

cossensorialidade, o que ressalta o atravessamento dos tempos geracionais, dos 

corpos e das subjetividades. Através do ritmo das sessões, é possível observar uma 

crescente tensão e o uso de mecanismos defensivos que objetivam o controle 

ilusório e onipotente - marca das descontinuidades e traumatismos vividos. 

Destaca-se, nas vinhetas clínicas, a dimensão econômica representada pela 

intensa circulação de energia psíquica que é mobilizada pelos lutos não-elaborados, 

pelas criptas e pela radioatividade atuante nos laços e no psiquismo familiar. Há 

uma atmosfera confusional, nutrida por sentimentos de não pertencimento, de se 

sentir estrangeiro, ao mesmo tempo, de se carregar algo que não se reconhece como 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



167 
 

 

pertencente à própria subjetividade. A falta de espaços mais delineados por 

fronteiras firmes faz com que a diferença seja sentida como perda ou aniquilamento, 

o que colabora para a manifestação da violência latente circulante. 

A experimentação da cossensorialidade como um recurso na clínica pode ser 

verificada no efeito que se produz a partir da ressonância energética no campo. A 

escuta das formas, do corpo vivo em sua qualidade humana, propicia ao analista 

“viver” o que se passa no campo, conforme sua capacidade de se colocar em 

relação. Ele trabalha no sentido do estabelecimento de um laço de confiança que 

possa dar voz ao que se encontra silenciado, reconhecer o que se passa nos laços e 

oferecer possíveis ligações, sonhando e pensando o que ainda carece de 

vocabulário. É por meio da dimensão onírica empregada no aqui e agora das sessões 

que ele pode oferecer intervenções e construções de imagens, de figurabilidade, 

cuidando do ritmo e da forma, sem se restringir aos conteúdos. 

 
5.5. 

Tecendo laços e desatando nós: a dimensão onírica no campo 

analítico com famílias 

 
A escuta sensível e o “sonhar imagens”, por intermédio da experimentação 

da cossensorialidade no campo analítico, tornam-se centrais para o trabalho com 

famílias. A precariedade simbólica que se observa nas famílias em que 

preponderam experiências traumáticas ao longo das gerações repercute nos 

discursos - concretos, acusatórios, carregados de violência, certezas e ideologias -, 

como também repercute na ausência de memória. A dinâmica de silenciamento, de 

tensão e de dominação presente nesses casos denota o atravessamento de espaços 

psíquicos e da alteridade. O que está em pauta é a não confiabilidade, a incorporação 

de elementos primitivos e traumáticos que se manifestam por laços frágeis em que 

atuam mecanismos de colagem/ adesividade e contaminação/contágio. Retomando 

Aubertel (2011), as vivências sensoriais revelam a transmissão do negativo e o 

registro do não-memorizável, marca de uma confusão entre laço e comunicação, 

continente e conteúdo na família. 

Depreende-se das vinhetas clínicas apresentadas que no campo analítico, 

família e analista coexperimentam através da sensorialidade o que não é sabido mas 

comunicado. O sistema defensivo trabalha com o fim de manter uma homeostase 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



168 
 

 

familiar porque, vale dizer, existe de forma latente um jogo entre estranho/familiar 

que é sentido através da ressonância da coexcitação. Segundo Avron (2005), no 

grupo familiar atuam pulsões sexuais e de interligação, o que convoca uma 

participação energética recíproca dos envolvidos, organizando os laços. Como a 

ligação ocorre por meio da sensorialidade, o trabalho realizado é econômico e 

plural, através da circulação de afetos. Nessas famílias, esse trabalho de ligação 

primário foi falho e insuficiente, o que maculou o encontro e o estabelecimento da 

intimidade e do íntimo. 

As famílias retratadas vivem uma trama na qual conteúdos violentos circulam 

e impactam a capacidade de contenção do aparelho psíquico familiar, deflagrando 

a problemática da tolerância às frustrações e a dos lutos não elaborados. Ocorre um 

transbordamento energético que excede a suportabilidade do aparelho psíquico 

familiar e repercute na falha metabólica de afetos. Nesse cenário, os processos de 

subjetivação são prejudicados na medida em que a imobilidade e a redução de 

trânsito na família podem levar a um aprisionamento subjetivo. Como observado 

nos casos apresentados, o excesso da identificação projetiva pode resultar em uma 

invasão imagóica (empiétement imagoïque) ou uma contaminação imagóica 

(Ciccone, 2013), consistentes manobras da relação interativa que buscam confirmar 

uma atuação no outro do que fora projetado. 

O agir, nesse contexto, substitui o pensar e cede lugar a uma paradoxalidade 

advinda da injeção projetiva. Os elementos primários atravessados pela transmissão 

do negativo encontram expressão pela transubjetividade nos laços. Um ponto 

importante que despontou das situações clínicas relatadas foi o irromper/explodir, 

seja na revelação de conteúdos ou na força persistente de um silêncio paralisante. 

Nos três casos foi possível observar um aumento de tensão no campo analítico 

através dos afetos represados que se impuseram. Pode-se perceber, também, a 

dinâmica das alianças alienantes ou ofensivas-defensivas (Grinspon, 2016) nos 

acordos mútuos inconscientes que organizam os laços e os sustentam na 

complementariedade de interesses (Kaës, 1993, 2015). 

Os depósitos feitos em um membro da família, geralmente dos pais nos filhos, 

a serviço da continuidade narcísica parental, familiar e dos laços, repercutem na 

existência de um equilíbrio codefensivo que visa a um equilíbrio dinâmico 

copulsional, o que impacta a atuação simbólica dos mitos originários. Nas vinhetas 

clínicas é possível verificar a força realizada por um membro da família para se 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



169 
 

 

desprender dessas alianças e dos lugares designados pela família. Para tanto, é como 

se fosse preciso recusar tudo o que diga respeito à família, fechando-se, 

encapsulando-se, como forma de nada deixar entrar ou acessar, ainda que a marca 

da invasão esteja presente. Como afirma Almeida-Prado (2000), em toda 

manifestação de sofrimento psíquico existe uma inscrição familiar do mito familiar 

que não funciona como assegurador dos ideais e da força narcísica constituinte. 

Ao se sentir um estranho no ninho, o membro da família, porta-voz do 

sofrimento, é portador de um traço radioativo (Gampel, 2004, 2016). Isso significa 

dizer que ocorre uma contaminação no presente do traumático do passado, ligando 

as gerações através da permanência viva da dor dos antepassados. Interessante 

perceber que, nas três vinhetas, um membro da família portava em si um sentimento 

de inquietude, de estranheza, de inadequação, de falta de lugar, ou vazio existencial, 

revelador das identificações alienantes e das incorporações. O sentimento de 

inquietante estranheza face a si e em família, mantido pela transmissão 

transgeracional sem distância topográfica e temporal, contrapunha-se aos 

sentimentos de pertencimento e de reconhecimento. 

O medo de que algo seja revelado e de perda da homeostase familiar promove 

a manutenção de forças que trabalhavam no sentido de impedir o pensamento. Estar 

junto significava estar colado. Porém, para ter encontro é preciso conquistar um 

espaço verdadeiramente habitado por si mesmo e reconhecer espaços partilhados. 

Só assim é possível estabelecer novos laços e viver a dimensão do íntimo e da 

intimidade. Pode-se dizer que a dinâmica das famílias retratadas deturpa a lógica 

do ciclo de vida humano esperada, na qual ocorrem separações e lutos que 

promovem novas ligações. 

Sobre os estágios da vida humana e suas ligações, Winnicott (1960) afirma 

que é preciso existir no íntimo de cada criança a segurança de haver algo confiável 

e duradouro, que se recupere depois de uma experiência de frustração ou de tristeza. 

Segundo o autor, é “o meio circundante que possibilita a cada criança o crescer, e 

sem adequada confiabilidade ambiental o crescimento pessoal não pode ocorrer, ou 

será um crescimento distorcido (Winnicott, 1960, pg.103). Portanto, ratifica-se que 

o lugar a habitar é de base primária, de conquista de segurança e de intimidade em 

família. 

Os sentimentos de segurança e de repouso remontam ao tempo dos primeiros 

envelopes que contiveram o sujeito e dos primeiros laços estabelecidos na família. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



170 
 

 

Nota-se que o excesso de descontinuidades na família ativa o medo da ruptura, 

causando o estreitar dos laços, sufocando as singularidades, mitigando o sentimento 

de pertencimento, ativando, assim, uma comunicação cossensorial na família. Um 

efeito produzido por essa dinâmica é a crença paradoxal de que a intimidade é um 

risco, ao mesmo tempo em que ocorre um fechamento em torno da própria família, 

impedindo o estabelecimento de outros laços verdadeiros – fenômeno visto nos 

casos explicitados. 

Ogden (1996) ressalta a importância de reconhecer a necessidade de 

privacidade do paciente, comunicada através da “não-comunicação” (Winnicott, 

1963) - fenômeno distinto do isolamento patológico e do encapsulamento, que 

impedem contato com o outro. Segundo Winnicott (1963), o espaço analítico 

precisa sustentar a tensão dialética que ocorre entre comunicar-se e não se 

comunicar, sendo este último representação de uma parte do sujeito que se mantém 

sempre desconhecida, “não-encontrada”. Neste ponto, retoma-se a discussão 

proposta no capítulo anterior relativa aos impactos sentidos na experiência de estar 

só na presença do outro. Isto porque, nas famílias retratadas, a não-comunicação, 

que permite acesso à própria intimidade, é atravessada por uma comunicação 

sensorial repleta de elementos brutos que atacam a importante experiência de estar 

só na presença do outro. O binômio presença-ausência é substituído pelo vida- 

morte, denunciando o mal delineamento dos tempos e dos espaços. 

Conforme dito anteriormente, na hipótese de os laços, de os tempos e de os 

espaços não serem bem delineados, a incestualidade pode-se apresentar como 

expressão traumática. Nas famílias retratadas, apresenta-se um certo grau de 

incestualidade nos laços através das “relações coladinhas”, da atmosfera de sedução 

e do “cabo de guerra”, bem como das vivências de ser engolido e incorporado, 

manifestação de confusão e agressividade latentes. A obstrução causada pela 

qualidade incestual nos laços atinge a capacidade de estabelecer laços, de se 

singularizar, de brincar e de criar. Na medida em que há um comunicado sem 

palavras para manter o mal-estar e o sofrimento silenciados, abafa-se também a 

agressividade que corresponde à expressão vital de impulso para o mundo. O que 

se observa nessas famílias é a expressão da reatividade, do agir das emoções, 

dificultando a realização de experiências criativas. 

Como forma de não reviver o sofrimento do passado traumático, são ativados 

mecanismos defensivos radicais que alienam os sujeitos das próprias histórias e 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



171 
 

 

origens. O aparelho psíquico familiar falha na contenção de elementos brutos 

circulantes e lhe é impedido qualquer reflexão sobre herança familiar, mitologia e 

origens. Por meio dessa compreensão, defende-se um trabalho clínico baseado no 

campo analítico, composto por família e analista, e de sua coconstrução inédita. 

Propõe-se, também, que o trabalho no campo com famílias seja, 

prioritariamente, direcionado aos laços, ainda que tenha por finalidade reparar o 

aparelho psíquico familiar e impulsionar os processos de subjetivação. Como no 

campo analítico em questão se trabalha com os aspectos originários, é preciso que 

ele seja firme e tenha regras claras (Baranger & Baranger, 1961). No encontro entre 

analista e família, forma-se um terceiro regulado pelo jogo das identificações 

projetivas, o que demanda um trabalho de metabolização das protoemoções e de 

recriação de conteúdos primitivos não acessíveis ao psiquismo familiar, porém, 

comunicados através da sensorialidade. Entende-se, então, que a experimentação 

por parte do analista do que decorre da sensorialidade é recurso de trabalho, e que 

o sonhar desperto é seu motor. 

As vinhetas clínicas apresentadas possibilitam a compreensão de que o 

analista não apenas realiza um trabalho elaborativo no campo, como também, no 

primeiro momento, é convocado a “viver” o que não foi vivido pela família. Na sua 

própria experiência corpórea, o analista precisa viver o que está no campo, 

sobrevivendo e sustentando sua presença. Como visto, a imobilidade e a falta de 

espaço são marcantes nessas situações, e, assim, o analista “vive” confusões, 

sensações de desfalecimento, ataque ao pensamento, entre outras situações. Os 

elementos não toleráveis para o psiquismo familiar são evacuados no campo, o que 

convoca o analista a sonhar acordado. A afirmativa de Bion de que “a rêverie é o 

estado de espírito que está aberto à recepção de qualquer ‘objeto’ do objeto amado, 

e, portanto, capaz de receber identificações projetivas do bebê, e sentidas por ele 

como boas ou más” (Bion,1962, p. 75) conduz à conclusão de que que o analista no 

campo com famílias precisa estar aberto à recepção dos grupos internos e seus jogos 

de forças e dos objetos circulantes no psiquismo familiar. 

Vale retomar Baranger e Baranger (1961) para enfatizar que o trabalho no 

campo acontece dentro da dialética processo/não processo, uma vez que ele é 

atravessado por momentos de movimento e, outros, de paralisação de 

associatividade, e de obstrução. Nos fragmentos clínicos expostos, o trabalho era 

voltado ao aqui e agora das sessões e à escuta de formas e de ritmos. A dimensão 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



172 
 

 

econômica em pauta era expressa através da intensidade do encontro e da circulação 

de energia não ligada, o que convocava a dimensão onírica do analista. Ogden 

(2009) afirma que o desequilíbrio emocional provocado pela rêverie é elemento 

essencial para acessar o que se passa, porém, o desafio é o analista se sentir livre 

diante de experiência tão próxima dele próprio, por vezes, sem espaço de 

reconhecimento. 

A experiência do analista no campo é vivida “dentro e através da 

intersubjetividade analítica” (Ogden, 1996). Segundo Ogden, há sempre uma tensão 

entre as subjetividades e a intersubjetividade, ideia que se alinha à aqui proposta, 

em defesa de um trabalho centrado nos laços em que coexiste a grupalidade psíquica 

e a singularidade. Considerando que o trabalho no campo analítico exige do analista 

gestos e vitalidade, formas múltiplas de comunicação, “uma presença implicada e 

uma presença reservada” (Figueiredo, 2007), pode-se afirmar que as intervenções 

visam a promover, em última instância, a capacidade de sonhar e de brincar da 

família. 

O analista precisa ser um objeto contínuo que ao “reconhecer a finitude e os 

limites se deixará muito mais sensível aos objetos de seu cuidado, e muito menos 

propenso a exercer tiranicamente seus cuidados” (Figueiredo, 2007, pg.21). Como 

explicitado nas vinhetas, o analista precisa escutar o que está além das palavras, o 

que não é dito, mas é comunicado através da sensorialidade. Desta maneira, as 

intervenções funcionam como construções metabolizadas pelo analista que, ao 

sonhar no campo, oferece para a família uma narrativa em imagens do que se passa 

nos laços. Muitas vezes, sem ter acesso aos conteúdos, o analista trabalha em 

sentido análogo ao da relação entre ambiente e bebê: ele experimenta os afetos da 

família antes de ela sentir, e antes de ela sentir que o analista sente. Ogden (1996) 

afirma que o analista não vivencia o passado do analisando, mas sim a própria 

criação e narrativa sobre ele. Portanto, a memória encontra outro sentido no campo, 

ela passa a integrar a dimensão criativa que interage, dialeticamente, com a rêverie, 

geradora de metáforas e representações. 

A pessoa do analista, com seus pensamentos mais mundanos, suas fantasias 

e seus sentimentos, ocupa lugar de destaque. Ao expandir a máxima de Winnicott 

e afirmar que não é possível pensar o analista sem o analisando, Ogden (1996) eleva 

a experiência do terceiro analítico ao plano em que ambos da dupla são impactados 

pela experiência do encontro. É o que Ferro (1998), ao reportar-se a Bion (1962), 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



173 
 

 

diz sobre a mente do analista: seu funcionamento e disfuncionamento estão 

presentes no campo, pagam o preço da experiência, sendo necessário admitir seu 

próprio terror (Bion, 1992). Convém atentar para a forte mobilização do analista 

em todos os casos apresentados, o que acionou um processo de rêverie associado, 

também, à sua própria memória pessoal, como no caso relativo à história de São 

Francisco de Assis. 

O analista pode sentir-se confrontado com um “magma atemporal” (Robert, 

2008), o que repercute na escuta e sugere a atuação do negativo nos laços e das 

alianças inconscientes alienantes. Há um impacto no psiquismo do analista pelo 

excesso de identificação projetiva circulante que se apresenta quando, na trama 

familiar, não há suficiente distância entre os seres, os corpos e as gerações. A tensão 

no campo remete à fidelidade alienante familiar que visa à imobilidade e à paralisia, 

podendo representar um convite ao analista a revisitar sua própria história e a 

acessar uma dimensão importante de sua vida subjetiva (Ferro, 1998; Grange- 

Ségéral, 2009; Ogden, 1996; Tamburrino, 2013). 

Tais reflexões favorecem ao entendimento do campo analítico com famílias 

como aquele que oferece a reescritura das histórias e o encontro com a mitologia, 

promovendo alicerces simbólicos consistentes. Diante dos impactos na 

temporalidade e o ataque à capacidade criativa e à confiabilidade, oriundos dos 

traumatismos transmitidos entre gerações, o trabalho nos laços visa a restaurar o 

próprio sentido etimológico da palavra criar, originada do latim creare, 

estreitamente relacionado ao conceito de “erguer, crescer, dar origem a”. É preciso, 

portanto, que o analista proveja continência e escute a comunicação da 

cossensorialidade, experimentando-a no encontro. A confiabilidade só é alcançada 

por meio de um campo analítico firme e contínuo, que trabalhe na dimensão da 

intersubjetividade e da alteridade, e que ofereça a potência do reconhecimento e do 

respeito à temporalidade. Para metabolizar é preciso conhecer e, portanto, a 

experiência deve alcançar o estatuto do pensável e da criação. 

A dimensão de temporalidade dialoga com as de continuidade e de 

criatividade. Nas três famílias citadas, só foi possível saber o efeito da experiência 

vivida no campo analítico depois de algum tempo, a posteriori. Ainda que o 

processo analítico suscite inquietude no analista, “o reconhecer é se lembrar e é se 

engajar no futuro” (Kaës, 2008, pg. 31). Como sustenta Robert (2008), é preciso 

que a família se sinta reconhecida e, para tanto, o analista precisa primeiro sonhar 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



174 
 

 

a família para que depois sonhe com ela. Nesse campo de cocriação, o analista, em 

sua função alfa, sentirá o efeito dos traços traumáticos e seguirá os rastros 

despertados pela sensorialidade. Vivendo em si mesmo o bruto, e muitas vezes, o 

brutal, ele será presença humana viva e agente de reconhecimento do sofrimento 

atuante nos laços, para que estes possam ser (re)conhecidos, sonhados, pensados e 

simbolizados. 

Portanto, o campo analítico permite a construção de um espaço intermediário 

onde se torna possível ativar um trabalho de coconstrução no qual as dimensões de 

tempo e de espaço possam ser restauradas. O processo em curso visa recuperar as 

fantasias mitológicas através de um retorno à ilusão. A regressão alude à ilusão 

grupal familiar como uma defesa frente à realidade inquietante, porém é possível 

escutar o que se diferencia da defensividade no campo pluripsíquico de forma a 

viabilizar a reconquista de um sentimento de continuidade histórica familiar. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

6 
Considerações finais 

 
E era preciso continuar decifrando nos vestígios do tempo os 

sentimentos de tudo que ficara para trás. E perceber que por baixo da 

assinatura do próprio punho, outras letras e marcas havia. A vida era 

um tempo misturado do antes-agora-depois-e-do-depois-ainda. A vida 

era a mistura de todos e de tudo. Dos que foram, dos que estavam 

sendo e dos que viriam a ser. 

Conceição Evaristo 

 

O presente trabalho tem como finalidade refletir sobre os laços primários 

familiares banhados pela cossensorialidade e sua expressão no campo analítico. Por 

mais que os laços familiares sejam amplamente estudados pelos teóricos da 

psicanálise de família, as atenções foram voltadas, aqui, aos aspectos primários e 

sensoriais que constituem os laços e às repercussões oriundas de sofrimentos e 

fraturas persistentes ao longo das gerações. Tendo isso em vista, mostrou-se 

fundamental pesquisar os aspectos simultaneamente fundantes e deletérios 

implicados na experiência cossensorial da família, de modo a ampliar as 

alternativas de cuidado na clínica. 

Para percorrer a discussão proposta, foi necessário retornar à obra de Freud, 

uma das bases teóricas para elaboração do conceito do psiquismo familiar. Nos 

textos dedicados à cultura, o autor expõe uma rica compreensão sobre o que ocorre 

com os sujeitos em grupo. A partir da proposição de ilusão de comunhão corporal 

e psíquica investigada por Freud, foi possível aos autores pós-freudianos 

reconhecerem, pouco a pouco, a presença da dimensão intersubjetiva na 

constituição do sujeito. Este ponto é de fundamental destaque, já que a perspectiva 

perseguida nesta tese é a da imprescindível dimensão intersubjetiva no 

estabelecimento dos laços na família, ainda que de acordo e em simultaneidade com 

a dimensão pulsional. 

Nesse cenário dialético, entre intra e intersubjetividade e entre singular e 

plural, a sensorialidade passou a ocupar lugar de centralidade. É preciso rememorar 

que, desde a conceituação do aparelho psíquico familiar (Ruffiot, 1991), a ideia de 

contato entre psiquismos ou protopsiquismos em comunicação não verbal é 

relevante. No entanto, a comunicação é de base cossensorial e carrega em si 

aspectos da transmissão do traumático entre as gerações. Constatou-se, assim, que 

a sensorialidade porta comunicação inconsciente e atua nos laços familiares, por 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



176 
 

 

mais que, pela sobrecarga advinda de elementos brutos transgeracionais, essa 

comunicação possa se expressar por curtos-circuitos. Trata-se, portanto, da 

concepção de que a sensorialidade é parte constitutiva dos laços familiares, como 

reveladora do que é da ordem da falha. 

A sensorialidade carrega o potencial de produção de infindáveis sentidos, é 

necessário, porém, que haja um outro capaz de metabolizar os excessos de 

elementos brutos, que possa sonhar acordado e devolver elementos alfa a serem 

encontrados e criados criativamente. É por essa via que o afinado diálogo entre 

protomental, protosentido e protossimbólico se efetiva. A presença do outro é peça 

chave para o existir do sujeito no mundo. Por essa via, foi possível observar que as 

“marcas no corpo” (Coelho Junior, 2010) são comunicadas entre as gerações 

através dos laços familiares, o que significa dizer que impactos são sentidos nos 

psiquismos, na apreensão do sentimento de pertencimento, no acesso à memória e 

à mitologia familiar. 

No campo analítico com famílias, em especial com famílias que possuem 

fraturas profundas, o analista precisa estar disponível de maneira a emprestar seu 

corpo e seu psiquismo para que, em uma terceira dimensão, seja possível “viver”, 

através da rêverie, o que, até então, ficara alijado do psiquismo familiar. O analista 

experimenta sensações de enlouquecimento, de vazio, de confusão, por estar 

exposto aos impactos do excesso de negativo da transmissão e da qualidade 

incestual circulante nos laços, manifestados, entre outras formas, por um clima de 

animosidade e por uma violência latente. 

As dificuldades inerentes a esse campo analítico suscitam no analista uma 

escuta polifônica, através da qual seja possível acessar diversos níveis de 

comunicação inconsciente. Tal como o aparelho psíquico familiar não é apenas o 

encontro dos psiquismos singulares, mas se caracteriza por algo inédito que advém 

desse encontro, no campo analítico com famílias, ocorre um entrecruzamento das 

dimensões singulares e partilhadas, originando algo novo e inédito. É preciso que o 

analista se encontre com sua condição finita e imperfeita (Figueiredo, 2019), de 

modo a reconhecer a sua implicação no campo e acessar sua capacidade de lidar 

com os afetos circulantes da comunicação sensorial. 

Se o analista não estiver suficientemente disponível e confortável em sua 

condição híbrida (Figueiredo, 2019), consciente de que carrega em si a dimensão 

infantil, madura, inconsciente e transgeracional, poderá correr o risco de cair na 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



177 
 

 

literalidade, ou no debate de ideologias e certezas, escudar-se na teoria, participar 

de alianças defensivas e alienantes e ser arrogante (Bion, 1962) – mecanismos 

defensivos contra seus próprios núcleos psicóticos. Para realizar um trabalho de 

contenção, de metabolização e de sonhar acordado no campo, ele precisará estar 

atento à modulação das pulsionalidades, como assevera Avron (2005), de modo a 

facilitar o advir da lógica da reciprocidade-alteridade. 

Para tecer laços e desatar nós, é preciso estar ciente de que os rastros 

sensoriais funcionam como sinalizadores que carregam potencialidades e limites. 

O trabalho se realiza no aqui e agora das sessões pelo que está sendo vivido na 

esfera do “com”, ainda que o acesso aos conteúdos transgeracionais possa estar 

vetado. Há traços, rastros e parcialidades de acesso. Seguindo a concepção de que 

o originário não é algo atingível, o trabalho no campo é o de (co)construção de 

narrativas e de sentidos. 

A premissa fundamental é que o campo analítico seja lugar onde lutos não 

elaborados, fantasmas, criptas, e a radioatividade nos laços sejam comunicados 

através de formas, de movimentos psíquicos e corpóreos, de comunicação 

cossensorial e de sistemas defensivos. O ritmo e as nuances da configuração 

familiar precisam ser escutados e sonhados, de forma que a intensidade da energia 

circulante possa ser contida e modulada, através da devolução, por parte do analista, 

de narrativas, imagens, referências artísticas e culturais. 

O trabalho de metabolização das identificações projetivas pode ser árduo para 

o analista, e é por isso que, nesse contexto, é fundamental compreender a 

temporalidade em questão. O tempo do traumático não corresponde à cronologia 

factual. Ele é mesclado, atravessado, muitas vezes, invertido, o que impacta as 

gerações, abala o sentimento de pertencimento e o de ter um habitat familiar e 

pessoal. O que a clínica mostrou foi a força do a posteriori, uma vez que a 

repercussão do vivido no campo reverbera nos laços e nas singularidades ao longo 

do tempo. O traumático faz ressonância, mas o processo criativo também o faz. O 

mínimo desbloqueio da temporalidade engessada propicia o acesso à 

conflitualidade psíquica: é possível colocarem-se questões que antes não estavam 

ao alcance do pensamento ou mantinham-se silenciadas, apenas sentidas através de 

seus efeitos sensoriais. 

É fundamental a passagem de um tempo aprisionante, comprimido, em que a 

agressividade é latente, para um tempo em que é possível restaurar as capacidades 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



178 
 

 

de os membros da família se colocarem em relação, (re)conhecerem sofrimentos e 

suas interdependências, de modo a alcançarem um espaço de repouso. A pesquisa 

sobre o traumático nos laços primários da família mostrou haver forte prejuízo nos 

processos de subjetivação, tornando necessário um trabalho de “descolamentos/ 

separações”, diante do que é temido como “arrancamentos”. Isso porque a 

problemática da singularização reside na existência de uma confusão entre o íntimo 

e a intimidade, entre o eu e o nós, entre o confiar e o perder-se no outro. 

A partir da discussão em torno da obra de autores da terapia familiar 

psicanalítica, sublinha-se o desafio de trabalhar com famílias em que há uma 

precariedade simbólica, em que os discursos são concretos e brutos, em que se 

carece de espaço de trânsito para respirar e pensar. Essas famílias se apresentam tal 

como os pacientes ditos não neuróticos ou de difícil acesso, o que demanda uma 

constante revisão da literatura e da própria prática clínica. Trata-se, nesse sentido, 

de trabalhar nos laços, sem que para isso se prescinda das singularidades no campo. 

Nesses termos, a escuta da comunicação cossensorial se mostra indispensável, pois 

está na base das demais comunicações e evoca os laços frágeis e colados que 

funcionam como uma cortina de fumaça, impedindo a visão. Não por acaso, 

observa-se, nessas famílias, a não confiabilidade e a sensação circulante de uma 

estranheza no ar. 

O foco, portanto, direcionou-se para o que advém da não confiabilidade no 

campo analítico, explicitado através da dialética processo/não processo (Baranger 

& Baranger, 1961) e da constante oscilação entre momentos de estagnação e de 

movimento. A comunicação silenciosa (Winnicott, 1963) que ocorre no campo 

remete à dimensão econômica, mais precisamente, às energias não ligadas, o que 

convoca a dimensão onírica. Nesse sentido, concluiu-se que a dimensão da 

comunicação silenciosa e da comunicação cossensorial se efetivam através das 

memórias familiares herdadas aquém da semântica, circulante na fantasmática 

familiar. Sendo a noção de memória autobiográfica, segundo a neurociência, aquela 

que contempla o sentimento de algo vivido pelo sujeito, pode-se pensar que os 

sistemas do sentido são ativados quando a memória do corpo é acionada, quando 

ainda não foi estabelecida a memória mnemônica. É possível saber sem lembrar, tal 

como lembrar sem saber. Desse ponto de vista, é ampliada a discussão sobre a 

importância do que não se sabe ou não se (re)conhece, mas que se carrega na 

sensorialidade. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



179 
 

 

Na presente pesquisa, buscou-se realçar a importância de o campo analítico 

ser continente, acolhedor, e o analista, vivo e implicado, para que favoreça o acesso 

às memórias familiares e à importante potência da mitologia familiar – caminho 

através do qual será possível construir releituras do passado e reescrituras do futuro. 

O encontro da família com seus alicerces simbólicos se entremeia com a ativação 

da criatividade. Esta perspectiva enfatiza que o alcance da criatividade ocorre 

através da confiabilidade estabelecida por meio do processo paulatino de 

experimentação da cossensorialidade presente nos laços e da conquista da 

capacidade de pensar pensamentos. 

Mais uma reflexão emergiu, dessa vez, acerca da sobrevivência psíquica e a 

continuidade em família. Isso porque, pelo medo do colapso e diante de angústias 

impensáveis, as famílias passam a funcionar sob a égide do sobreviver e não do 

viver. O constante medo de rompimentos, reverberações do excesso das 

descontinuidades e dos traumas, propicia um cenário em que são ativados 

mecanismos arcaicos de defesa e cisões intrafamiliares. As fronteiras são 

transgredidas e as trocas intersubjetivas são empobrecidas, figurando uma ilusão de 

autoengedramento, a fim de estabelecer uma nova continuidade narcísica em que o 

vetor da incestualidade prepondera. 

Nesses casos, observou-se que o trabalho interpretativo no campo analítico é 

inócuo, privilegiando-se as intervenções abertas advindas da rêverie. O trabalho no 

campo com intervenções abertas é desafiador, pois exige do analista a escuta de 

formas para a modulação de ritmos. Bion (1965) oferece um olhar que ultrapassa 

as barreiras da tradição psicanalítica ao aproximar o analista do místico. 

Entendendo que algo intuitivo ocorre no encontro analítico, o autor afirma que os 

místicos são capazes de ver as coisas como elas realmente são através de “filtros de 

disfarce” e também são capazes de ver o misterioso que está presente no que é visto 

como comum e conhecido. Portanto, o místico não mistificaria, mas sim, detectaria 

e clarificaria o que está velado. O analista seria esse místico praticante quando 

exerce sua função alfa, na maioria das vezes, de forma intuitiva, permitindo-se 

acessar o “ultrassensorial” (Bion, 1965). 

Desse modo, o campo analítico com famílias é um espaço de comunicação 

compartilhada em que a expressão sensorial está continuamente presente. A tarefa 

do analista consiste no reconhecimento de limites e de impossibilidades, como 

também no trilhar de caminhos turvos, esburacados, com pouca visibilidade, através 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



180 
 

 

dos quais se acessam partes da grupalidade psíquica, das histórias geracionais e da 

mitologia da família. A memória e o tempo, categorias voláteis na família, 

encontram expressão através de vozes diversas, sejam as dos sujeitos, sejam as dos 

antepassados, que falam através dos sujeitos. 

Como ilustrado no romance de Tatiana Levy, denominado por ela de “auto 

ficção”, é preciso ir rumo à herança para modificar o presente. Em sua narrativa, a 

autora relata, de forma profunda e poética, o caminho percorrido do Brasil até a 

Turquia, motivado por um presente que ganhou de sua avó, “a chave da casa da 

família deixada para trás”. Banhada por latente qualidade humana, a narrativa da 

autora mostra o seu encontro com histórias do passado que já eram experimentadas 

em seu corpo como “um peso que não é todo meu, pois já nasci com ele”. A potência 

da narrativa reside no fato de que ir ao encontro das raízes é o que viabiliza a 

separação entre passado e presente, de modo que, utilizando “as chaves” da casa 

dos antepassados, abrem-se as portas para o futuro singular. 

A sensibilidade e a coragem da autora despertam para tarefa familiar de tecer 

laços e desatar nós, geração a geração. Muitas vezes, esse trabalho psíquico e 

afetivo se encontra bloqueado, e é no campo analítico que são oportunizados o 

cuidado e as necessárias transformações. No entanto, os desafios são diversos e 

comportam reflexões. O olhar afinado para os laços primários banhados pela 

cossensorialidade e para a comunicação contínua que se estabelece entre gerações 

é fundamental para que o trabalho encontre maior êxito. De todo modo, este é um 

campo vasto de pesquisa que suscita constantes aprimoramentos e releituras. 

Espera-se que este trabalho possa oferecer uma contribuição teórico-clínica 

para o campo de trabalho com famílias. Considerando toda a parcialidade e os 

limites inerentes à pesquisa, entende-se que sempre há muito a ser explorado nesse 

campo do conhecimento. Dentre as questões que podem suscitar futuras pesquisas 

estão as que concernem à clínica, às formas de manejo e à constituição desse 

terceiro analítico que se origina entre analista e família. Há muitas pesquisas sobre 

o campo analítico no plano individual, mas seria interessante pensá-lo em suas 

especificidades quando referido a esse encontro inédito e carregado de potencial 

criativo entre analista e família. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



 

7 
Referências Bibliográficas 

 
 
 
 
 
 

 
ABRAHAM, K.; TOROK, M. L’écorce et le noyau. Paris: Flammarion, 
1987. 

ALMEIDA-PRADO, M.C. Destino e mito familiar: uma questão na família 
psicótica. Rio de Janeiro: A Casa das Letras, 2000. 

ANDRE-FUSTIER, F. La sensorialité em thérapie familiale. In: Le Divan 
Familiale, 1(22), 2009, p.127-147. 

  . L’Enfant insuffisamment bon. Paris: Dunod, 2011. 

ANDRE-FUSTIER, F ; AUBERTEL, F. La transmission psychique familiale 
en souffrance. In: Le générationnel: Approche en thérapie familiale 
psychanalytique. Paris: Dunod, 2013, p.108-150. 

ANDRE-FUSTIER, F.; GRANGE-SEGERAL, E. De la coexcitation à 
l’émotion partagée: construction d’une expérience. In: Congrès Journée 
d’Etudes de l’ADSPF, 1ed., Lyon, 1993. L’écoute psychanalytique du 
groupe familial: Concepts et praxis, 1994, p. 85-97. 

ANDRE-FUSTIER, F.; AUBERTEL, F. De la configuration du lien familial à 
l’histoire. In: Le divan familiale - Les liens familiaux aujourd'hui, n.15, 2005. 
p.111-121. 

ANZIEU, D. Le groupe et l’inconscient. L’immaginaire. Paris: Dunod, 
1975. 

  . The Greek Myth of Marsyas. The Skin Ego. New Haven, CT: 
Yale University Press, 1985. 

  . O Eu-pele. São Paulo: Casa do Psicólogo, 1988. 1974. 

  . Les signifiants formels et le Moi-peau. In: Anzieu, D. Les 
enveloppes psychiques. Paris: Dunod, 1987. p.1-22. 

  . Une peau pour les pensées. Paris: Editions Apsygée, 1991. 

ASSOUN, P.L. Psychanalyse. Paris: PUF, 1997. 

AUBERTEL, F. Le travail sur le lien en thérapie familiale psychanalytique. 
In: La Realité Psychique du Lien. Revue Internationale de Psychanalyse 
du couple et de la famille (AIPCF), n.4, 2010. Disponível em: 
<https://www.aipcf.net/revue/wp-content/uploads/2017/06/No-2009_2- 
telecharger.pdf>. 

  . Le travail sur le lien indifférencié en théraphie familiale 
psychanalytique (TFP). Le Divan Familial, n. 26, 2011. P.101-114. 

http://www.aipcf.net/revue/wp-content/uploads/2017/06/No-2009_2-
DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



182 
 

 

AULAGNIER, P. A violência da interpretação. Do pictograma ao 
enunciado. Rio de Janeiro: Imago, 1975. 

AVRON, O. La pensée scénique. Toulouse: Érès,1996. 

  . Une forme d’organisation du nous l’emotionnalité groupale. In: 
Dialogue. n.154, Toulouse: Érès, 2001. p.27-36. 

  . L’émotionnalité groupale et la scénarisation. In: Revue de 
psychothérapie psychanalytique de groupe. Toulouse: Érès. n.45, 2005. 
p.61-68. 

  . Quand le corps parle et que le psychanalyste écoute. In: Revue de 
psycothérapie psychanalytique de groupe. Toulouse: Érès. n.54, 2010. 
p. 55-72. 

  . L’Émotionnalité participative: corps et psychisme en interaction. In: 
Revue de psychothérapie psychanalytique de groupe. Toulouse: Érès. 
n.57, 2011. p. 23-33. 

BACHELARD, G. Os pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1978. 

BARANGER. M, BARANGER.M. La situación analítica como campo 
dinâmico. In: Revista Uruguaya de Psicoanálisis. Montevideo: 
Asociación Psicoanalítica del Urugay, vol.1, 1961, pp.3-54. 

BERENSTEIN, I., PUGET, J. Lo vincular. Clínica y técnica 
psicoanalítica. Buenos Aires: Paidós, 1997. 

BION, W. Attacks on linking. In: W. Bion. Second thoughts. London: 
Karnac, 1967, pp. 93-109 

  . Learning From Experience. London: H. Karnac, 1962. 

  . Elementos de psicanálise. Tradução de J. Salomão. Revisão 
técnica E. H. Sandler e P. C. Sandler. Rio de Janeiro: Imago, 2004. 
(originalmente publicado em 1963) 

  . Experiências com grupos. Rio de Janeiro: Imago, São Paulo: 
EDUSP. 1975. 

BITTOLO, C. ; ROBERT. P. Espace sensible et groupe: régulation, 
contenance et transformation de la sensorialité dans les groups, les familles 
et les institutions. Revue de psychothérapie pychanalytique de groupe. 
Toulouse: Éres. n.59, 2012. p.187-200. 

BLEGER, J. Symbiose et Ambigüité. Paris: PUF, 1981. (originalmente 
publicado em 1967) 

BRUSSET, B. (2006). Metapsicologia dos vínculos e terceira tópica? 
Revista de Psicanálise, 13 (2). Porto Alegre: Sociedade Psicanalítica de 
Porto Alegre (SPPA), 2006. p.215-232. 

  . Le psychisme, le corporel et le somatique. Revue française de 
psychanalyse. v.74. Paris: PUF, 2010. p.1481-1486. 

CAILLOT, J. P; DECHERF, G. Théraphie familiale psychanalytique et 
paradoxalité. Paris: Clancier-Guénaud, 1989. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



183 
 

 

CAILLOT, J.P. Le meurtriel, l`incestuel et le traumatique. Paris: Dunod, 
2015. 

CAREL, A. Transfert et périnatalité psychique. La fonction alpha à 
l’épreuve de la naissance. Paris: Gruppo, n.4, 1988, p. 49-66. 

 

  . Genèse de l’intime. In: AFIREM (Org.). Secret maintenu, secret 
dévoilé. Paris: Karthala (Questions d’Enfance), 1994. p.93-108. 

  . L’après-coup générationnel. In: EIGUER A., CAREL A., ANDRÉ- 
FUSTIER, F. et al. Le Générationnel. Approche en thérapie familiale 
psychanalytique. Paris: Dunod, 1997. p.69-106. 

  . L’intime, le privé et le public. Le secret, la discrétion et la 
transparence: Essai de topique interspychique. In: Graber, J-L. L’enfant, la 
parole et le soin. Toulouse: Érès, 2004. p.87-94. 

  . Travail de nativité et métamorphoses de la temporalité. In: Mellier, 
D.; Cicconi, A.; Konicheckis, A. (Org.), La vie psychique du bébé: 
Emergence et construction intersubjective. Paris: Dunod, 2012. p.175- 
196. 

  . L’aprés-coup générationnel. In: EIGUER A. (Org.). Le 
générationnel. Approche en thérapie familiale psychanalitique. Paris: 
Dunod, 2013. p.71-107. 

CICCONE. A. Fantôme et fantasmes de transmission. In: Cliniques 
méditerranéennes, Toulouse: Érès, n.86, 2012, p. 45-58. 

  . Le générationnel: Approche en thérapie familiale 
psychanalytique. Paris: Dunod, 2013. 

  . Transmission psychique et fantasme de transmission. La 
parentalité à l’épreuve. Cahiers de Psychologie Clinique. Paris: De Boeck 
Supérieur, n. 43, 2014, p. 59-79. 

CIVITARESE. G. L’in/conscient comme function psychanalytique de la 
personnalité. In: Revue Française de Psychanalyse, Paris: PUF, v.75, 
2011, p. 839-842. 

  . Des rêves qui reflètent la séance. In: L’Année Psychanalyse 
Internationale, Paris: Éditions In Press, 2007, p.61-80. 

  . The inaccessible unconscious and reverie as a path of figurability. 
In: Truth and the Unconscious in Psychoanalysis. London: Routledge, 
2016, p. 7-24 

COELHO JUNIOR, N.E. (2010). Da intercorporeidade à co-corporeidade: 
elementos para uma clínica psicanalítica. Revista Brasileira de 
Psicanálise. São Paulo: Associação Brasileira de Psicanálise, v. 44 (1), 
2010, p. 51-60. 

CUYNET, P. Habitat familial et envelope corporelle. In: Cuynet P.; Mariage 
A. (Org.). Corps en famille: Du corps individual au corps familial, Paris: 
Éditions in press, 2010, p.111-134. 

  . La Maison de rêve: Image du corps familial et habitat. Paris: 
Editions in Press, 2016. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



184 
 

 

CYRULNIK, B. Votre cerveau n’a pas fini de vous étonner. Paris: Clés 
Albin Michel, 2012. 

DAMÁSIO, A. O erro de Descartes: emoção, razão e o cérebro humano. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 

   O mistério da consciência. São Paulo: Companhia das Letras, 
2000. 

DEFONTAINE, J. L’empreinte familiale. Transfert, Transmission, 
Transagir. Paris: L’Harmattan, 2007. 

DIAS, E. Teoria do amadurecimento de D. W. Winnicott. Rio de Janeiro: 
Imago, 2003. 

EIGUER, A. Um divã para a família. Tradução de L. M. V. Porto Alegre: 
Artes Médicas, 1985. 

  . O parentesco fantasmático. Paris: Amorrortu, 1987. 

  . L’intérêt pour le transgénérationnel dans la thérapie familiale 
psychanalytique. In: Champ Psychosomatique. n.23 Bordeaux: L’Esprit 
du temps, 2001, p.101-115. 

  . L’inconscient de la maison. Paris : Dunod, 2004. 

  . Le surmoi et le transgénérationnel. In: Le Divan Familial, n.18. 
Paris: Editions in Press, 2007, p.41-53. 

  . Transmission psychique et trans-générationnel. Champ 
Psychosomatique, n.60. Bordeaux: L’Esprit du temps, 2011, p.13-25. 

  . Le tiers. Psychanalyse de l’intersubjectivité. Paris: Dunod, 
2013. 

  . Intersubjective links in the Family: the function of identification. In: 
NICCOLÒ, A.M.; BENGHOZI, P; LUCARELLI, D. (Org.). Families in 
Transformation, a Psychoanalytic Approach. London: Karnac, 2014. 
p.21-40. 

FAIMBERG, H. A telescopagem das gerações: a propósito da genealogia 
de certas identificações, In: KAËS, R. (Org.). Transmissão da vida 
psíquica entre as gerações. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2001, p.129- 
146. 

FERENCZI, S. O conceito de introjeção. In: FERENCZI, S. Obras 
completas, vol. II. São Paulo: Martins Fontes, 1992, p. 36-45. 
(originalmente publicado em 1912). 

  . Contraindicações da técnica ativa. In: FERENCZI, S. Obras 
completas, v. II. São Paulo: Martins Fontes, 1992, p. 36-45. (originalmente 
publicado em 1926) 

  . As neuroses de órgão e seu tratamento. In: FERENCZI S. Obras 
completas. v.3. São Paulo: Martins Fontes, 1992, p.1-17 (Originalmente 
publicado em 1933) 

  . Confusão de línguas entre os adultos e a crianças. In: FERENCZI, 
S. Obras completas, v. IV. São Paulo: Martins Fontes, 1992, p.111-134. 
(originalmente publicado em 1933). 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



185 
 

 

FERRO, A. Na sala de análise: emoções, relatos, transformações. São 
Paulo: Blucher (2019). (originalmente publicado em 1998) 

  . Transformations em rêve et personnages dans le champ 
psychanalytique. Revue Française de Psychanalyse. v.73. Paris: PUF, 
2009, p. 817-842. 

FERRO, A.; BASILE, R. Campo analítico: um conceito clínico. 
Florianópolis: ArtMed, 2013. 

FERRO, A. Tormentos de Alma: paixões, sintomas, sonhos. São Paulo: 
Blucher, 2017. 

FIGUEIREDO, L. C. A metapsicologia do cuidado. In: FIGUEIREDO, L.C. 
As diversas faces do cuidar. São Paulo: Escuta, 2007, p.13-30. 

FREUD, S. (1893-95). Estudos sobre a histeria. In: Edição Standard 
Brasileira das Obras completas de Sigmund Freud. v. 2. Rio Janeiro: 
Imago, 1996, p.27-310. 

  . (1896). O manuscrito G. In: Edição Standard Brasileira das 
Obras completas de Sigmund Freud. v.3. Rio Janeiro: Imago, 1996, 
p.100-115. 

  . (1896). A hereditariedade e a etiologia das neuroses. In: Edição 
Standard Brasileira das Obras completas de Sigmund Freud. v. 2. Rio 
Janeiro: Imago, 1996, p.100-115. 

  . (1905). Três ensaios sobre a Teoria da sexualidade. In: Edição 
Standard Brasileira das Obras completas de Sigmund Freud. v.2. Rio 
Janeiro: Imago, 1996, p.13-155 

  . (1913). Totem Tabu. In: Edição Standard Brasileira das Obras 
completas de Sigmund Freud. v.11. Rio Janeiro: Imago, 1996. p.33-100 

  . (1915). Os instintos e suas vicissitudes. In: Edição Standard 
Brasileira das Obras completas de Sigmund Freud. v.14. Rio Janeiro: 
Imago,1996. p.12-93 

  . (1920). Psicologia e Análise do Eu. In: Edição Standard 
Brasileira das Obras completas de Sigmund Freud. v.14. Rio Janeiro: 
Imago,1996. p.115-145. 

  . (1923). O ego e o id. In: Edição Standard Brasileira das Obras 
completas de Sigmund Freud. v.19. Rio de Janeiro: Imago, 1996, p.13- 
80. 

  . (1930). O mal-estar na civilização. In: Edição Standard Brasileira 
das Obras completas de Sigmund Freud. v.21. Rio Janeiro: Imago, 1996. 
p.65-149 

FERREIRA, A. Family myth and homeostasis. Archives of General 
Psychiatry, v.9, 1963, p.457-463. 

GAMPEL, Y. L’après-coup de la transmission du traumatisme de la Shoah 
dans l’enfance. L’enfant à l’épreuve de la famille, Toulouse: Érès, 2004, 
p. 27-35. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



186 
 

 

  . Différents mouvements de transmission: transmission radioactive 
destructive – transmission radioactive créative. In: Connexions, n.106, 
2016. p. 135-142. 

GRANGE-SÉGÉRAL, E. Le non verbal en thérapie familiale 
psychanalytique: une réserve de mémoire. In: Dialogue. n.142, Toulouse: 
Érès, 1988, p. 42-60. 

  . Les “choses” de la transmission. In: SASSOLAS, M. (Org.), 
Transmissions et soins psychiques. Toulouse: Érès, 2009. p.187-200. 

  . Les conditions de la mise em récit em thérapie familiale. Le divan 
familial, n.37, Paris: Editions in Press, 2016, p. 29-41. 

GRANJON, E. Du retour du forclos généalogique aux retrouvailles avec 
l’ancêtre transférentiel. Le divan familial, n.1. Paris: Editions in Press, 
1998. 

  . A elaboração do tempo genealógico no espaço do tratamento da 
terapia familiar psicanalítica. In: CORREA, O.B.R. (Org.). Os avatares da 
transmissão psíquica geracional. São Paulo: Escuta, 2000, p.100-112. 

  . La part des ancêtres. Ouvrage colletif avec Eiguer, A.; Loncan, 
A., Paris: Dunod, 2006. 

  . Recevoir une famille em groupe. Revue de Psychohthérapie 
psychanalytique de groupe, n. 63, Toulouse: Éres, 2014, p. 137-146. 

  . Jouer em thérapie familiale psychanalytique: objets bruts, objets 
de relaion, objets médiateurs. In: Dialogue, n.2013. Toulouse: Érès, 2016, 
p. 25-40. 

GROTSTEIN, J.S. A Beam of Intense Darkness. London: Karnac Books, 
2007. 

GOLSE. B. L’être-bébé: Les questions du bébé à la théorie de 
l’attachement, à la psychanalyse et à la phénoménologie. Paris: PUF, 
2006. 

GOLSE. B. De l’empathie et de l’intersubjectivité primaires, à l’empathie et 
à l’intersubjectivité secondaires: le travail de la polysensorialité. In: Le 
Carnet/PSY, v. 8, n.157. Boulogne-Billancourt: Editions Cazaubon, 2011, 
p.35-37. 

GRINSPON, E. Par amour, la croyance fetiche pour um type de 
cumplicité perverse. Disponível em: 
<https://www.eduardogrinspon.com/es> Acesso em: março de 2020. 

  . Du corps familial incestual à la singularité subjective. 
Disponível em: <https://www.eduardogrinspon.com/es> Acesso em: março 
de 2020. 

HAAG, G. (1974) Aspects du transfert concernant l’introjection de 
l’enveloppe em situation analytique individuelle et groupale: duplication et 
dédoublement introjection du double feuillet. In: Gruppo, Revue de 
Psychanalyse Groupale, n.4, 1988. 

http://www.eduardogrinspon.com/es
http://www.eduardogrinspon.com/es
DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



187 
 

 

  . Autisme, psychoses infantile precoce et psychanalyse. 
Neuropsychiatrie de l’enfance et de l’adolescence, n.31. Paris: Elsevier, 
1983, p.261-263. 

  . Hypothèse sur la structure rythmique du premier contenant. In: 
Gruppo, n.2, 1986, p.45-53. 

  . De quelques fonctions précoces du regard à travers l’observation 
directe et la clinique des états arcaiques du psychisme. Enfances & Psy, 
n.41. Toulouse: Éres, 2009, p. 14-22. 

HEIMMAN, P. On counter-transference. International Journal of 
Psychoanalysis, v.31. Londres: British Psychoanalytical Society, 1950, p. 
81-84. 

KAËS, R. L’appareil psychique groupal. Paris: Dunod, 1976. 

  . Transmissão da vida psíquica entre gerações. São Paulo: Casa 
do Psicólogo, 2001. (Publicado originalmente em 1993) 

  . A polifonia dos sonhos. São Paulo: Ideias Letras, 2004. 

  . Reconnaissance et méconnaissance dans les liens intersubjectifs: 
une introduction. Le divan familial, n.20, Paris: Editions in Press, 2008, 
p.29-46. 

  . Um singular plural: a psicanálise à prova do grupo. São Paulo: 
Loyola, 2011. 

  . The psychical reality of linking. In: NICCOLÒ, A.M.; BENGHOZI, 
P; LUCARELLI, D. (Org.), Families in Transformation, a Psychoanalytic 
Approach. Londres: Karnac, 2014, p.3-20 

  . (2015). Le malêtre dans la culture de notre temps. In : KAËS, R. 
(Org.), Crises et traumas à l'épreuve du temps. Le travail psychique 
dans les groupes, les couples et les institutions. Paris: Dunod, 2015. 
p.1-26 

KHAN, M. O conceito de trauma cumulativo. In: KHAN, M., Psicanálise: 
teoria, técnica e casos clínicos. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1977 
(publicado originalmente em 1963) 

KLEIN, Melanie. Sobre a identificação. In: KLEIN, M. Inveja e gratidão e 
outros trabalhos. Tradução por A. Cardoso. Rio de Janeiro: Imago, 1996, 
p. 169-204 (publicado originalmente em 1955) 

KONICHECKIS, A. Subjectivation et sensorialité: les embryons de sens. In: 
Mellier, D; Cicconi, A; Konicheckis, A. (Org.), La vie psychique du bebé. 
Émergence et constriction intersubjective. Paris: Dunod, 2012. p.7-22 

  . Sensorialidade e movimento na transmissão psíquica familiar. In: 
Primórdios - Nascimento e Destinos do Objeto, v.4. Rio de Janeiro: 
CPRJ, 2016, p.71-83. 

MELTZER, D. Explorations dans le monde de l’autisme. Payot, Paris, 
1980. 

MC DOUGALL, J. Teatros do Corpo: O psicossoma em psicanálise. São 
Paulo: Martins Fontes, 1991. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



188 
 

 

MERLEAU-PONTY, M. (1960). Le philosophe et son ombre. In: 
MERALEAU-PONTY, M. Signes. Paris: Gallimard, 1960, p. 201-228. 

OGDEN, T. Os Sujeitos da Psicanálise. Rio de Janeiro: Casa do 
Psicólogo, 1996. 

  . A arte da Psicanálise. Porto Alegre: Artmed Editora, 2009. 

PONTALIS. J.B. Après Freud. Paris: Gallimard, 1968. 

RACAMIER, P. C. De pshychanalyse en psychiatrie. Paris, Payot, 1979. 

  . Perversion Narcissique dans la famille du psychotique. In: 
Dialogue – Familles & Couples, n.99, 1988, Toulouse: Érès. p.32-41. 

  . L’Inceste et l’ incestuel. Paris: Apsygee, 1995. 

  . Brève histoire de l’incestuel. In: Groupal, v.3, Paris: Collège de 
psychanalyse groupale et familiale, 1997, p.7-16. 

RACKER, H. A neurose da contratransferência. In: RACKER, H. Estudos 
sobre Técnica Psicanalítica. Porto Alegre: Artes Médicas, p.100-119. 
(publicado originalmente em 1948) 

ROBERT, P. (2007). Psychopathologie du Groupe Familial. In: LECOURT, 
E. (Org.). Modernité du groupe dans la clinique psychanalytique, 2007, 
p.189-208. 

  . La reconnaissance dans le processus thérapeutique. In: Le divan 
familial, n.20, Paris: Editions in Press, 2008, p.127-138. 

  . Le corps du psychanalyste en présence. In: Le Divan Familial: Le 
corps familial de la métaphore au concept, n.34. Paris: Editions in Press, 
2015, p.95-107. 

ROUCHY, J.C. Une topique groupale, W.R. Bion. Revue de 
psychothérapie psycho-analytique de groupe, n. 5-6. Toulouse: Érès, 
1986. 

  . Transmission intergénérationelle dans le groupe d’appartenance. 
In: Dialogue - Familles & Couples, n.186. Toulouse: Érès, 2008, p.149- 
160. 

  . Processus archaïque et psychanalyse du lien. In: Revue de 
psycho-analytique de groupe, n.62, Toulouse: Érès, 2014, p.53-65. 

RUFFIOT, A. Appareil psychique familial et appareil psychique individuel, 
hypothèses pour une onto-éco-génèse. Dialogue - Familles & Couples, 
n.72, 1981, p. 31-43. 

  . La thérapie familiale psychanalytique et ses développements. 
Grenoble, 1983. Thèse de doctorat d’état ès lettres et sciences humaines. 
Université des Sciences Sociales de Grenoble. 

  . Fonction mythopoiétique de la famille: Mythe, fantasme, délire et 
leur genèse. Le Divan Familial: Les Animaux familiers, n. 26, Paris: 
Editions in Press, 2011, p.143-164. 

ROUSSILLON, R. Paradoxos e situações limites na psicanálise. Vale 
dos Sinos: Editora Unisinos, 1991. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



189 
 

 

SAFRA, G. A face estética do self: teoria e clínica. 3ed. São Paulo: 
Ideias e Letras, 2005. 

SEARLES, H. Collected papers on schizophrenia and related subjects. 
New York: The international Universities Press, 1965. 

SOLLERO-DE-CAMPOS. Algumas observações sobre o não verbal: 
neurociência da memória e clínica psicanalítica. In: Ciências e Cognição, 
v.14 (3), 2009, p.193-203. Disponível em: 
<https://www.cienciaecognicao.org> 

STERN, D. Le Monde interpersonnel du nourrisson, Paris, PUF. 1999. 

TAMBURRINO, G. O analista no campo analisante: dos impasses às 
transformações possíveis. Tese (Doutorado em Psicologia Clínica) – 
Instituto de Psicologia, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 
2013. 

TANIS, B. Presença do paradoxo na construção de vínculos: clínica, 
alteridade e cultura. In: Jornal de Psicanálise. São Paulo: Instituto de 
Psicanálise, v.43, 2010, p.57-78. 

WINNICOTT, D.W. (1958). Desenvolvimento emocional primitivo. In: 
WINNICOTT, D.W. Da pediatria à psicanálise: Obras escolhidas. Rio de 
Janeiro: Imago, 1971, p.218-233. 

  . (1958). A capacidade para estar só. In: WINNICOTT, D.W., O 
ambiente e os processos de maturação. Porto Alegre: Artmed, 1983, p. 
31-37. 

  . (1960). Contratransferência. In: WINNICOTT, D.W. O ambiente e 
os processos de maturação. Porto Alegre: Artmed, 1983, p.145-152. 

  . (1962). A integração do ego no desenvolvimento da criança. O 
ambiente e os processos de maturação. Porto Alegre: Artmed, 1983, 
p.55-62. 

  . (1965). Família e maturidade emocional. A Família e o 
desenvolvimento individual. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p.129- 
141. 

  . (1967). Colapso das defesas. In: WINNICOTT, D.W., Natureza 
Humana. Rio de Janeiro: Imago, 1990, p.82-87. 

  . (1968). Sobre o uso de um objeto. Explorações Psicanalíticas, 
Porto Alegre: Artmed, 2007, p.170-187. 

  . (1969). Sobre o uso de um objeto no contexto de Moisés e o 
Monoteísmo. In: Explorações Psicanalíticas: D.W. Winnicott. Porto 
Alegre: Artmed, 2007, p.187-192. 

  . O lugar em que vivemos. In: WINNICOTT, D.W., O brincar e a 
realidade. Rio de Janeiro: Imago. 1971, p.145-153. 

  . (1979). In: WINNICOTT, D.W., O Ambiente e os Processos de 
Maturação. Porto Alegre: Artes Médicas, 1983, p.62-69. 

  . Raízes da agressão. In: WINNICOTT, D.W. Privação e 
Delinquência. São Paulo: Martins Fontes, 1987. p.102-110. 

http://www.cienciaecognicao.org/
DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA



190 
 

 

  . O fracasso do contato inicial. In: WINNICOTT, D.W. Natureza 
Humana. Rio de Janeiro: Imago, 1990, p.127-130. 

  . (1989). Vivendo de modo criativo. In: WINNICOTT, D.W. Tudo 
começa em casa. São Paulo: Martins Fontes, 2005, p.23-41. 

WINOGRAD, M. Entre o corpo e o psiquismo: a noção de concomitância 
dependente em Freud. In: Psychê, n.14, Universidade São Marcos: 2004, 
p.95-108. 

WINOGRAD, M.; MENDES, L.C. Qual o corpo para a psicanálise? Breve 
ensaio sobre o problema do corpo na obra de Freud. In: Psicologia: Teoria 
e Prática, v.11(2), São Paulo: Universidade Presbiteriana Mackenzie, 
2009, p. 211-223. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712321/CA

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1712312/CA




