
5 
O Grupo como Espaço de Resistência - como dispositivo, 
lugar de potência, espaço paradoxal 
 

       

Tomo aqui, como principais referências: Gilles Deleuze, Michel Foucault, 

Spinoza, José Gil, Regina Benevides de Barros. No item 5.1, a  noção do grupo 

como dispositivo de Foucault, revista por Deleuze - que se contrapõe à noção de 

grupo tal como foi utilizada pelos primeiros autores que teorizaram sobre grupos - 

o grupo como dispositivo não é uma entidade a priori – abstrata – que antecederia 

o seu próprio funcionamento - lógica molar: conectada a unidades -  mas sim 

linhas de força – que na sua permanente tensão – produzem novos fluxos 

subjetivos – no decorrer de sua lógica molar, conectada à processualidade. No 

item 5.2 O grupo como potencializador da humanização do trabalho, a RIPP; 5.3 

O grupo como espaço paradoxal, utilizando o conceito de espaço paradoxal de 

José Gil. O dispositivo/espaço - que entendido no plano da imanência, dos 

devires, produz mudanças no cotidiano das instituições, desestabilizando as 

estruturas rígidas, criando sem cessar novos modos de fazer e de ser. Proponho 

também a reflexão sobre a influência ocorrida ao longo das últimas décadas, da 

desvalorização do grupo como espaço analítico legítimo, em prol da análise 

individual – e a interrogação sobre a possível conexão entre este processo e a 

concepção utilizada pela maioria dos analistas de grupo – o grupo concebido 

como um todo – transcendente, que falava como uma entidade única! – 

Congelamento das histórias no tempo (atemporal) e no espaço (transcendente)? 

No item 5.4 A experiência do “Grupo de avaliação de demanda e psicoterapia”; 

5.5 O que queremos dizer quando chamamos a este grupo - Grupo de demanda e 

psicoterapia, e à RIPP, de espaços paradoxais?  

Escolhi esse trecho de Saramago pela beleza e conexão com os fluxos de 

que trato aqui. O rio, a vida, a memória, o corpo, a vida que flui. 

 
“Do novelo emaranhado da memória, da escuridão dos nós cegos, puxo um fio 
que me aparece solto./ Devagar o liberto, de medo que se desfaça entre os dedos./ 
É um fio longo, verde e azul, com cheiro de limos, e tem a macieza quente do 
lodo vivo./É um rio./ Corre-me nas mãos, agora molhadas./Toda a água me passa 
entre as palmas, e de repente não sei se as águas nascem de mim, ou para mim 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
106 

 
fluem./Continuo a puxar, não já memória apenas, mas o próprio corpo do rio./ 
Sobre a minha pele navegam barcos, e eu sou também os barcos e o céu que os 
cobre, e os altos choupos que vagarosamente deslizam sobre a película luminosa 
dos olhos./ Nadam-me peixes no sangue e oscilam entre duas águas como os 
apelos imprecisos da memória./ Sinto a força dos braços e a vara que os 
prolonga./ Ao fundo do rio e de mim desce como um lento e firme pulsar de 
coração./ Agora o céu está mais perto e mudou de cor./ É todo ele verde e sonoro 
porque de ramo em ramo acorda o canto das aves./ E quando num largo espaço o 
barco se detém, o meu corpo despido brilha debaixo do sol, entre o esplendor 
maior que acende a superfície das águas./ Aí se fundem numa só verdade as 
lembranças confusas da memória e o vulto subitamente anunciado do 
futuro./Uma ave sem nome desce donde não sei e vai pousar calada sobre a proa 
rigorosa do barco./ Imóvel, espero que toda a água se banhe de azul e que aves 
digam nos ramos por que são altos os choupos e rumorosas suas folhas./ Então, 
corpo de barco e de rio na dimensão do homem, sigo adiante para o fulvo 
remanso que as espadas verticais circundam./Aí, três palmos enterrarei minha 
vara até a pedra viva./ Haverá o grande silêncio primordial quando as mãos se 
juntarem às mãos./ Depois saberei tudo.” “Não se sabe tudo, nunca se saberá 
tudo, mas há horas em que somos capazes de acreditar que sim, talvez porque 
nesse momento nada mais podia caber na alma, na consciência, na mente, naquilo 
que se queira chamar ao que vai nos fazendo mais ou menos humanos”. (José 
Saramago) 
 

                                                                             
5.1   
Dispositivo: a definição de Deleuze na leitura de Foucault 
 

No texto Dispositivos em ação: o grupo, Regina Benevides faz referência 

à definição dada pelo Aurélio, de que dispositivo é aquilo que contém disposição, 

o que indica o caráter ativo do termo.  Em seguida, retoma a leitura feita por 

Deleuze (1988) da definição de dispositivo dada por Foucault: “ é de início um 

novelo, um conjunto multilinear… é composto de linhas de natureza diferente”. 

Segundo a autora, esta definição ajuda a pensar se o grupo pode ser um 

dispositivo.  

Para esta reflexão, cita algumas definições de autores que trabalharam com 

grupos: “o grupo é mais que soma das partes, tendendo ao equilíbrio, 

configurando um campo dinâmico de forças pensadas em relação ao todo” 

(Lewin); “é um agregado de indivíduos… sendo a grupalidade uma qualidade 

inalienável do ser humano… é uma totalidade psicológica, unidade indivisa” 

(Bion); “o grupo é um objeto de investimento pulsional, lugar de intercâmbio 

entre inconscientes que produzem fantasma… é uma relação imaginária” (Anzieu, 

Pontalis, Kaes); “o grupo é um conjunto de pessoas ligadas entre si por constantes 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
107 

 
de tempo e espaço e articuladas por sua mútua representação interna, que se 

propõe explícita e implicitamente uma tarefa que constitui sua finalidade” 

(Pichon-Rivière).  

Estas definições demonstram uma concepção de grupo fundada no modo 

de subjetivação do século XIX, na qual a noção de “indivíduo” predominava 

enquanto forma de expressão da subjetividade. Elas representam o grupo como 

um todo, uma estrutura, uma unidade. O grupo seria um indivíduo, assim como a 

sociedade também. O que está na base dessas concepções é a ideia de invariância, 

de um lugar universal, uma abstração.  

O grupo aqui seria concebido como alguma coisa que funciona de forma 

independente dos movimentos que o produziram. Estamos aqui na tradição da 

filosofia grega platônica que se baseava na transcendência. É sempre o que está 

fora da relação que lhe dá significado. (Deus em Descartes, a Razão em Kant). A 

autora chama esta lógica de “molar”, aquela que apreende os objetos em seu 

estado já constituído. Em seguida, contrapõe a esta, a lógica molecular, a que 

corresponde o conceito de dispositivo de Foucault na leitura feita por Deleuze. 

Nesta, os dispositivos constituem um composto, um emaranhado de linhas, sendo 

que Foucault destaca quatro tipos de linha para desenhar a ideia de dispositivo: a 

de visibilidade, a de enunciação, a de força e a de subjetivação.  

Para Foucault, segundo Deleuze (1988), com relação às linhas de 

visibilidade e de enunciação, os dispositivos são “máquinas que fazem ver e 

falar”. A realidade não foi, assim, feita para ser conhecida, mas, “é feita de modos 

de iluminação e de regimes discursivos. O saber é a combinação dos disíveis de 

um estrato, não há nada antes dele, nada por debaixo dele”. (Benevides, R., p.186) 

O grupo pensado deste modo seria descentrado do seu lugar de objeto de 

conhecimento, ou de objeto pulsional, tomado pelo emaranhado de linhas que nele 

se cruzam, das histórias que nele se tecem; o grupo é assim conectado não a 

unidades, mas a processualidades.  

Segundo a leitura de Deleuze, é preciso rachar o grupo, para pegar as 

linhas que o atravessam, por onde elas crescem, pelo meio. Aqui aparece a 

dimensão do poder-saber, na qual as linhas levam as palavras e as coisas à luta 

incessante por sua afirmação. Estas linhas passam por todos os pontos do 

dispositivo. Segundo a autora, no “dispositivo-grupo, o rastreamento das forças 

em jogo se faz pelo mapeamento da manutenção/desmanchamento das 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
108 

 
instituições, da naturalização/desnaturalização dos modos de viver/sentir, dos 

acompanhamentos dos fluxos, que se deslocam no tempo, produzindo 

modificações nos territórios constituídos” (Benevides, R., p.187).  

O embate de forças se dará não apenas no eixo 

verticalidade/horizontalidade, mas no da transversalidade que não para de 

desmontar as linearidades explicativas dos atos-sujeitos”. (idem) Aqui trata-se de 

atos de expansão, atos de implosão, atos-corte-de-fluxos. As linhas de força nos 

levam a estar no meio o tempo todo. Estamos no meio, no entre, onde não há mais 

identidades que se sustentem, a não ser a da evidente provisoriedade. Neste 

universo de linhas não há mais a lógica da  disposição ordenada entre partes, mas 

uma outra lógica, que é a das bifurcações divergentes, aquelas que se  afirmam no 

“e” que se multiplica. 

Na continuidade, vêm as linhas de subjetivação. São as linhas de invenção 

dos modos de existir. A dimensão de si não está determinada a priori... “a linha de 

subjetivação é um processo, uma produção de subjetividade, num dispositivo: 

deve fazer-se, para que o dispositivo a deixe ou torne possível.” (Deleuze,1988). 

O dispositivo-grupo pode incidir exatamente onde a linha de subjetivação do 

indivíduo prevalece. No trabalho de grupo existem conexões não apenas entre 

pessoas diferentes, mas também entre modos de existencialização diferentes. “Isto 

cria um vasto campo de confrontos, de interrogações, que se propagam, criando 

fossos onde antes estava cimentado.  

Muitos diriam que isto não é exclusivo de um grupo, e que não há 

garantias que isso possa ocorrer no grupo. É verdade. Mas é verdade também que 

as falas portadoras de cristalizações, os afetos congelados em territórios fechados, 

quando acionados pelo dispositivo grupal, veem-se na adjacência de uma 

inquietação, podendo, se intensificadas, deslocarem-se do lugar naturalizado a que 

estavam remetidas...  

O estar diante dos outros pode disparar movimentos inesperados, porque é 

o desconhecido – não só enquanto experiência, mas também enquanto modo de 

experimentar - que passa a percorrer a superfície dos encontros. O sentido de 

outro, aqui, é tanto o de outra pessoa-nível molar, quanto o de outrem-nível 

molecular. Outrem é a composição de linhas que desenham movimentos 

imprevisíveis, possibilitando a captação de um mundo das margens, de 

perturbação, que arrasta o pensamento do atual ao impensado. Outrem não é 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
109 

 
nenhum objeto/sujeito particular. Outrem é multiplicidade, é coletivo”. (Idem, 

p.188)  

Aqui, as linhas de subjetivação menores, parciais, poderão se fazer no 

dispositivo-grupo desmanchando o modo-indivíduo. Segundo Foucault (1991) é 

preciso desindividualizar pela multiplicação e pelo deslocamento, pelo 

agenciamento de combinações diferentes. “O grupo não deve ser o elo orgânico 

que une indivíduos hierarquizados, mas um constante gerador de 

desindividualização”. O contato com o outro e outrem pode destituir o eu de seu 

lugar emanador e sobrecodificador (Benevides, p.188)  

Em seguida, a autora refere-se ao fato de que a experiência com grupos 

tem mostrado o quanto o “experimentar ouvir o outro” irradia uma 

experimentação de ouvir outros modos de subjetivação, de existencialização, 

outras línguas para outros afetos, outros modos de experimentar. Além de 

provocar um deslocamento de espaço de vivência das angústias, 

fundamentalmente experimentadas como individuais. Poder penetrar no campo 

dos fluxos, acompanhar seus agenciamentos, sempre coletivos, permite-nos 

intervir por remetimento a esta ordem coletiva/múltipla e não aos “sujeitos”, seus 

fantasmas e histórias privadas. “Isto vai criando o contato com os outros-de-si, 

pré-individualidades ainda informes, vão se abrindo canais de contato com o 

coletivo que somos” (Benevides, R., p.189). 

Na sequência, a autora discute o que caracteriza um dispositivo e o que se 

quer acionar quando se aciona o dispositivo-grupo; diz que como o trabalho dos 

grupos se dá no desembaraçamento das linhas que o compõem, este trabalho é 

cartográfico. É transformando que se conhece. Insiste em que não há sentidos a 

serem revelados, mas sim a serem criados.  

É da fecunda tensão das linhas que configuram um dispositivo que poderá 

advir o novo. “O que caracteriza um dispositivo é sua capacidade de irrupção, 

naquilo que se encontra bloqueado de criar, é o seu teor de liberdade em se 

desfazer dos códigos que procuram explicar dando a tudo o mesmo sentido. O 

dispositivo tensiona, movimenta, desloca para outro lugar, provoca outros 

agenciamentos. Ele é feito de conexões e ao mesmo tempo produz outras...” 

(Benevides,R., p.189) Para nos alertar contra o perigo de elegermos um 

dispositivo como sendo a salvaguarda contra armadilhas em que já não se quer 

mais cair (em uma comunicação  feita no Instituto Philippe Pinel sobre “O novo 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
110 

 
modelo de cuidados” fiz referência à importância do “cuidado com o novo 

modelo” (Corbisier, C., 1998), a autora cita o exemplo da qualidade total, em 

franca expansão nos dias de hoje, como um antiexemplo do que vem defendendo. 

Neste caso trata-se de uma busca por homogeneidade de objetivos e ações, na qual 

até pequenas heterogeneidades já estão previstas.  

O que está em jogo é a valorização do indivíduo como responsável pelo 

melhor rendimento com um esforço “concentrado”... Sem dúvida caberia uma 

análise detalhada situando historicamente esta tática travestida de novidade de 

exploração da mais-valia. Insiste no aspecto da sobre-implicação do trabalhador. 

Segundo Lourau (1990), a sobre-implicação é “a ideologia normativa do sobre-

trabalho, da necessidade de implicar-se”. “Uma das pontas da sobre-implicação é 

a ilusão participacionista, um ativismo que quando analisado, parte-se em 

passividades obturadas em seu potencial criador. A sobre-implicação é a 

exigência não mais apenas de um corpo docilizado, mas de uma subjetividade 

serializada, ansiando por mais identificação com as instituições que lhe exigem 

um suplemento de valor. A sobre-implicação é o regime no qual a “Qualidade 

total” conforma o dispositivo-grupo como aliado em seu projeto de instalar um 

nós que vem carregado de uma pasteurização que homologa o modo-indivíduo. 

Os rituais de avaliação constantes, periódicos, vão muito além da “recompensa” 

por um bom desempenho, incidem nos processos de constituição/manutenção das 

subjetividades ressecadas de vigor, vampirizadas em sua capacidade criadora 

(Benevides, R., p. 191). 

A autora finaliza o artigo enfatizando a importância de o dispositivo grupo 

fazer-se analítico, inventando fugas, penetrando no modo molecular, pondo a 

funcionar outros modos, e reiterando que é desta maneira que o singular ganha 

expressão, é aí que ele emerge do coletivo-multiplicidade, é aí que ele convida as 

identidades a mergulhar na agitação das diferenças. 

 

5.2   
Um exemplo do grupo como dispositivo 
 

Para citar um exemplo de um dispositivo que corresponde à definição de 

Foucault, retomada por Deleuze, e também para ilustrar a potência do dispositivo 

grupal gostaria de retomar o trabalho da Recepção Integrada, já descrito em 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
111 

 
detalhes no capítulo 3, implantado no Instituto Philippe Pinel, em 1991. 

(Corbisier, C., 1991, 1993) 

Esse trabalho caracterizou-se pela implantação de equipes 

multidisciplinares que atendiam em grupo na emergência do hospital. Partíamos 

da premissa de que era importante escutar as pessoas na porta de entrada para 

então saber porque elas estavam procurando um hospital psiquiátrico. Esta 

premissa já indicava que não inferíamos um saber a priori sobre os motivos das 

pessoas virem à emergência. Diferente do atendimento tradicional, o dispositivo-

plantonista médico-paciente, que tende a considerar quem ali vem, a priori, como 

um paciente, na RIPP, (sigla que virou apelido com várias conotações!) 

escutávamos para depois avaliarmos o que cada um precisava, queria, podia. Este 

dispositivo desdobrava-se em três momentos - o da escuta em grupo, o da reunião 

da equipe para discutir as falas de todos, e o terceiro momento, no qual 

chamávamos as pessoas individualmente para conversar sobre o que havíamos 

pensado a respeito de sua situação. Importante ressaltar como a simples forma do 

dispositivo grupal instaurava e promovia possibilidades de descrições e 

experimentações das questões de cada um.  

Na interação coletiva, a demanda deixava de ser meramente individual, na 

medida em que a presença de outras pessoas contribuía para a construção de suas 

experiências, de seus relatos. Havia a construção de uma demanda afetada pelo 

coletivo, que se sobrepunha ao, digamos assim, primeiro motivo individual que 

trouxera a pessoa até ali. Quantas vezes escutamos a frase: “ah, o meu problema é 

muito pequeno perto do da dona Priscila, já nem tô mais deprimido, estou triste 

porque perdi o emprego, cheguei aqui achando que o mundo tinha acabado...” 

Além disto, incluíamos nos atendimentos os acompanhantes, familiares, vizinhos, 

sempre que queriam participar. Este detalhe fazia deste dispositivo algo que dava 

à escuta uma dimensão que a ampliava, que acrescentava ao nosso universo de 

possibilidades de compreensão o plano das relações das pessoas nos seus 

universos particulares.  

Parafraseando Foucault lido por Deleuze, acolhíamos e criávamos linhas 

de força, de visibilidade, de enunciação ao instituirmos um dispositivo no qual 

não havia saber nem poderes prévios àqueles que eram construídos em cada 

grupo, a cada vez. Diga-se de passagem, saberes transitórios, na medida em que se 

desconstruíam e se reconstruíam no segundo e no terceiro momentos do processo.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
112 

 
No segundo momento: a equipe reunida discutia a situação de cada pessoa, 

à luz de diferentes óticas profissionais, de forma horizontalizada, sem que nenhum 

conhecimento prevalecesse sobre outro. Daí sempre nasce algo que é de todos, de 

cada um e de ninguém. Um saber-poder-fluxo que circula entre nós, sem se 

ancorar em ninguém, nem em nenhum invariante prévio.  

Este saber-poder-fluxo fica submetido ao inesperado e ao imponderável do 

terceiro momento: a equipe conversava com cada um (e acompanhante, se 

benéfico fosse) e construía naquele momento outro fluxo, que era afetado pela 

maneira como cada um recebia a comunicação sobre o que fora conversado no 

grupo e reconversado pela equipe. Somente nessa etapa é que realmente algo se 

tornava mais definido quanto ao encaminhamento posterior - que incluía dentre as 

possibilidades até mesmo um retorno à RIPP para uma nova conversa, nos 

mesmos moldes ou com outra configuração. Em termos mais concretos – não 

fechávamos diagnósticos, não selávamos etiquetas psiquiátricas em ninguém. Este 

dispositivo permite aumentar a potência de agir das pessoas, no que, 

parafraseando Spinoza, podemos chamar de bons encontros, abrindo assim novas 

possibilidades de vida para quem nos procura.  

  

5.3   
O grupo como um espaço paradoxal 
 

    “Deprived of a mother to love him,                                          
]Descartes divorced Mind from Matter”                                         

(W.H Auden) 
 
 

Constatamos que, historicamente, o grupo enquanto lugar de tratamento 

psicanalítico perdeu muito de sua legitimidade. Costuma-se considerar que o 

grupo pode ser terapêutico, mas fica restrito a isso. Embora a discussão das 

supostas diferenças entre as noções daquilo que é chamado de “verdadeira 

análise” e aquilo que seria “apenas terapêutico” seja um tema que mereça reflexão 

e aprofundamento, o objetivo deste trabalho não é dirigido a este tema, mas sim, a 

pensar de que maneira podemos lidar com o dispositivo-grupo como espaço 

paradoxal.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
113 

 
Pretendemos mostrar como o espaço do grupo, tomado como paradoxal, 

pode ser tão psicanalítico quanto uma análise individual. Para isto, faremos 

algumas reflexões teóricas, recorrendo a José Gil, Gilles Deleuze, Regina 

Benevides; e em seguida faremos conexão com a experiência realizada no 

Hospital Philippe Pinel, para mostrar que um grupo pode funcionar como um 

espaço paradoxal; e, desta forma, produzir agenciamentos psicanalíticos 

legítimos.  

Considero importante lembrar a concepção de Foucault, retomada por 

Deleuze, sobre a noção de dispositivo, tomando como referência o artigo de 

Regina Benevides sobre o tema. No artigo, a autora mostra que há uma diferença 

entre lidar com o grupo como funcionando segundo uma lógica molar, ou segundo 

uma lógica molecular. Retoma a concepção de grupo de alguns autores como 

Lewin, Kaes, Bion e outros, para mostrar como estes psicanalistas tomavam o 

grupo como um todo, na lógica molar, onde a singularidade dos participantes 

desaparecia em função do grupo tomado como um ser que tinha vida própria, 

inconsciente, desejos, enfim, que falava por todos, como se não houvesse 

diferença alguma entre as falas dos participantes. Ora, sabemos que, pelo menos 

teoricamente, na análise individual, só existe a singularidade do paciente e do 

analista. O que, do nosso ponto de vista, não assegura que um verdadeiro processo 

analítico ocorra. Sabemos de muitas análises que duram anos, sem que de fato 

haja alguma mudança na posição subjetiva do sujeito em questão.  

Pretendemos mostrar que o grupo, tomado como espaço paradoxal, pode 

ser um lugar de tratamento psicanalítico tão eficaz quanto uma análise individual. 

Segundo Benevides, não devemos nem tomar o grupo como um todo, nem 

tão pouco, como indivíduos isolados, porém, partes do todo, pois ao fazer isto, 

estaríamos trocando seis por meia dúzia.  

Nossa perspectiva é bem outra. Alternar o olhar sobre o grupo, tomado 

como outro ser, para o indivíduo como elemento básico dessa “unidade maior”, 

em nada mudaria, pois apenas estaríamos virando a moeda de lado. Em ambas as 

faces, o que encontramos são unidades, todas irredutíveis a suas partes, 

indivíduos, enfim (Benevides, R. , 1997). 

O que queremos discutir na linha daquela autora é a concepção una, 

totalizante, seja do indivíduo, ou do grupo. É a noção de invariância, do universal, 

algo que independe dos movimentos que o produziram e produzem. “É sempre 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
114 

 
algo de fora da relação entre os seres que lhes dará significado (Deus, em 

Descartes; a Razão, em Kant), uma transcendência, sem dúvida” (Ibid.). 

Estaríamos aí em pleno plano da transcendência. 

Para Foucault, segundo Deleuze (1988), “os dispositivos são máquinas que 

fazem ver e falar”. O que se destaca aqui é que em cada formação histórica há 

maneiras de sentir, perceber e dizer que conformam regiões de visibilidade e 

campos de dizibilidade. Isto quer dizer que em cada época, em cada estrato 

histórico, existem camadas de coisas e palavras, formas e substâncias de 

expressão, formas e substâncias de conteúdo. Não há, portanto, uma luminosidade 

em geral a iluminar objetos preexistentes, assim como não há enunciados que 

possam falar ou ser falados se não estiverem enviados a linhas de enunciação, elas 

mesmas compondo regimes que fazem nascer os enunciados. (Ibid.) 

Foucault considera necessário fazermos extrações em cada estrato. Por 

que? Porque ao entrarmos em contato com o que está “fora” do saber, podemos 

anunciar outras formas de dizibilidade e visibilidade. Para utilizar uma expressão 

de Deleuze (1972): é “preciso pegar as coisas para extrair delas as visibilidades… 

é necessário rachar as palavras ou frases para delas extrair seus enunciados”. 

Trata-se de extrair as variações que não cessam de ocorrer 

Pensemos agora num grupo. Descentrado do seu lugar de objeto de 

conhecimento ou de investigação pulsional, tomado pelo emaranhado de linhas 

das muitas histórias que nele se cruzam, pelos regimes de enunciação e 

visibilidade que o sustentam, o grupo é um dispositivo conectado não mais a 

unidades/totalidades, mas a processualidades. Caberá, pois, instalar-se sobre as 

linhas que o compõem e o atravessam seguindo suas múltiplas direções. “Rachar 

as palavras, rachar as coisas, rachar o grupo, para pegar as coisas por onde elas 

crescem, pelo meio.” (Ibid.) Estamos aqui no plano da imanência. 

O que discutimos acima é o questionamento sobre aquilo que, enquanto 

dispositivo, pode abrir novos fluxos subjetivos, promover novos agenciamentos 

de vida e desterritorializações. 

Mostramos que a concepção de grupo como totalizante, invariante, está 

situada no plano da transcendência. Pensando com Benevides, Foucault e 

Deleuze, esta é uma concepção que cristaliza as subjetividades. Deixamos aqui a 

questão – até que ponto, não foi esta maneira de pensar o grupo que fez com que 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
115 

 
este, pelo menos no meio psicanalítico, tenha se tornado algo pouco respeitado, 

pouco legitimado, como tratamento psicanalítico? 

 

5.4   
A experiência do grupo de avaliação de demanda e psicoterapia 
 

A ideia de criar este grupo surgiu a partir do trabalho realizado na 

Recepção Integrada, a RIPP, (Corbisier, C., 1994) implantada em 1991 no Pinel. 

A RIPP atendia os pacientes em grupo e em equipe. Um dos objetivos principais 

deste trabalho, feito na emergência do hospital, era o de avaliar o que as pessoas 

vinham buscar ali – as chamadas demandas. Este tipo de atendimento não 

abrangeu toda a demanda que chegava ao Pinel. Na discussão sobre a implantação 

do projeto, a maioria dos plantonistas médicos não aderiu à RIPP. Por esse 

motivo, estabelecemos um critério para que estes atendessem as pessoas que 

chegavam em viaturas, da polícia, ou dos bombeiros. Na prática, as equipes da 

RIPP atendiam também estes casos; primeiro porque a proposta não tencionava 

“dividir” pessoas, nem pelo meio de transporte que vinham, nem pelos tipos de 

crises; segundo, porque havia dias em que o número de atendimentos era enorme, 

e os plantonistas não davam conta de todos os que chegavam nas viaturas. 

Uma das características desse atendimento era a longa duração dos grupos: 

às vezes mais de duas horas. Este longo tempo costumava ser alvo de críticas; mas 

nossa ideia era exatamente escutar com calma e cuidado quem nos procurava ali. 

Acreditávamos que somente com tempo e atenção poderíamos realmente 

compreender e avaliar as demandas. 

Não só fazíamos grupos muito demorados, (para desespero daqueles que 

entendem emergência psiquiátrica como sinônimo de atendimento rápido, muita 

medicação e silêncio das histórias), como muitas vezes fazíamos o que batizamos 

de “retorno de RIPP”. Isto significava pedir às pessoas que retornassem à RIPP, 

com a mesma equipe, para que a escuta e a avaliação da situação tivesse 

continuidade. Mais tempo com, e para as pessoas!  

Apesar de todo esse trabalho, cuidadoso e delicado, acontecia, por vezes, 

que não se conseguisse saber o que de fato aquela pessoa queria, precisava ou 

podia. Foi a partir destas situações que surgiu a ideia do Grupo de Avaliação de 

Demanda. Era o ano de 1993. (Corbisier, C., 2000) Aliás, no início, o nome do 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
116 

 
grupo era só esse. O “e Psicoterapia”, veio depois, no processo do trabalho, 

porque muitas pessoas iniciavam um processo de tratamento a partir da avaliação 

das demandas.    

É importante observar que, na época, foi necessário, por exigências 

institucionais, dar um nome ao grupo; mas ressaltar que o que acontecia na prática 

transbordava em muito este nome. 

Criamos então, junto com Priscila Magalhães e Liliane Mendes Penello, o 

grupo de avaliação de demanda. A ideia, a proposta, era continuar escutando as 

pessoas, sem que isto significasse que essas estivessem necessariamente em 

tratamento. Esta proposta mostrou-se uma possibilidade de inverter o modelo 

tradicional de encaminhamento para o ambulatório – avaliando na continuidade da 

escuta, só encaminharíamos para o ambulatório as situações cuja indicação para 

um tratamento individual ficasse bem clara e se mostrasse realmente necessária. 

Este dispositivo-grupo, concebido desta forma, foi único e funcionou durante 10 

anos. 

As pessoas chegavam a este grupo, encaminhadas pela RIPP, e ali, 

iniciavam um processo de conversa sobre suas vidas. Não havia nenhum contrato 

estabelecido sobre o tempo de duração da permanência de cada um, não se falava 

sobre diagnósticos. Havia o compromisso do sigilo e a informação de que se 

tratava de um grupo aberto, no qual as pessoas chegavam e ficavam o tempo que 

quisessem ou precisassem. Não havia também critérios pré-estabelecidos com 

referência à gravidade maior ou menor das questões em jogo para que viessem 

frequentar o grupo.  

Eram pessoas, com problemas existenciais de várias ordens. E nosso 

propósito, enquanto psicanalistas, era o de escutá-las, e facilitar a escuta entre 

elas. Às vezes chamávamos algum parente ou amigo, ou vizinho, e fazíamos 

atendimentos extra-grupo, para ampliar a possibilidade de compreensão da 

situação. Estes atendimentos aconteciam em função de pedidos dos integrantes do 

grupo, ou também como sugestão nossa. O grupo acontecia uma vez por semana, 

às quintas-feiras, e durava cerca de duas horas e meia.  

Um exemplo para ilustrar o caráter paradoxal deste grupo, e também, o 

espaço paradoxal existente entre a RIPP e este grupo: 

 

 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
117 

 
a) O momento da chegada de Vera à RIPP: 

 

Um dia à tarde, estava atendendo na RIPP com um residente médico (as 

equipes funcionavam de acordo com as necessidades de cada dia e, por algum 

motivo, naquele dia estava reduzida a nós dois).  

Uma das integrantes do grupo era uma senhora, que chamarei de Vera. 

Bem vestida, cabelo arrumado, mas muito preocupada, contou-nos que havia 

algum tempo sofria de um engasgo que acontecia regularmente, que quase a 

sufocava, naquele momento, tinha a sensação de que ia morrer. Apressou-se em 

nos dizer que já havia procurado vários médicos especialistas, feito inúmeros 

exames, e que o diagnóstico de todos foi o mesmo – não havia nada orgânico, o 

problema era psicológico. Rapidamente nos disse: “Se vocês me disserem que o 

que tenho é emocional, saio daqui correndo!”  

Diante desta surreal, mas real situação, no momento da discussão dos 

casos, quando pedíamos às pessoas que aguardassem fora da sala, o residente 

olhou-me, perplexo, e me perguntou: “O que ela veio fazer aqui?” Ao que 

respondi: “pedir ajuda”. “Mas ela não aceita que seja psicológico, o que a gente 

faz num caso destes?” continuou ele, cada vez mais embatucado. Conversei com 

ele sobre a importância de levarmos em conta a sua procura paradoxal: sua 

presença ali, na emergência do Pinel, afirmava o que ela negava com as palavras. 

“Sim”, disse ele, “mas como lidar com isto? Não aprendi nada parecido na 

faculdade!” Disse a ele que muitas vezes a faculdade nos prepara para que 

possamos aprender depois, na prática.  

E dizia ele, nervoso: “ela não vai aceitar remédio, terapia, nada, vai sair 

correndo daqui!” Retruquei: ”É, terapia, remédio, não vai mesmo. Mas isto 

significa que ela não quer aceitar nomes, rótulos, para o que lhe acontece. Mas sua 

vinda aqui expressa sua vontade de saber o que tem! E de parar de engasgar.” Ele 

continuou “você sabe fazer mágica?” Respondi: “não, sei escutar e tentar 

descobrir formas de ajudar as pessoas que não estão nos manuais. Estão na nossa 

capacidade de inventar, de criar modos de aliviar o sofrimento levando em conta o 

que não sabemos, tanto quanto elas.” 

“Mas isso é muito difícil, inventar o quê?” Acho que tudo que aprendi até 

agora não serve para nada! Estou me sentindo um inútil! Um médico que não sabe 

como tratar uma paciente!” disse ele, cada vez mais desesperado. Eu disse: 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
118 

 
primeiro, você não está sozinho, somos uma equipe, segundo, entre os manuais e 

as pessoas, existe a vida delas! 

Fazer residência aqui no Pinel é aprender a lidar com gente que sofre, isto 

é, pôr em prática os princípios da reforma psiquiátrica. E Vera ainda não é uma 

paciente, pode vir a ser ou não, assim como todos que aqui desembarcam! Agir 

assim significa não psiquiatrizar o mal estar das pessoas de imediato, e, também, 

significa não mandar diretamente para o ambulatório alguém que, além de não 

aceitar isto, também sabemos nós dois do que ela realmente precisa! Precisamos 

ter a humildade de reconhecer que estamos diante de alguém que nos propõe um 

desafio, alguma coisa que foge totalmente ao que está instituído, ao que sabemos 

fazer sem ter que pensar muito, sem ter que conversarmos uns com os outros! 

Sentimo-nos inúteis quando achamos que precisamos seguir modelos, regras, 

monografias, manuais, e não achamos a resposta! Para exercermos nossa potência, 

nossa utilidade, o mais importante é podermos exercitar nossa capacidade criativa 

diante de cada um que chega com seu universo próprio, sempre único e disparador 

de perguntas em nós! Temos que admitir que as respostas que podemos dar são 

muitas vezes outras perguntas! O residente um pouco mais calmo disse: “Está 

ficando mais claro para mim… mas, Claudia, o que faremos com a Vera?”  

Disse a ele então que a saída para aquela situação poderia ser 

conversarmos com ela, dizendo: “A senhora gostaria de vir aqui na quinta-feira, 

no terceiro andar do prédio em frente, conversar com outras pessoas, num grupo? 

A senhora vem, conhece as pessoas, vê como se sente, se gosta do ambiente; e, 

caso se sinta bem, pode voltar todas as vezes que quiser…” O residente com um 

jeito entre o espanto e muita interrogação no olhar disse: “Mas só isso? Não 

vamos falar nada sobre o engasgo, sobre o que pode ser?” Respondi: “você quer 

que ela saia correndo daqui e nunca mais volte, e acabe morrendo desse 

engasgo?” “Não, claro que não, Claudia. Mas você acha que ela vai aceitar algo 

tão inespecífico, tão vago?” Respondi: “não tenho certeza que ela vai aceitar; só 

posso apostar de que pode ser um jeito nosso, diferente, in/esperado por Vera de 

viver a contradição entre o que diz e o que faz com seu engasgo neste momento!” 

Um jeito que contém respeito a sua enorme dificuldade atual de assumir 

nomeadamente que pode ter problemas psicológicos! Uma aposta de que possa vir 

a se tratar sem necessariamente ser obrigada a assumir esse passo, como um 

compromisso contra si própria! É uma aposta na força de sua presença, no esforço 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
119 

 
que deve ter feito para vir até aqui para nos dizer que não queria estar aqui!” O 

residente, mais aliviado, mas ainda reticente, disse:” Claudia, você é muito 

engraçada, pode ser que dê certo, vamos tentar, falemos com Vera!” 

Bom, depois de toda esta conversa, chamamos a Vera e propusemos a ela a 

nossa ideia, do jeito que descrevi acima. Ela disse, imediatamente: “que ótimo, 

estarei lá quinta-feira”, e saiu, toda satisfeita, com o semblante aliviado, depois de 

nos dar dois beijos em cada um… o residente, mais aliviado do que ela, disse: 

“Caramba, não é que funcionou?” 

 

b) Vera no grupo: 

 

Vera, como combinado na RIPP, veio na quinta-feira. Foi bem recebida 

por todos. Passou a vir regularmente às quintas-feiras. Não faltava. De início, 

escutava muito, pouco falava. Um tempo depois, começou a contar que ficou 

viúva com sessenta anos e que recentemente havia se casado novamente com o 

viúvo de uma prima. Moravam juntos, e tudo ia muito bem entre eles. Havia um 

detalhe: sua mãe de noventa anos morava com eles e a infernizava o tempo todo. 

Inclusive porque não gostou de Vera ter se casado novamente. Passou a falar 

muito disto, e da irritação que esta interferência de sua mãe em sua vida de casada 

lhe causava.  

Nesta altura, já expressava sentimentos com palavras, gestos, olhares e 

precisava legitimar o que sentia de ruim por sua mãe quanto ao seu desconforto, 

deixando claro que esperava esta legitimação das outras pessoas. Todos lhe deram 

razão, e a incentivaram a impor limites às invasões maternas. Vera mostrava-se 

cada vez mais à vontade, passou a viajar com o marido, a sair para restaurantes, a 

viver sua vida de casada como queria e tinha direito. 

No final de um ano frequentando o grupo, Vera, no início de uma sessão, 

disse: quero dizer para vocês que vim para este grupo porque tinha um engasgo 

que me perseguia, e que eu achava que um dia iria acabar morrendo numa das 

crises; pois bem, desde que estou aqui com vocês, nunca mais engasguei!” Todos 

riram muito e lhe deram parabéns pelo fim do engasgo! Vera continuou no grupo 

por alguns anos. Infelizmente teve que fazer uma pequena cirurgia que transcorreu 

bem, mas uma infecção hospitalar a levou de nós. Por muito tempo e ainda hoje 

sentimos a sua falta. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
120 

 
5.5   
O que queremos dizer quando chamamos a este grupo - Grupo de 
demanda e psicoterapia, e à RIPP, de espaços paradoxais? 

 

A seguir, algumas ideias de José Gil, que trata destas questões no âmbito 

da dança, em seu livro Movimento Total, o corpo e a dança. (Gil,J., 2002), para 

tentar uma analogia com os processos do corpo na dança e nos grupos. 

Gil contrapõe o ballet clássico à dança contemporânea, usando entre outras 

ideias, a contraposição entre o plano da transcendência e o plano da imanência. O 

ballet estaria no primeiro, e a dança contemporânea, no segundo.  

No capítulo sobre “O corpo paradoxal”, Gil define o espaço paradoxal: 

Espaço paradoxal: diferente do espaço objetivo, não está separado dele. 

Pelo contrário, imbrica-se nele totalmente, a ponto de não ser possível distingui-lo 

desse espaço: a cena transfigurada do ator não é espaço objetivo? E, todavia, é 

investida de afetos e de forças novas, os objetos que a ocupam ganham valores 

emocionais diferentes seguindo os corpos dos atores etc. (Gil,J.,p. 47) 

Propomos pensar o espaço do grupo como um espaço paradoxal, onde as 

palavras-corpo de cada paciente criam uma atmosfera, ou zona, segundo Gil, na 

qual o dentro e o fora se diluem, acontecendo numa processualidade constante, no 

qual cada história, ao se conectar com outra, promove deslocamentos-fluxos, que 

tem como efeito uma nova conexão de cada um sobre sua própria história, agora 

já não só sua, mas ampliada e atravessada pelas palavras-fluxos dos outros. Neste 

contexto, o analista não está no lugar de suposto saber, como queria Lacan, mas 

no lugar paradoxal – ele sabe que quer saber do que não sabe, e precisa esquecer o 

que sabe para deixar circular as palavras-fluxo; passa a ocupar um lugar desejante 

de construção de fluxos de subjetividades. Neste caso, não há suposto saber, não 

há saber prévio, não há nada fora, nem acima, nem anterior ao que acontece no 

grupo. É no acontecer do tempo das palavras-gesto-respiração, que se constrói a 

tessitura das novas possibilidades subjetivas, o descentramento dos eus 

cristalizados, a desterritorialização de caminhos previamente construídos e 

fechados em si, na maior parte das vezes, fonte de sofrimento. 

No capítulo “O que é uma dança atual? Yvonne Rainer”, Gil inicia a 

discussão sobre a diferença entre o real e a realidade; que segundo ele foi o que 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
121 

 
determinou a recusa da dança moderna, em particular a de Cunningham, pelo 

grupo de Judith Church. Gil discute a diferença entre real e realidade: 

“O que é o real? Brevemente direi que surge em ocasiões excepcionais, quando 

de uma descoberta que transforma o pensamento ou a existência, como 

acontece no decorrer das terapias psíquicas; ou em movimentos 

revolucionários, quando a percepção das coisas, do espaço e do tempo muda 

bruscamente; ou por vezes, quando o curso dos hábitos rompe-se 

violentamente, e os gestos exploram novos movimentos: um outro corpo 

emerge então.  

Nessas ocasiões, temos a impressão de que um véu recobria a nossa vida 

anterior: era a realidade, que distinguiremos do real. Em todos os casos em que o 

real irrompe na realidade, arruinando a sua estabilidade, ocorrem sempre certos 

fenômenos: a relação do corpo com as coisas e com o espaço transforma-se, os 

corpos que até aí se mantinham separados das coisas e dos outros corpos entram 

de súbito em contato, senão em contágio. Como se uma barreira ou um muro 

invisível anteriormente os afastasse uns dos outros. Com o surgimento do real, a 

barreira rompe-se, o muro desmorona, o véu rasga-se.  

Os lugares até então bem fixados nas coisas, mudam. O mapa dos 

movimentos (comportamentos) desloca-se e anima-se. O campo do possível 

imediato alarga-se – quando se supunha que a ordem do mundo iria durar para 

sempre num presente imutável. O possível agora é o do corpo concreto, do corpo-

sensório motor portador de pensamento, como se os nós que os regulavam (e o 

amarravam) outrora se tivessem rompido, e o corpo tivesse entrado em expansão. 

Abertura do corpo ao espaço, intensificação das suas capacidades receptivas das 

vibrações do mundo. Acréscimo das potências ativas do corpo. Dilatação do 

espaço do corpo. A palavra liberta-se. Quando o real irrompe à superfície do 

tempo, o presente toma forma, o presente reapropriado, que não existia ainda 

porque dissolvido dos estratos do passado e do futuro. Jorra, e transforma 

profundamente o nosso sentimento do tempo. O tempo objetivo, o tempo da 

realidade e das coisas e dos outros, o tempo das instituições e do trabalho deixam 

de se impor. A defasagem entre o exterior e o interior desaparece. “Agora, os 

meus gestos ritmam e tecem um tempo presente em que minha ação e meu 

pensamento coincidem, e ambos se ajustam ao tempo coletivo. São o corpo e o 

espírito que se engendram e, por assim dizer, segregam o presente – que já não me 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
122 

 
foge, mas se desdobra ao longo de toda a minha duração.” (Gil, J., 2007, 

p.154/155) 

A definição de espaço paradoxal de Gil, assim como esta longa citação, 

nos parece, além de extremamente poética e bela, muito próxima do que acontece 

na experiência que relatamos.  Pudemos criar, desde o atendimento de Vera na 

RIPP, uma experiência que podemos situar no plano da imanência, do devir, 

daquilo que ainda não sabemos, porque foi/é/e será sempre produzido no próprio 

momento da escuta, da conversa entre a equipe, no fluxo-acontecimento de cada 

atendimento, de cada sessão, de cada encontro.  

O tratamento de Vera foi, do nosso ponto de vista, por intermédio de Gil, 

possibilitado pela criação inicial de um espaço paradoxal no momento do primeiro 

atendimento na RIPP e, na sequência, o desenrolar de um processo analítico que 

aconteceu de forma totalmente diferente de um processo padrão, onde se fazem 

contratos claros e bem definidos entre paciente e analista, onde há um setting 

geralmente pré-estabelecido de forma rígida, onde a estratégia de tratamento é 

explicitada, onde os sintomas são objeto de investigação explicitados. Onde tudo 

acontece no espaço da doxa (opinião), e não no espaço paradoxal. No caso de 

Vera, não falamos em tratamento, análise, psicoterapia. Não falamos do seu 

engasgo. Pela porosidade existente entre a RIPP e aquele grupo, pela forma aberta 

e inusitada de “conversarmos simplesmente”, Vera pôde tratar de seus conflitos e 

resolvê-los sem assumir que seu problema era psicológico! 

Na época desse experimento, a maioria dos atendimentos feitos no 

ambulatório era individual. O que nem sempre correspondia à necessidade das 

pessoas. Nós, co-terapeutas do grupo, junto com Priscila Magalhães e Liliane 

Penello, que, na época, também era  coordenadora do ambulatório, tentamos 

durante dois anos, fazendo reuniões semanais com os técnicos do ambulatório, 

ampliar esta lógica de grupos de avaliação como espaços de encaminhamento 

privilegiado a partir da emergência, para todo o universo do atendimento 

ambulatorial. Não conseguimos. A criação e funcionamento deste Grupo de 

Avaliação e Demanda foi uma experiência piloto que não foi ampliada para todo o 

ambulatório. Este fato pode ser expressão da dificuldade de colocar em 

movimento aquilo que já está cristalizado, mesmo num contexto no qual as 

mudanças estavam acontecendo, com o apoio da coordenação do ambulatório e da 

direção, como era o caso do Pinel naquela ocasião. Talvez tenha sido uma 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA



  
123 

 
experiência à frente do seu tempo. O tempo passou, e hoje, propomos que 

revisitemos este passado tão próximo, com o objetivo de repensar as lógicas 

institucionais, refletindo sobre as razões pelas quais não conseguimos fazer de 

todo o ambulatório, naqueles anos, um “espaço paradoxal”. Nossa proposta é 

repensar o que fizemos na Saúde Mental. No caso, contamos o exemplo da 

experiência piloto do Grupo de Avaliação e Demanda. A ideia é que experiências 

como estas possam vir a ser reavaliadas pela ótica atual, contribuindo para a 

ampliação e implantação da Política Nacional de Humanização. Há muitas 

questões para serem pensadas a este respeito; e certamente contribuiremos para a 

melhoria do Sistema Único de Saúde como sistema de atendimento de toda a 

população. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710801/CA




