
6 

Jesus Cristo como sentido último da história humana −−−− a 

história particular se eleva à história universal 

 

Introdução 

 

A fundamentação do valor universal da salvação cristã não deixa 

de ser um fato intrigante. Pergunta-se: como um acontecimento particular, 

situado em um determinado espaço e tempo pode atingir a totalidade da 

história? A resposta para a problemática só é possível quando o ser 

humano tem presente o dado da fé. Para aceitar a universalidade da 

salvação, é necessário crer que o acontecimento da história humana 

esteja vinculado ao Deus criador. Não se pode perder de vista que a 

história é o lugar por excelência onde  Deus vai se revelando. No seu ato 

revelador, Ele chega à plenitude com a encarnação histórica do Logos na 

pessoa de Jesus. Em Jesus Cristo surge uma nova imagem do ser 

humano. 

 Além do tema da encarnação que será tratado nesse capítulo, há 

outros elementos da cristologia de Pannenberg que são fundamentais 

para responder à pergunta do valor universal do evento Jesus Cristo. 

Haverá também a preocupação com a fundamentação histórico-

cristológica para o sentido último que envolve o ser humano. De algum 

modo a temática antropológica, já tratada nos primeiros capítulos, volta 

novamente ao abordar a encarnação do Filho de Deus. Deus se faz 

homem e vem morar entre nós. A encarnação histórica do Verbo 

representa a salvação para toda humanidade. Esse princípio se torna 

indispensável para a fé cristã e se concretizou na entrada do Filho no 

mundo e na sua obediência filial ao Pai. Jesus se encontra numa relação 

contrária com o ato de Adão, uma vez que não sucumbiu à tentação de 

ser igual a Deus, como foi o caso do primeiro homem, mas se fez 

obediente até a morte1.  

                                                 
1PANNENBERG, W. ST2. p. 335. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 171

O tema do reino também retorna nesse capítulo, mas numa 

perspectiva de universalidade cristológica. Pannenberg evidencia que a 

espera escatológica do Messias, como portador do reino de Deus, faz-se 

realidade em Jesus, e isso tem conseqüência universal.  Entretanto o 

ponto mais essencial para conferir a universalidade da história de Jesus é 

o fato da sua ressurreição realizada pelo Pai. Esse acontecimento faz 

com que, de forma proléptica, toda pessoa já tenha experimentado em 

Jesus tal realidade.  Nele, cada pessoa já participa da ressurreição dos 

mortos. O que já foi realizado em Jesus se revela realidade em cada 

pessoa. A espera de um salvador desde o antigo Israel, torna-se 

acontecimento em Jesus Cristo. “O que em Jesus uma vez já aconteceu, 

irradiou para todos e em comunhão com ele na fé, tal realidade já nos 

aguarda”2. Na pessoa de Jesus a humanidade vive a sua liberdade plena, 

tema que retorna nesse momento, porém numa perspectiva teológica. 

 Os pontos indicados acima deverão levar em consideração o tema 

da história, uma vez que para nosso teólogo, somente na história é 

possível compreender a pessoa de Jesus Cristo. 

 

6.1 

O Verbo se encarna e o ser humano se reconcilia com Deus na 

pessoa de Jesus Cristo 

 

A afirmação joanina “o Verbo é a verdadeira luz que ilumina todos 

os homens” (João 1,9) sinaliza para a encarnação de Jesus como um fato 

que muda a história da humanidade. Jesus participa da comunidade 

humana e a sua missão é reconciliar a humanidade com Deus, libertando-

a de todas as amarras e pecados. Em Jesus, o ser humano é portador da 

Graça e do amor de Deus.  O Verbo de Deus se encarna para elevar o 

ser humano à Graça de Deus, reconciliando-o definitivamente com seu 

criador. 

Conforme a tradição judaico-cristã, o ser humano é criado a 

imagem e semelhança de Deus, mas, devido à queda no pecado da 

                                                 
2 PANNENBERG, W. GC. p. 250. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 172

desobediência, há um rompimento da relação pessoa-Deus. O Filho se 

encarna na história humana e assume a missão de reconciliar a 

humanidade com Deus,  na encarnação, bem como no cumprimento de 

sua missão Ele é para os cristãos o novo Adão. Jesus é o mediador 

definitivo na relação do ser humano com Deus. 

No momento em que Jesus assume a história humana, ela 

ultrapassa os próprios limites e eleva-se à condição de história divina. O 

ser humano, na sua história, vê-se reconciliado com Deus e espera a 

plenitude da história como plenitude da própria realização. 

Com a encarnação, a esperança de Israel é modificada 

profundamente e adquire um caráter universal. Agora Jesus é o homem 

novo e escatológico, a figura definitiva de ser humano, aquele que 

responde às intenções de Deus, intenções que já se faziam presentes 

desde a origem do ser humano, na criação. Como já foi afirmado antes, 

Jesus é o homem novo enquanto se mostra obediente a Deus na sua 

paixão e morte (Rm 5,19). Pela ressurreição de entre os mortos, Ele é o 

modelo definitivo de ser humano, transfigurado e plenificado pelo 

Espírito3. 

A filiação divina de Jesus, estendida aos cristãos, como está 

apresentada em Paulo (Rm 8,16; Gl 4,5s), não representa uma novidade 

absoluta, já que estava presente na fé do povo de Israel. A novidade é 

que ela vem do dom do Espírito e da comunhão com Jesus Cristo o Filho 

de Deus. O Espírito da filiação de Jesus se dá ao ser humano como 

revelação na encarnação do Filho numa figura humana; a missão de 

Jesus assume um itinerário histórico. Pannenberg trabalha com a ideia de 

que é impossível dissociar a pessoa de seu caminho histórico, pois 

somente na história da pessoa é que se desenvolve a identidade como 

                                                 
3 PANNENBERG, W. Op. Cit.  p.356.  Ao refletir a problemática cristológica, percebemos que o 
teólogo em questão propõe uma superação para as dificuldades, apontando não a encarnação como 
ponto de partida para explicar o humano e o divino em Jesus, mas a história concreta. Tempo e 
eternidade não são vistos de forma dualista, numa relação de exclusão, mas como inclusão. A 
encarnação de Deus em Jesus Cristo aparece como uma intenção que havia em Deus desde a 
eternidade. Contudo só se chega a tal verdade pelo acontecimento temporal de caráter definitivo. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 173

personalidade, é a totalidade da existência que definirá os indivíduos dos 

quais se reconta a história.4 

A autodistinção de Jesus do Pai, ao assumir a sua condição de 

criatura, afirma o fundamento da própria possibilidade e realidade de cada 

existência criada. A pessoa pode, por Jesus Cristo, superar através da 

própria autonomia as dificuldades e limites, realizando a sua vocação, 

elevando-se além das fragilidades presentes na vida que constituem uma 

situação de escravidão e alcançar a verdadeira libertação5. 

O Filho, ao assumir a condição humana com a encarnação, se 

torna uma referência absoluta de perfeição para todos os seres humanos. 

Pannenberg cita o quarto evangelho para lembrar que: Deus enviou seu 

Filho ao mundo para salvá-lo (Jo 3,17; 6,38s). Desse modo, a missão de 

Jesus tem seu fim: a humanidade, libertá-la do pecado e da morte e 

reconciliá-la com Deus6. As expectativas sobre Jesus junto do seu povo 

não foram realizadas conforme o esperado, pois Ele não foi o libertador 

político desejado por eles. Pode-se dizer que Ele propõe uma libertação,  

que propicia ao ser humano a verdadeira comunhão com Deus. Jesus, no 

seu confronto com a lei judaica, mostra que ela deve se libertar do 

partidarismo, abrindo-se a todos os seres humanos. Pela sua morte e 

ressurreição, Ele deixa de ser o Messias só dos hebreus, tornando-se de 

toda humanidade. A sua missão é unir os seres humanos a Deus, 

segundo a imagem do ser humano novo e escatológico7. 

Por fim, Jesus já revela no presente o que a humanidade será no 

futuro. Ele, ressuscitado dos mortos, representa o futuro escatológico do 

ser humano, revelando-se como o “já” teológico, como a esperança 

realizada para o ser humano que “ainda não” experimenta em plenitude a 

própria salvação. Jesus já é o protótipo da realização humana, 

                                                 
4 Cf. Ibid.,  p. 360. Para Pannenberg a fundamentação da unidade de Jesus com Deus está na força 
retrospectiva de sua ressurreição. Faz-se compreensível, então, o caráter oculto evidenciado  
durante a vida terrena de Jesus e  dá-se, portanto, espaço à  genuína humanidade de sua existência. 
5 Cf. Ibid.,  p. 361. 
6 Pela teologia paulina, Pannenberg traz à tona o tema da filiação divina de Jesus, associando-o 
com a confirmação de fé na sua messianidade. Os enunciados da primeira experiência cristã 
caracterizam a figura do homem escatológico não somente ao restrito mundo da fé hebraica, mas 
adquire um alcance universalizante. 
7 Cf. Ibid.,  p. 363 et. seq. Faz-se importante lembrar que o teólogo alemão atribui em sua obra um 
respeitável lugar à escatologia. É no eschaton que será revelado à pessoa a plenitude de seu ser. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 174

antecedendo-nos como mediador e reconciliando-nos com Deus. É nesse 

sentido que se pode afirmar que a nossa salvação está em Jesus.  Ele 

nos liberta e nos dá novamente a qualidade de filhos de Deus. A ação de 

Deus na história, pela encarnação, abre à humanidade um horizonte de 

esperança e de futuro. É uma esperança futura que marca o caminho da 

pessoa como fim definitivo, e, tal fim, acontece no tempo escatológico, 

momento de plena realização do ser humano em Deus. 

 

6.2 

A compreensão teológica da pessoa de Jesus enquanto encarnação 

na história 

 

Pannenberg expõe a impossibilidade de se falar qualquer coisa 

sobre Deus se não se levar em consideração o processo revelatório como 

um suceder de acontecimentos na história. O mesmo argumento vale 

para a história de Jesus Cristo. A cristologia de nosso autor é elaborada a 

partir dos dados cristológicos manifestados na história. É partindo desse 

princípio, que se pode justificar o seu longo itinerário no tema da 

revelação como história. Para ele a pessoa humana se depara com o 

mistério de Deus e da salvação nos fatos históricos, revelados por Ele8. 

Mesmo que Deus tenha sempre no decorrer da vida humana se dado a 

conhecer, a plenitude do seu revelar somente acontece em Jesus Cristo.  

A vida e a história de Jesus de Nazaré são o fato singular, único e de 

valor universal.9 

                                                 
8 O conceito de mediação parece importante para compreender a cristologia aqui exposta. Ao 
mostrar a auto-revelação indireta de Deus, o autor em questão traz para o cenário teológico essa 
temática. Não há dúvida que a base de sua argumentação é toda literatura intertestamentária. Não 
faltam na sua formulação teológica, textos que indicam o uso de pessoas como mediadoras no 
Primeiro e no Segundo Testamento. Ele exprime que o mais legitimo mediador é Jesus Cristo. 
Pelo que percebemos o tema dos sacramentos, como mediação, não caracteriza um dado de grande 
relevância na sua teologia. 
9PANNENBERG, W. ATP. p. 482 et. seq.,  Com a encarnação do Filho a história salvífica não 
cria um conceito de ser humano, mas o recoloca, dando a ele um novo sentido. Em Jesus Cristo, a 
história humana e a história divina se encontram.  O ser humano pecador, representado na queda 
de Adão é o mesmo que experimenta a plenitude da vida na história da vinda de Jesus Cristo. Deus 
vai instruindo o ser humano de forma processual.  Assim, é Deus quem vai agindo na construção 
da história humana mesmo que em momento algum ele desconsidere a autonomia e a liberdade do 
indivíduo. Essa problemática foi vista quando foi tratado o tema da liberdade humana e ainda 
voltará neste capítulo quando abordarmos o assunto da liberdade plena alcançada em Jesus Cristo. 
Agostinho chegou a falar de Deus como ator e administrador da história, cf. (De Doctrina 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 175

O teólogo da história desenvolve a problemática, mostrando que na 

igreja antiga toda história da cristologia, em grandes linhas, apresentava a 

encarnação como o movimento de Deus até o ser humano. Somente 

depois, essa ideia foi reformulada com o pensamento de Irineu. O bispo 

de Lyon demonstrou na encarnação a realização do destino da perfeição 

humana. Jesus é, de forma proléptica, o que acontecerá com todo ser 

humano10. Pannenberg expõe que não é fácil falar da encarnação de 

Jesus como algo isolado, pois a vida de Jesus se encontra situada dentro 

do todo do acontecer da história da salvação. O método teológico usado 

por ele mostra que a encarnação acontece dentro do processar da 

historicidade humana. Ela caracteriza apenas um momento no todo da 

história e da vida de Jesus Cristo. Com isso, não se pode negar que, se 

Jesus não tivesse se encarnado (fato histórico), seria impossível para a 

teologia formular uma compreensão sobre ele e sobre sua história. 

Também seria ininteligível falar de redenção como participação no Logos 

divino, o que já havia intuído Atanásio em sua teologia11.  

A reflexão de Pannenberg sobre a encarnação perfaz o caminho da 

igreja primitiva e da patrística. Ele deixa claro que o envio do Filho não 

está desvinculado de sua preexistência, de seu ser na eternidade de 

Deus em correspondência com a eternidade do Pai12. Conforme a 

                                                                                                                                      
Christiana II, 44). Claro, tal afirmação foi muito combatida, sobretudo na modernidade, devido a 
ideia de uma providência que se tornava arbitrária e aniquiladora da liberdade humana. Com isso, 
surgiram ideias que acreditavam que nenhuma ação divina acontecia na história. A teologia cristã 
procurou mostrar que a ação divina e a liberdade humana eram compatíveis, e o único que poderia 
fundamentar um sentido para a história humana seria Deus, o criador de todas as coisas; essa 
fundamentação fracassaria se apoiasse apenas no ser humano. Deus, didaticamente contribui para 
que a história humana, enquanto história da salvação (em que Deus vai se revelando) há de ser um 
processo em que o ser humano se forme até ascender à humanidade plena. Isso só é possível, diz 
Pannenberg, pelo governo da providência divina. Ele lembra “não tem que entender a providência 
de Deus como o estabelecimento fixo e prévio ao curso histórico dos acontecimentos e, por outra 
parte, tão pouco exclui que o ser humano e sua ação participem no processo de formação que é a 
história”. Cf. PANNENBERG, W. ATP. p. 500-501.                                                                                                        
10  PANNENBERG, W. GC.  p. 33. 
11PANNENBERG, W. GC. p. 33. Atanásio compreendia a encarnação como o cumprimento do 
destino humano de participar do Logos na pessoa de Jesus Cristo. Para Gregório de Nissa, a 
totalidade do ser humano somente pode ser salva quando Deus assume essa totalidade em si 
mesmo como aconteceu com a encarnação. 
12 PANNENBERG, W. ST2. p. 357. Ainda no assunto mencionado acima, cabe lembrar que as 
longas contendas teológicas, no decorrer de séculos, foram devido o desajuste na forma de 
compreender a pessoa de Jesus. Uns deram muito acento ao seu lado divino, outros preferiam a sua 
dimensão especificamente humana.  Calcedônia, na verdade tentou equilibrar as diferenças 
existentes entre Alexandria e Antioquia, mas como fala Pannenberg, isso não foi possível. Na 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 176

tradição bíblica, a encarnação de Jesus já fora prenunciada pela 

compreensão da noção de filho na história de Israel. Isso pode ser 

observado na designação do rei judaico como filho de Deus, na promessa 

de Natã a David (2Sm 7.14; Sl 89.27s). Quando se estabelece tal relação, 

compreende-se que a salvação não sofre uma ruptura com o nascimento 

de Jesus, ao contrário, ela chega ao seu auge, à sua plenitude. É 

relevante a afirmação de Paulo, apresentando Jesus como segundo 

Adão, pois isso remete obrigatoriamente à origem da história humana, 

indicando uma continuidade na história salvífica.  O texto de (Gl 4,4) 

expressa o envio e o nascimento humano de Jesus, afirmando que Ele 

não rompe com a tradição mosaica, mas se submete a ela. Jesus 

participa como ser integral de todas as condições e circunstâncias da vida 

(diz o apostolo dos gentios: exceto no pecado)13. A mesma compreensão, 

já presente nos primórdios do cristianismo, constitui o fundamento da 

filiação divina de Jesus e de sua união com o Pai. A afirmação anterior já 

exprime a ideia de que a natureza de Jesus não é puramente humana. 

Questão que posteriormente foi definida pelo concílio de Calcedônia e 

que se faz vigente na dogmática cristã até os dias atuais: em Jesus estão 

presentes duas naturezas: a humana e a divina14.  

O ponto de partida para uma avaliação teológica da singularidade 

histórico-humana de Jesus de Nazaré, como meio da revelação do Logos 

divino, tal como pode ser reconhecida, deveria ter sido desenvolvido a 

partir da  tipologia adâmica de Paulo; a mesma foi bloqueada na história 

                                                                                                                                      
verdade o problema cristológico continua a perdurar, ou seja, a resposta de Calcedônia, mesmo 
como dogma de fé não se faz satisfatória para nosso autor. 
13 O teólogo luterano aborda a questão da encarnação em várias de suas obras, entre outras vale 
recordar algumas mais significativas: Anthropologie in theologischer Perspektive, Tübingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen, 1993; Grundfragen Sistematischer Theologie. Band 2, 
Tübingen: Vandenhoeck  & Ruprecht in Göttingen, 1980; Grundzüge der Christologie. Gutersloh: 
Gütersloher Verlagshaus Derd Mohn, 1976; Systematische Theologie, Band II. Göttingen: 
Vandenhoeck und Ruprechrt, 1991. 
14 PANNENBERG, W. GC. p.300. Na página aqui cidada o autor afirma: “Das Dilemma dieser 
beiden christologischen Lösungsvege ist unüberwindlich, solange man die Christologie vom 
Inkarnationsgedanken her entwickelt, statt sie umgekehrt in der Inkarnationsaussage als ihrem 
abschliessenden Satz gipfeln zu lassen. Der falsche Ansatz ist aber beiden Konzeptionen 
gemeisam, ob man nun mit den Antiochenern sagt, der Logos habe bei der Inkarnation einen 
vollständigen Menschen angenommen, oder ob es mit den Alexandrinern heisst, der Logos habe 
nur die menschiliche Natur angenommen” 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 177

da cristologia da Igreja antiga, quando  essa  identificou a encarnação do 

Logos com o nascimento de Jesus15.  

 

“A cristologia da Igreja antiga não conseguiu descrever adequadamente sua 
relação com a peculiaridade histórico-humana da atuação pública de Jesus, tal 
como resulta das tradições evangélicas. Ela coloca todo caminho de Jesus, de 
antemão, sob o sinal da encarnação do Logos divino em seu nascimento, desse 
modo, a interpretação da tipologia adâmica de Paulo não conseguiu fazer jus ao 
fato de que o aparecimento do novo Adão, Jesus Cristo, (1Cor 15,45s), foi 
associado com a nova vida do Ressuscitado em Rm 5,13s, com a obediência filial 
de Jesus Cristo em seu caminho para a cruz, mas em nenhuma das duas passagens 
seu aparecimento foi associado a seu nascimento”16. 

 

Outro aspecto considerado é que a cristologia da Idade Média e do 

protestantismo antigo não tiveram como formular de modo franco a 

pergunta sobre a singularidade humana de Jesus em sua atuação e em 

seu destino, pois elas, do mesmo modo, viram como óbvia a geração e o 

nascimento de Jesus Cristo com a encarnação do Logos. O que fica 

evidente é que a interpretação das Escrituras feita pela escola de 

Antioquia17 foi a que talvez mais tenha procurado abrir espaço à 

humanidade histórica de Jesus. 

Por último, cabe dizer que Pannenberg empenha-se para achar 

uma solução para a problemática cristológica aqui abordada. Ele se 

esforça pelo caminho da história em formular uma cristologia que integre 

a vida de Jesus numa perfeita unidade histórica. O seu empenho pela via 

histórica e da antropologia acrescenta contribuições para melhor entender 

a pessoa de Jesus. Harmonizar a encarnação com a ressurreição, ou 

seja, o pré-pascal e o pós-pascal, continua sendo uma busca incessante 

da Igreja cristã. É na busca de tal compreensão que se dará possibilidade 

ao cristianismo de apresentar Jesus como o salvador de toda 

humanidade. Pannenberg se empenha para fundamentar a validade de 
                                                 
15 PANNENBERG, W.  ST2. p.341. Pannenberg frisa que essa identificação não é compatível com 
o que é afirmado em (Jo 1,14). A afirmação da encarnação, neste versículo, não se refere 
especificamente ao nascimento de Jesus, como também não  em (1 Jo 4,2). A referência é ao todo 
de sua existência e atuação terrena que reflete a “graça e fidelidade” de Deus como Pai. Também 
em (Jo 3,16), quando se fala do envio do Filho ao mundo, está dizendo da paixão e morte de Jesus. 
O mesmo é o que acontece em (1Jo 4,9). 
16  Ibid., p. 343. 
17 Essa escola procurou valorizar a liberdade e a dimensão humana de Jesus. Para ela o Logos 
assumiu a condição humana em todos os seus limites. O percurso salvífico vai sendo construído a 
partir da liberdade histórica de Jesus. Por isso, Antioquia valoriza a humanidade de Jesus, mas não 
perde a ideia de unidade de pessoa. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 178

seu argumento cristológico na missão de Jesus, na sua obediência ao Pai 

e na ressurreição. É considerando as caracterísitcas mencionadas que 

ele consegue adentrar um pouco mais na vida e na história de Jesus de 

Nazaré, mostrando que nela se realiza a plenitude da vida de todo ser 

humano.  Pela história de Jesus se pode compreender o projeto revelador 

do Pai e a oferta da salvação para todos. 

 

6.3 

Jesus Cristo como revelação de Deus no ser humano 

 

 A revelação de Deus ao ser humano não acontece de uma única 

vez. Outra afirmação importante no processo revelatório é que a pessoa 

humana nunca compreenderá por completo o mistério de Deus, pois isso 

significaria a destruição do próprio Deus como divindade e como mistério 

santo. Seria o fim da transcendência e da infinitude de Deus.  

 Para nós cristãos, Jesus Cristo é a plenitude da revelação de Deus 

ao ser humano, com isso não se quer dizer que a humanidade já tenha 

captado na íntegra, na sua totalidade quem seja Jesus Cristo. Ele é o 

modelo perfeito de ser humano, revelando já no presente o que é 

reservado a cada pessoa no futuro. 

 

6.3.1  

Jesus Cristo como protótipo de pessoa na antropologia teológica 

cristã 

 

Antes já foi visto que o ser humano por natureza é portador da 

dimensão religiosa. O religioso constitui elemento essencial da pessoa na 

sua realidade como ser.  Tal dimensão eleva o ser humano até o seu 

destino mais autêntico e original, o de ser imagem e semelhança de 

Deus. Desse modo, todo o esforço em situar o ser humano diante dele 

mesmo, em suas dimensões corpo-espírito, bem como na sua relação 

com o mundo e com os outros não foi com uma finalidade meramente 

antropológica, mas tinha um objetivo teológico.  O aprofundamento 

antropológico que o ser humano faz na busca intensa de si como 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 179

totalidade, faz com que ele não seja um ser fechado em si mesmo, mas 

ao contrário, que se abra numa atitude de amor e gratuidade ao mundo, 

ao outro e a Deus − cumprindo, assim, seu destino mais essencial. 

A antropologia teológica de Pannenberg deixa muito evidente que o 

destino do ser humano é Deus. Ao assumir em sua reflexão tal propósito, 

a sua antropologia se eleva à teologia, e a pessoa, nas suas 

características antropológicas, alcança a condição de ser religioso e 

atinge a sacralidade, o divino18. Nessa parte do trabalho, faz-se 

necessário mostrar que para o teólogo luterano o modelo perfeito de ser 

humano é Jesus Cristo; Jesus é também aquele que representa a 

superação dos limites e das fragilidades humanas. É n’Ele que o ser 

humano se eleva ao seu destino final e alcança a sua plenitude, destino já 

presente na criação pelo traço divino deixado na pessoa pela imago Dei. 

Pannenberg apresenta Jesus Cristo como modelo para o ser 

humano, afirmando assim a sua posição antropológica: a salvação da 

pessoa está em Jesus Cristo. Não se trata de uma salvação fora da 

história e alienada do mundo, ao contrário, ela se dá na história do ser 

humano situado no mundo. Também não se pode esquecer de afirmar 

que o Filho se faz pessoa humana, encarna-se para elevar toda 

humanidade à condição divina. A antropologia adquire um caráter 

cristológico e a cristologia se fundamenta no ser humano revelado em 

Cristo Jesus. 

Nos longos estudos e debates cristológicos19, sempre esteve 

presente a essa temática qual o caminho a ser seguido na cristologia. Ao 

definir o caminho, definia-se também o tipo de abordagem cristológica, 

                                                 
18 A grande crítica que Pannenberg faz à teologia dialética e, sobretudo, a barthiana é de esquecer-
se do fundamento antropológico, sendo assim, refém do ateísmo moderno, não conseguindo, 
entretanto, formular uma justificativa de valor universal para a teologia.Cf. PANNENBERG, W. 
ATP, p. 16. 
19 Nesse momento não cabe entrar nos debates cristológicos acontecidos no decorrer da história, 
pois isso fugiria da finalidade específica deste estudo. Vale apenas mencionar o longo caminho 
bíblico-dogmático realizado com o intuito de chegar a uma síntese na compreensão de Jesus 
Cristo. Polarizando toda a dialética cristológica, quase sempre se fizeram presentes os que 
defendiam uma cristologia descendente e outros que optavam por uma cristologia ascendente, 
havendo ainda aqueles que buscaram uma articulação mais harmoniosa entre as duas cristologias. 
Pannenberg não menospreza nenhuma das duas, mas fica evidente na sua posição uma opção de 
fundamento histórico e, portanto, com traços mais característicos de uma cristologia ascendente, 
mas há quem diga que ele integra a cristologia de baixo com a do alto. Cf. O’ DONNELL, John. 
Pannenberg's doctrine of God. Gregorianum, Roma, v. 72, nº. 1, p. 553, 1991. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 180

bem como as implicações na antropologia cristã. Pannenberg faz 

presente uma reflexão que apresenta Jesus Cristo como Filho de Deus, 

relacionando a filiação com a sua missão no mundo (Gl 4,4; Rm 8,3). 

Assim, a fé cristológica nasce da proclamação de que Jesus é o Cristo de 

Deus. Desse modo, é no homem Jesus que se autorevela o Filho 

preexistente de Deus. Ele é revelado pela mediação humana no concreto 

da história. Ao afirmar Jesus Cristo, como modelo de pessoa, Pannenberg 

pontua a dimensão escatológica dessa afirmação e o homem novo vem 

contrapor ao Adão, primeiro homem. Mais que tal contraposição, os 

cristãos começaram a ver no homem novo o ser humano escatológico, 

revelado em Jesus Cristo como destino de perfeição do ser humano, 

como pensava o apóstolo Paulo20. 

Na encarnação do Filho, cumpre-se a ordem de salvação 

(economia) prevista para o ser humano desde a origem e que encontra 

seu aperfeiçoamento em Jesus Cristo. Se a pessoa, como ser finito, não 

conseguiu a perfeição do início ao fim, sendo incapaz de entrar 

imediatamente na perfeita comunhão com Deus, então Deus enviou o 

Logos para que libertasse o ser humano do domínio da morte e de suas 

debilidades, permitindo-lhe conseguir tal perfeição e conduzindo-o à 

perfeita comunhão com Deus21. Em Jesus Cristo, o ser humano é 

transformado na verdadeira e plena imagem do homem novo, o celeste. 

O teólogo em questão traz à evidência, em conformidade com o apóstolo 

Paulo, a ideia de uma humanidade que se renova na obediência, morte e 

ressurreição de Jesus. A cristologia paulina apresenta Jesus como novo 

Adão, cristologia que influirá de maneira profunda também na teologia 

patrística. Para Paulo, os seres humanos igualmente marcados pelo 

pecado e pela morte superam tais realidades pelo batismo e pela fé22. 

Conforme os textos paulinos, se pela culpa de um só homem todos foram 

condenados ao pecado, agora no novo homem, por uma única pessoa, 

todos foram libertados do pecado e da morte. 

                                                 
20 PANNENBERG, W. ST2, p. 336. 
21 Cf. Ibid.,  p. 373. 
22 Cf. Ibid.,  p. 345. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 181

A presença do homem novo, como portador da salvação para o ser 

humano decaído, é revelada na pessoa de Jesus Cristo que  entra na 

natureza humana para libertá-la de suas fraquezas. Ele aparece como 

salvador Assim, a teologia do Novo Testamento revela Jesus obediente 

até a morte para a salvação de todos23. 

A cristologia antiga, embora tentasse individuar a divindade de 

Jesus na sua característica específica de homem celeste, conheceu e 

evidenciou também uma outra singularidade que conota a natureza 

humana de Jesus enquanto tal, no seu diferenciar-se do Logos e de todos 

os outros seres humanos, devido a sua impecabilidade. Na mesma 

direção foi a afirmação cristológica do concílio de Calcedônia24: O Filho de 

Deus, encarnando-se, é em tudo igual a nós,  menos no pecado. A 

teologia da Igreja antiga buscou esse fundamento na perfeição moral de 

Jesus e na firmeza de sua união com Deus. A única qualidade que 

caracteriza o ser humano de Jesus na sua especificidade derivaria assim, 

de seu ser-por-si individual, ideia que influirá em certas interpretações 

modernas da santidade de Jesus25.  

Pannenberg, ao elaborar a sua reflexão cristológica na ideia 

soteriológica do novo Adão, tem presente o princípio da nova 

humanidade, humanidade que Jesus se faz autor pela perfeita unidade 

com o Pai e pelo sim a sua missão de implantar o reino de Deus no 

mundo. Jesus se mostra obediente a Deus e solidário com toda 

humanidade (2Cor 5,21). Por sua morte e ressurreição, ele se transforma 

em protótipo de uma nova humanidade. Todos os seres humanos 

deverão se renovar à sua imagem – que é a imagem de Deus (2Cor 

3,18), renovação que implica na participação em sua vida.  Conforme se 

                                                 
23 Cf. Ibid.,  p. 345. 
24 O Concílio de Calcedônia afirmou a perfeita humanidade e a perfeita divindade de Jesus, em que 
se fazem presentes as duas naturezas inconfusas e imutáveis; indivisas e inseparáveis. Calcedônia 
foi uma forma de buscar um consenso entre Oriente e Ocidente. (Cf. SCHNEIDER, Theodor 
(org.). Manual de Dogmática, Vol. I. Cristologia, p. 219-400. São Paulo: Vozes, 2002). 
25O itinerário da abordagem histórico - dogmática, que buscava definir a divindade e a humanidade 
de Jesus, não deixou de confirmar as grandes polêmicas e dificuldades que persistiram durante 
longos séculos. Vários modelos foram formulados até chegar a afirmação de Calcedônia. Vale 
citar o modelo de Apolinário de Laodicéia (Logos – sarx) como também o (Logos − anthropos) e 
suas versões em Antioquia e Alexandria até chegar a conclusão da unidade de Deus Filho e ser 
humano, Jesus Cristo. A fórmula de Calcedônia hoje constitui fundamento para a cristologia de 
todas as igrejas cristãs. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 182

lê,  a carta aos Hebreus afirma a humanidade de Jesus semelhante aos 

demais seres humanos em tudo, exceto no pecado (Hb 4,15). 

  A constatação de (Hb 4,15) tornou-se  uma constante na teologia a 

partir de Irineu e Tertuliano. Irineu afirmava o não cometimento de pecado 

por parte de Jesus, sem com isso afirmar que Jesus tenha tido uma 

natureza distinta da nossa. Tertuliano também atestava que Jesus 

assumira a carne pecadora, sem cometer pecado. Ele é um homem sem 

pecado devido à sua comunhão com Deus. Com tais afirmações, Irineu e 

Tertuliano vão ao encontro  do pensamento paulino, quando Paulo expõe 

que Cristo se fez um de nós, assumindo a carne de pecado, 

permanecendo contudo sem pecado, libertando-nos do seu jugo (Rm 

8,3)26. 

A peculiaridade do Redentor residia na consciência que Ele tinha 

da presença de Deus em sua pessoa, presença que é motivo da ausência 

de pecado. Tal consciência é aqui colocada como substitutivo da 

divindade; Jesus é visto como o Redentor; fundador de uma comunidade 

de redimidos e os indivíduos, ao serem incorporados a tal comunhão,  

libertam-se do pecado e participam de uma nova sociedade que é 

denominada de Reino de Deus27. A comunidade do reino de Deus é 

considerada uma nova etapa da evolução da humanidade. Essa nova 

realidade, trazida por Cristo, no âmbito da vida humana, é vista como uma 

nova criação, nova existência humana mais perfeita, levando a criação 

humana à sua consumação e à sua plenitude. 

Em Jesus, tal consumação acontece no cumprimento livre de sua 

missão. Diante das tentações que Jesus enfrenta, como se pode ler nos 

sinóticos, há uma inclinação de confirmar a missão que lhe foi confiada 

por seu Pai com as expectativas de Israel, esquivando-se da proposta de 

Deus. O peso da tentação como abandono do caminho disposto por Deus 

ou o desespero diante dele ficam evidentes em sua oração no Horto das 

Oliveiras (Mc 14,35s; Mt 26,39; Lc 22,40-44) e também na cruz com sua 

súplica ao Pai28. O contexto da tentação mostra que a fidelidade de Jesus 

                                                 
26  Cf. Ibid.,  p. 274 et. seq. 
27 Cf. Ibid. ,   p. 276. 
28 Cf. Ibid.,  p.280. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 183

à sua missão pressupõe sua liberdade. Ela acontece no momento em que 

Ele não recusa uma resposta positiva à sua missão, mantendo-se fiel a 

essa. Pode-se dizer que o drama vivido por Jesus não é solucionado em 

nenhuma instância humana, é somente no conteúdo de sua mensagem 

salvífica, assumido na sua missão, missão que provém de Deus e 

constitui a sua liberdade. É pela autoridade de Deus à qual Jesus recorria 

em sua mensagem e atuação que seu drama será solucionado29. A 

solução se dá diante da ressurreição e passa a ser não uma experiência 

pessoal de Jesus, mas acontecimento  que atinge a todos os seres 

humanos. Jesus é o representante de toda a humanidade diante de Deus, 

e tal fato demonstra que Ele realizou em sua vida a determinação 

específica do ser humano como tal.  Na ressurreição, Ele garante aos 

demais seres humanos a comunhão com Deus. A cristologia moderna 

compreende que Jesus é o homem autêntico em sua abertura para Deus, 

na sua total confiança no futuro, na sua responsabilidade filial em relação 

ao mundo e à solidariedade com os outros30. 

Emfim, é mediante a ressurreição, que Jesus significa o 

cumprimento das promessas proféticas escatológicas do povo de Israel, 

levando a termo os anseios mais profundos de toda a humanidade. O 

futuro escatológico representa o revelar do autêntico ser humano dos 

tempos passados, sendo o ser humano transformado num homem novo, 

novo Adão. Paulo aos Romanos alerta-nos que “a esperança não engana, 

pois o amor de Deus foi derramado em nossos corações pelo Espírito 

Santo que nos foi dado” (Rm 5,5s.).  Pelo amor de Deus, manifestado na 

ressurreição de Jesus Cristo, todos passam a ter acesso à vida nova que 

surgiu no evento da ressurreição de Jesus. É nesse sentido de vida nova 

                                                 
29 Cf. Ibid.,  p. 280. Da existência humana, pode-se também afirmar tal drama que se faz tão 
presente na vida. Nas perguntas mais profundas e determinantes para seu destino, o ser humano 
ainda se vê desarvorado. Isso se dá principalmente quando a pessoa se envereda na busca de falsas 
liberdades, não vislumbrando a verdadeira liberdade que ancora na legitima união com Deus. A 
filosofia existencialista, muitas vezes mergulhada no mais fundo abismo da vida buscou encontrar 
respostas para a angústia e o desespero humano, mas acabou reduzindo as suas respostas no limite 
da imanência humana.  Vale, portanto, a frase de Agostinho citada por Miguel de Unamuno 
“procurar-te-ei, Senhor, invocando-te, e invocar-te-ei crendo em ti. Invoca-te, Senhor minha fé, a 
fé que me deste, que me inspiraste com a humanidade de teu Filho, pelo mistério de teu pregador”. 
Essa confiança é um dado que possibilita também aos demais seres humanos achar no modelo de 
Jesus Cristo respostas para suas vidas. Cf. UNAMUNO, Miguel de. Do sentimento trágico da vida 
– nos homens e nos povos. São Paulo:  Martins Fontes, p. 185, 1996. 
30 Cf. Ibid.,   p. 281. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 184

para o ser humano que se entende o tema da reconciliação. Jesus 

reconcilia a humanidade com o Pai; por ele, Deus renova a sua aliança 

com a humanidade e novamente a introduz no caminho da salvação. A 

pessoa humana se vê reconciliada com Deus, portanto é a salvação para 

toda humanidade, como será apresentado adiante. 

 

6.3.2 

Na história de Jesus converge a de toda humanidade – a salvação 

para todos 

 

 De início é importante levantar algumas perguntas, mesmo que 

sejam para romper a rotina metodológica adotada na maioria das partes 

desse trabalho. A primeira questão que pode ser significativa é: por que a 

preocupação em buscar convergência entre a vida de um homem que 

viveu há mais de dois mil anos e a do ser humano que se encontra no 

século XXI? Teria aquele homem algo a acrescentar à humanidade atual? 

Em que a história de Jesus supera a de nossos dias? E ainda, em que a 

vida de Jesus se assemelha e distingue-se da de outros seres humanos? 

Mesmo que não haja condições de responder a todas essas perguntas, 

elas funcionam como setas, que indicam ao caminhante o norte da 

reflexão por onde deve seguir. 

 Já foi abordado o tema que o envio do Filho ao mundo é o culminar 

da ação reveladora de Deus. Ele vem participar da história do ser 

humano, e revela o verdadeiro rumo para a pessoa humana. Na sua 

pessoa a história humana se eleva até Deus. Ela se torna para Deus o 

campo ou o lugar da revelação de sua sabedoria. Conforme se lê nos 

textos sagrados, Cristo também pode ser compreendido como a 

sabedoria que se encarna na história, isso se confirma quando  associado 

aos livros sapienciais do antigo Israel. Está explícito na teologia de 

Pannenberg  que a história de Deus, com a encarnação, não se dá à 

parte, mas ela interage com a da humanidade. A revelação de Cristo não 

é descontínua com a história humana, mas participa dela e a assume, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 185

revelando a essência do ser humano31. Na pessoa de Jesus Cristo, todo 

ser humano precedente foi substituído por uma forma radicalmente nova 

de ser pessoa. 

  Jesus é, como já dito, o Adão renovado, não apenas ser vivente, 

mas espírito vivificante como se lê em (1Cor 15,45s)32. Em vários textos 

do teólogo luterano, identifica-se Jesus como modelo para o ser humano, 

mas com isso não se quer dizer que já tenha se realizado em cada 

pessoa tudo o que já sucedeu em Jesus. Ele é o protótipo para toda 

humanidade, e a mesma deve continuar o seu percurso de vida rumo a 

sua realização plena que será no fim da história, com a escatologia33. Na 

sua obediência ao Pai, bem como, no testemunho do reino vivenciado por 

Jesus, ele se revela como Filho de Deus. Ao chamar Deus de Pai, Jesus 

está em perfeita sintonia com ele. Sua filiação implica também a sua 

forma de se relacionar com Deus, bem como a sua ação. Tal exigência, 

implícita necessariamente em sua missão, foi o centro da controvérsia 

que o envolveu, levando-o à condenação e morte na cruz34. É evidente 

que a compreensão de Jesus como salvador da humanidade não é um 

dado isolado, antes de tudo, ela é um ato de fé; porém é somente 

mediante o conhecimento35 dessa ação salvífica que se torna possível 

                                                 
31 PANNENBERG.W. Fundamentação Cristológica de uma antropologia cristã. In: Concilium 6 
(1973), p.733. 
32  Cf. Ibid.,  p. 734.  
33 O artigo de José Fernández, já citado acima, é suficientemente elucidativo quando  mostra o 
desfecho escatológico mediado pela pessoa do Filho. O Filho encarnado é o testemunho 
verdadeiro do amor de Deus pela humanidade. Cf. FERNÁNDEZ, José Ramón Matto. Il Futuro 
Del Hombre y el ser de Dios. La Escatología Trinitária. In: Salmanticensis, Vol. LVI, fasc. 3, p. 
445-494, 2009. 
34 PANNENBERG, W. Jesus Cristo − o critério da nossa fé no verdadeiro e único Deus. In: 
HUMANISTICA E TEOLOGIA, Vol. 3, ano 2003, p.337-356. 
35 Opta-se pelo termo conhecimento, mesmo que o mais adequado pareça ser experiência. O termo 
experiência, um pouco adverso ao autor em questão, suscita sempre algumas ambigüidades quando 
por ele usado. Talvez poucas vezes ele o mencione no sentido de uma experiência como 
sentimento espiritual. O conceito de experiência, mesmo que não haja aqui toda clareza sobre a 
questão, mostra estar muito mais ligado às ciências naturais – empirismo: uma experiência capaz 
de medir resultados objetivos. Não é por menos, uma das criticas atribuídas a Pannenberg: 
racionalista. Sobre a atribuição a Pannenberg de racionalista conferir a aguda crítica de Clodovis 
Boff feita na REB. Cf. BOFF, Clodovis. Recensão da obra Teologia sistematica 1, Queriniana: 
Brescia, 1990. REB, Petropolis, v. 52, n. 205, p. 229-230, mar. 1992. Também LeRon Shults 
mostra a presença desse aspecto na teologia de Pannenberg. A sua obra: The Postfoundationalist 
Task of Theology: Wolfhart Pannenberg and the New Theological. Grand Rapids: Eerdmans, 
1999, traz uma racionalidade como tarefa pós-fundamentalista. E para uma crítica à obra de Shuts 
consultar a recensão: VILADESAU, Richard.  Recensão da obra The Postfoundationalist Task of 
Theology: Wolfhart Pannenberg and the New Theological. By F. LeRon Shults. Grand Rapids: 
Eerdmans, 1999. Theological Studies, Washington, v. 61, n. 3, p. 594, Sep. 2000.   

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 186

crer nessa verdade. O evento Jesus Cristo não é um fato deslocado na 

história da salvação, ele faz parte do todo da ação reveladora de Deus.  

Pannenberg aborda a problemática da verdade universal da 

revelação de Deus em Jesus Cristo, deixando claro que Deus usa do 

meio histórico para se revelar, ele não vem até o ser humano de forma 

misteriosa e secreta. Essa é uma proposição que Paulo já havia intuído 

na sua segunda carta aos Coríntios (2 Cor 4,2). É pela Graça do Espírito 

que o ser humano chega à verdade revelada36. 

É na abertura aos fatos que se chega à fé, possibilitando a 

compreensão de que o acontecido na história de Israel até a 

ressurreição37 de Jesus é uma sucessão de feitos muito importantes e 

particulares. A fé tem haver com o futuro, pois, do contrário, quem 

esperaria por algo que nunca iria acontecer? É no sentido de esperança 

futura que se fundamenta a pregação cristã. Ela anuncia a verdade 

indubitável da ação reveladora de Deus em Jesus de Nazaré como a 

salvação de todos os seres humanos38. 

 Na história de Israel, Yahvé não chegou a se manifestar como 

Deus uno de todos os homens39. Conforme a apocalíptica e o testemunho 

do Segundo Testamento, no destino de Jesus Cristo já se vê 

antecipadamente o fim acontecido nele, pois, com sua ressurreição de 

entre os mortos já aconteceu o que está próximo para todos os seres 

humanos. Deus, é pertinente dizer, revelou-se de forma definitiva e total 

                                                 
36 Anselmo pensou a fé como prioritária, mas quem possui a fé será negligente ao descurar da 
compreensão daquele em que deposita sua crença. O Arcebispo de Cantuária, demonstrando 
confiança na razão, admite que o uso da mesma não constitui problema ao que tem segurança em 
suas convicções, sendo louvável o esforço empenhado para a compreensão racional do objeto de 
sua crença. Na sua obra Monológio é apresentada uma tentativa de elucidar, pela razão, aquilo que 
Anselmo acredita pela fé. Anselmo revela o seu gênio conciliador, ao propor a fórmula: “a fé 
procura compreender” (Fides quaerens intellectum), porém a fé é graça. 
37 O tema da ressurreição, devido a sua relevância fundamental no cristianismo, será tratado em 
um item aparte. Pannenberg atribui um valor histórico para o evento da ressurreição. As aparições 
de Jesus ressuscitado e o túmulo vazio são provas concretas de que a ressurreição constitui um fato 
histórico. Cf. PANNENBERG, W. GC.  p. 85-112. 
38 PANNENBERG, W. OG. p. 101. Está posta a problemática desenvolvida neste tópico e, de 
modo mais amplo, em todo o capítulo: Jesus é revelado como salvador de toda humanidade. Nesse 
sentido, a proposta da primeira aliança não se vê superada, mas sim suplantada, adquirindo um 
alcance universal. Pannenberg elucida nas páginas 133 e 134  da obra Ofenbarung als Geschichte, 
1961 que a história superou a palavra na encarnação de Jesus. Elas (história e palavra) só foram 
compreendidas como antecipação do acontecer do que elas anunciavam (1Rs 22,28; Dt 18,22; Jer 
28,8s). 
39 Ibid.,  p.103. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 187

no destino de Jesus. N’ele, Deus chega até o ser humano de forma plena, 

manifestando definitivamente sua divindade, e o fez, como o Deus uno e 

único de todos os seres humanos40. É baseando-se no caráter 

escatológico da revelação que se torna possível afirmar a definitiva 

manifestação de Deus, não havendo possibilidade para alguma ulterior. A 

escatologia permite ver o evento Jesus Cristo como antecipação do fim de 

todas as coisas. Com isso, não quer dizer que não aconteça nada de 

novo depois de Jesus Cristo. A história continua acontecendo, mas sobre 

seu sinal. É à luz de Cristo que se pode compreender o processar da 

história. Depois de Jesus, a história está determinada essencialmente 

pelo anúncio e pregação da mensagem de Cristo.  É pelo caráter 

escatológico da revelação do Deus de Israel em Jesus Cristo, como 

universalidade, que se pode falar de pregação do evangelho aos 

pagãos41. Os primeiros cristãos demonstraram uma convicção clara que a 

revelação do Deus de Israel não era algo diferente da revelação em Jesus 

Cristo. Os textos paulinos, como também os textos da Igreja primitiva, 

indicam essa verdade tão evidente no início do Cristianismo. Jesus é a 

plenitude da promessa feita a Israel e o mediador da nova e eterna 

aliança (Hb 9.15s). 

 A expectativa do cumprimento da promessa de Jesus sobre o reino 

não permaneceu irrealizada. Essa esperança foi realizada, de uma forma 

nova, no evento da ressurreição.  Em Jesus a expectativa da ressurreição 

escatológica já se faz realidade para toda humanidade42. A pregação da 

ressurreição pelos primeiros cristãos tem uma importância fundamental 

para a nova visão de revelação esboçada na teologia de Pannenberg. É 

na ressurreição de Jesus que se confirma o comportamento pré-pascal do 

mesmo Deus que o ressuscitou. Por outro lado, o significado que é 

próprio e imanente à ressurreição está ligado à espera apocalíptica da 

mesma, pois somente com essa conexão a ressurreição de Jesus é a 

                                                 
40 Ibid., p. 104. 
41 Ibid., p. 111. Pannenberg comenta que apesar de algumas diferenças entre compreensão bíblica 
da revelação de Deus e a compreensão gnóstica, a pregação cristã pode chegar a anunciar a 
universalidade e definitividade da revelação de Deus no destino de Jesus Cristo mediante as 
representações gnósticas de revelação. 
42 Ibid., p. 232 et.seq. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 188

irrupção do fim esperado por toda humanidade43. O evento da 

ressurreição traz imanente um sentido soteriológico latente, manifestando 

um novo sentido para a história individual de todo ser humano. Nesse 

episódio se realiza o verdadeiro significado da descrição que o Gênesis 

faz do ser humano como imagem e semelhança de Deus (Gn 1 26-27)44.   

Jesus revelou-se aos seus discípulos como o Cristo de Deus. Na 

sua vida se cumpriu a esperança messiânica do povo de Israel. A Epístola 

aos Hebreus apresenta como isso se dá: na obediência ao Pai “Embora 

fosse Filho, aprendeu a obediência por meio dos sofrimentos que 

padeceu. E, tendo-se tornado perfeito, fez-se causa de salvação eterna 

para todos quantos lhe obedecem” (Hb 5.8s). No sentido da obediência, é 

também de raro significado (Fl 2.5s) que revela o sentido do 

esvaziamento e da abertura ao projeto do reino45. A obediência ao Pai é 

que capacita Jesus para ter uma relação tão próxima com Ele. Ela é uma 

característica indispensável para compreender a pessoa e a história de 

Jesus. Ao ter Jesus como modelo na vivência da fé e da obediência ao 

Pai, também as demais pessoas, seguindo seu exemplo, podem se 

colocar na condição de obedientes à vontade de Deus. Dessa forma, a 

destinação do ser humano de ser a imagem e a semelhança de Deus, 

que  implica também na destinação para a comunhão com Ele, pode ir se 

realizando. O tornar-se humano de Deus, em Jesus de Nazaré, diz 

Pannenberg, deverá valer como cumprimento dessa destinação46.  

 O apostolo dos gentios se preocupa em enfatizar a perfeição de 

Cristo, quando na epístola aos Romanos aponta para o contraste do 

Cristo com o ser humano do pecado (Rm 5,15). A finalidade é exatamente 

mostrar a peculiaridade de Jesus Cristo como origem de uma nova 

imagem da pessoa humana. A história de Jesus revela o fim último da 

história humana. Para Pannenberg é: 

                                                 
43 Ibid., p. 141 et.seq. 
44PANNENBERG, W. GC. p. 43. O tema da imago Dei já foi abordado ao trabalhar a 
fundamentação antropológica. O que se acrescenta é exatamente a noção cristológica, sobretudo a 
fundamentada em Paulo. Ele apresenta a temática do homem escatológico. Esse novo homem se 
revela na vida e história de Jesus Cristo. 
45 Jesus é o protótipo de realização humana. Ele revela a capacidade de superar todas as auto-
suficiências e inconsistências da vida. Isso acontece pela atitude de abertura a Deus e pela 
obediência ao projeto do Pai. 
46 PANNENBERG, W. ST2. p. 258 et.seq. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 189

 

 “Na unicidade da identidade de Jesus como Filho de Deus: o eterno 
correspondente do Deus eterno como Pai foi definitivamente realizado nele na 
forma de um único ser humano. A conseqüência é que o destino de todos os 
outros homens em atingir a comunhão com o Pai do céu de um modo que 
corresponda à sua paternidade só pode ser realizado pela participação na relação 
de Jesus a Deus Pai, participação no seu amor, na sua comunhão de confiança e 
de obediência com Deus Pai”47. 

 

 Fora dessa compreensão fica difícil falar de Jesus como sentido último 

da história humana ou mesmo como salvador da humanidade. 

 Por fim, somente é possível compreender a vida de Jesus quando 

se considera-a em sua totalidade. Entretanto há alguns traços que 

adquirem maior relevância quando queremos aproximar-nos de sua 

história.   O tema da obediência filial que, de certo modo já foi tratado 

acima é um desses traços.  Outro aspecto a ser visto, é o reino como 

constitutivo fundamental da história de Jesus. É no reino que se realiza a 

concretização do amor de Deus ao ser humano como abordaremos no 

item seguinte. 

 

6.4 

A pessoa de Jesus e o reino de Deus  

 

São várias as passagens bíblicas que fazem alusão ao reino de 

Deus. A vida de Jesus é apresentada nos evangelhos sempre em função 

do reino, uma vez que o Pai exerce seu reinado por meio de Jesus. No 

decorrer da missão de Jesus, os evangelhos mostram a sua incondicional 

devoção ao serviço do reino do Pai48. Ele anuncia um reino que já está 

imanente e, com isso, Ele não desconsidera o povo da aliança, mas ao 

mesmo tempo exige a conversão ao seu Deus. Ele prega a proximidade 

do reino, não como salvação para o povo da aliança, no sentido do antigo 

                                                 
47  PANNENBERG, W. Jesus Cristo − o critério da nossa fé no verdadeiro e único Deus. In: 
HUMANISTICA E TEOLOGIA, Vol. 3, ano 2003, p. 344. 
48PANNENBERG, W.  GC. p. 224 et. seq. Nas páginas indicadas, o autor  abre um amplo debate 
sobre o tríplice ministério de Jesus: sacerdote, rei e profeta. Neste momento não cabe entrar nessa 
problemática, já que o estudo não tem finalidade direta tais assuntos. O seu objetivo específico é 
fundamentar, inclusive na missão de Jesus, argumentos para uma melhor compreensão dele como 
envidado de Deus; e, para poder enxergar n’ele e em sua história, o sentido último para a historia 
humana. Não será abordada também a árdua questão da consciência de Jesus sobre seu papel de 
salvador e Messias, pois, também isso, fugiria do objetivo acima mencionado.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 190

pacto estipulado com Deus, mas somente para aqueles que recolocam 

toda a esperança no futuro de Deus, já iminente.  Colocar a esperança no 

futuro significa responder ao convite lançado por Jesus em sua 

mensagem49. O aceitar a mensagem é, de antemão, aceitar a salvação, 

compreendendo-a como a realização da destinação humana, realização 

que consiste no cumprimento da abertura para Deus. O conteúdo do 

anúncio é uma realidade que já se faz presente para quem ouve e 

assume a mensagem de Jesus de que o reino de Deus está próximo50. 

 Jesus fala de um reino futuro, isso está presente em grande parte 

das passagens dos evangelhos. Algumas perícopes se referem ao reino 

já presente como em (Lc 11,20; 17,20; 10,23) e (Mc 2,19). O dilema entre 

presente e futuro do reino foi vivido no início da vida cristã.   O tempo de 

espera do reino não significa uma crise na divindade de Deus, e sim, que 

o ser humano necessita de um tempo como forma de existência e, desse 

modo, as próprias criaturas vão configurando suas vidas em direção ao 

futuro de sua destinação que Deus lhes propiciou. Para Pannenberg, o 

governo mundial de Deus é o modo de seu reinado sobre toda criação, 

através do qual, ele conduz o curso dos acontecimentos do mundo51. O 

mundo ainda não se encontra preparado para a recepção do reino na sua 

plenitude total. Há ainda muitas sombras que o ocultam, essas sombras 

são coisas horríveis que acontecem na história e assolam a vida humana. 

Jesus propõe um mundo novo, que revela o despontar do reino e do 

futuro escatológico. Ele testemunha, na sua relação com o Pai, que Deus 

deseja a comunhão com as pessoas. Comunhão que significa  a 

participação na comunhão do Filho com o Pai por meio do Espírito na vida 

da Trindade,  assim o desejo do Pai fica evidente na pregação de Jesus. 

                                                 
49PANNENBERG, W.  ST2. p. 367. O último capítulo da teologia sistemática III de Pannenberg é 
todo dedicado ao tema do Reino. Também muitas páginas de sua cristologia abordam esse assunto, 
esse tema é o fio condutor de toda mensagem de Jesus Cristo. 
50PANNENBERG, W. GC. p. 334. A pregação de Jesus não é no deserto como o fez João Batista, 
ele depara com pessoas doentes, desnorteadas, pecadoras e é, sobretudo, para essas que o reino 
chegou. Ele não coloca nenhuma precondição, basta aceitar a sua mensagem e já perdoa os 
pecados e a pessoa imediatamente participa do banquete escatológico. Pannenberg não trata com a 
mesma agudeza da teologia Latino Americana o tema dos sofredores e pobres. A teologia da 
Libertação, devido ao grave contexto de pobreza, desigualdade e de injustiça social em que vive 
todo continente, despertou-se para maior desenvolvimento desse aspecto na abordagem 
cristológica.  
51PANNENBERG, W.  Systematische Theologie. Band 3. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 
1993, p. 626. Ao citar novamente esta obra usaremos a abreviação ST3. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 191

A comunhão com o Deus de Jesus Cristo permitirá ao ser humano viver 

em verdadeira comunhão com o seu próximo.52 

A mensagem do reino traz o verdadeiro modelo de justiça. Isso 

acontece em um contexto judaico marcado por tantas injustiças e pelo 

domínio da força do pecado na ação humana. A esperança pelo reino de 

Deus foi combinada com a concepção de uma transformação das 

condições naturais da própria existência humana. O apocalipse fala de 

novo céu e nova terra (Ap 21,1). É nesse contexto que a esperança pela 

chegada do reino de Deus necessariamente está vinculada ao desejo por 

uma renovação do mundo53. 

Fica evidente nos evangelhos que a vida pública de Jesus é 

caracterizada pelo convite feito às pessoas de aceitar incondicionalmente 

o reino de Deus anunciado por ele.“Buscai primeiro o reino de Deus e sua 

justiça e todas as outras coisas lhe serão dadas por acréscimo” (Mt 6,33).  

Pannenberg considera que o dinamismo típico do anúncio que Jesus faz 

da basiléia está propriamente aqui: O reino de Deus está eminente e 

irrompe já no presente; porque o futuro, em substância, é o Deus que na 

sua unicidade se coloca em modo absoluto à criatura que vive no 

presente54. De certo modo, o reino já avança no presente das criaturas. 

 Os sinais do reino, tão anunciados por Jesus, caracterizam a 

necessidade de adesão e aceitação para compreender e, ao mesmo 

tempo, tais sinais apresentam a dimensão escatológica do reino. A 

participação no reino significa também a salvação escatológica da 

pessoa. A salvação apresentada por Jesus no seu anúncio já se 

concretiza nos gestos prioritários de sua missão. Para pessoas que 

viviam sobre ameaças de todos os tipos de sofrimentos, carregando o 

jugo da imposição religiosa, política ou mesmo com doenças físicas e 

espirituais, Jesus mostra o amor do Pai. Ele anuncia um reino de amor. 

                                                 
52 Já no mundo bíblico, os profetas sempre tiveram uma grande preocupação com a vida da 
sociedade. Jeremias, Ezequiel, sobretudo Isaías aborda incansavelmente esse tema. Os salmos 
também tratam o tema da justiça e da solidariedade com o próximo. O teólogo luterano não se 
esquece de acrescentar à abordagem do tema reino de Deus o problema da vida em sociedade. Essa 
problemática já estava presente na patrística. Muitos procuraram relacionar a perfeição do reino de 
Deus com os problemas vivenciados no contexto da sociedade humana. A obra de Agostinho se 
tornou célebre, quando ele desenvolve o tema através da obra a cidade de Deus. 
53 Ibid., p. 630. 
54 PANNENBERG, W. ST2. p. 370. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 192

Anuncia um Deus bom que faz surgir o sol sobre os bons e sobre os 

maus (Mt 5,45).  Pela sua pregação e com sua vida, ele revela a chegada 

do amor redentor que liberta, cura e salva. Pannenberg vê na parábola da 

ovelha perdida (Lc 18,4-7) como também nas da moeda encontrada (Lc 

15,8s) e do pai misericordioso (Lc 15,11-32) sinais concretos da alegria 

que prova o amor misericordioso de Deus55. Nessas parábolas, evidencia-

se a afeição de Deus pelas pessoas destituídas de valor junto da 

sociedade vigente. Esses personagens presentes nos textos, vem 

participar da salvação escatológica do reino. Para isso, a precondição é a 

abertura ao anuncio, a aceitação da mensagem de Jesus. É o perdão dos 

pecados que elimina a barreira da separação entre pessoa humana e 

Deus. É correto dizer que a presença do reino e a participação na sua 

salvação, implica de antemão a remissão dos pecados e a superação de 

tudo o que separa a pessoa de Deus. 

 O reino não deixa de ter suas exigências e, a maior delas, é a 

vivência do amor: amar a Deus como já era pedido na tradição de Israel e 

amar o próximo. O modelo de amor que Jesus apresenta é a sua relação 

com o Pai e também a sua demonstração de amor para com seus 

discípulos. O amar a Deus sobre todas as coisas já era uma lei na 

tradição mosaica, a novidade que Jesus apresenta é o amor ao seu 

próximo, a ponto de amar os seus inimigos (Mt 6,45s).  A compreensão 

de um amor gratuito e sem pré-condições é bem descrita na parábola do 

bom samaritano (Lc10, 25-37). O texto expõe a relação criativa do amor, 

podendo ser exatamente ligada ao amor demonstrado por Jesus na forma 

de acolher e perdoar os pecados e na promessa da salvação56. A 

motivação para a prática do amor muda de sentido, pois agora ela não se 

baseia na lei e na tradição, mas na bondade do criador e no amor de 

Deus já manifestado na aproximação do reino que todo ser humano pode 

participar. O reino acontece na revelação da gloria de Cristo e na 

glorificação dos que são interligados  por meio da fé em seu retorno. É 

sustentando-se na afirmação feita acima que há condições de se 

compreender a transformação do mundo em um novo céu e uma nova 

                                                 
55 Ibid., p. 372. 
56 PANNENBERG, W. GC. p. 239. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 193

terra como se lê em várias passagens bíblicas. O encontro com o Cristo 

que retorna, conforme afirma a fé cristã, faz despontar o futuro 

escatológico. É um futuro que traz à humanidade, através de Jesus 

ressuscitado e glorificado junto do Pai, pela ação do Espírito, que já atuou 

desde a encarnação, a salvação definitiva . O “já” do futuro escatológico 

do Deus eterno pode ser pensado como a sua manutenção do mundo e 

da criatura que se dá no tempo, pois somente no tempo a criatura pode 

se relacionar com Deus. O ato divino de manutenção do mundo, confirma 

a sua forma de amor, pois sem perder em nada na sua eternidade, ele se 

faz temporalidade junto de sua criatura. Dá-se a entender, assim, algo 

como a forma de maturação do amor divino. Uma vez que, sem perda na 

sua eternidade, o amor de Deus produz tempo, atua para dentro do tempo 

e dessa forma se torna presente nele57. Não somente o chamado à 

existência é fruto do amor criador de Deus, mas também a permissão do 

ser humano de participar da força vital de seu Espírito e da comunhão 

trinitária.  

O culminar do amor divino acontece com a encarnação, vinda do 

Filho de Deus até a humanidade. A sua vida e sua história trazem para 

cada ser humano a mensagem de que Deus o ama e que o quer 

participante na comunhão trinitária. Claro, isso acontece somente na 

consumação escatológica, em que Deus enxugará todas as lagrimas (Is 

                                                 
57 PANNENBERG, W. ST3. p. 692 Ao tema do tempo, será ainda dedicada  uma abordagem à 
parte, quando tratar  a escatologia. O  nosso autor dedica muito de sua teologia ao tema da história, 
sendo  a  totalidade fato alto de sua escatologia. Esse conteúdo se mostra de forte relevância para 
conseguir chegar a um desfecho suficiente para o destino escatológico da experiência cristã. 
Tempo e eternidade são conceitos presentes na filosofia desde seu alvorecer. Platão definiu o 
tempo como a imagem móvel da eternidade (Tim., 37 d), ele reproduz no movimento a 
imutabilidade do ser eterno. Aristóteles já o definiu como o número do movimento segundo o 
antes e o depois (Fis., IV,II;219 b1). Kant é quem reduz a ordem da sucessão à ordem causal. 
Contrária a posição de Kant, como já se encontrava presente no pensamento de Aristóteles,  surgiu 
novamente o debate da relação do tempo com a alma, pois somente ela pode medir. É Hegel quem 
associa o tempo com algum aspecto abstrato da consciência (Enc., 258) . É também inovadora a 
noção de tempo proposta por Heidegger na sua obra Ser e Tempo. O tempo se transforma em uma 
estrutura de possibilidade e não mais uma categoria necessária como havia pensado Kant. O tempo 
é o devir intuído (Cf. ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 
Verbete: Tempo, p. 944-948, 1998). Para a teologia cristã, diferentemente da filosofia grega, o 
tempo está organizado em história, por iniciativa divina, e ele se reflete como tal na experiência de 
uma consciência “distendida” (Agostinho) entre presente, passado e futuro. Há uma seqüência de 
eventos fundadores (o passado absoluto de uma “história santa” consumada) e um futuro absoluto 
(a conclusão escatológica) prometido e antecipado na ressurreição de Cristo. O presente da fé se 
determina,  em primeiro lugar, por um ato de memória que lhe fornece suas coordenadas históricas 
e também por um ato de esperança que se refere ao futuro absoluto (cf. LACOSTE, Jean-Yves. 
Op.cit. Verbete: Tempo, p.1699-1700). 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 194

25.8; Ap 21.4). Enxugar todas as lágrimas quer dizer que na criação e na 

história da salvação, a revelação do amor de Deus será elevada acima de 

qualquer dúvida58. Pannenberg conclui o tema do reino  dizendo que em 

todo percurso da história salvífica, desde o início da criação, passando 

pela reconciliação, chegando até a consumação escatológica da 

salvação,  tudo isso é expressão do antecipar-se do eterno futuro de Deus 

para a salvação das criaturas, que não é outra coisa senão a 

manifestação do amor divino. Diz ele:  

 

“Ele é o alicerce eterno para a separação da imanência da vida divina para a 
Trindade da economia da salvação e para assim mediada inclusão das criaturas na 
unidade da vida trinitária. Diferenciação e unidade entre Trindade imanente e 
econômica formam o batimento cardíaco do amor divino, e com um único desses 
batimentos ela abraça todo mundo das criaturas”59. 

 

  Nosso autor tem consciência que o amor é, em último termo, a 

única resposta válida para a pergunta sobre o futuro de Deus. O amor é o 

que abre uma nova existência, unificando todas as coisas criadas. Ele é o 

motivo decisivo da criação, como antes já lembrado. A teologia cristã 

tomou consciência do valor universal do amor de Deus como foi revelado 

por Jesus. Pelo amor, Deus concede a graça ao ser humano da 

participação numa realidade que é maior do que qualquer realidade 

criada60. 

 Quando se procura compreender o gesto amoroso do Deus criador, 

torna-se possível de entender também um pouco mais da história pessoal 

de cada indivíduo. É nesse contexto que se insere a vida e a história de 

Jesus Cristo. Caso retire da vida de Jesus o que já foi mostrado de sua 

ação, certamente alteraria a abordagem e o entendimento de sua pessoa. 

É na relação de obediência ao Pai, na exigência da prática do amor, no 

anúncio do reino, que já se aproxima e, sobretudo, na sua ressurreição, 

que se torna possível identificar nele o que deve ser a historia de cada 

pessoa. 

                                                 
58 PANNENBERG, W. ST3. p. 692 
59 Ibid., p. 693. 
60 PANNENBERG, W. Teologia e Reino de Deus. Salamanca: Sigueme, 1974, p.31 et.seq. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 195

A pergunta quem é Jesus? é uma pergunta dialética, pois ao 

perguntar quem é Jesus, de certo modo, a pessoa também está 

formulando a pergunta sobre sua própria existência. Compreendida dessa 

maneira, a vida de cada indivíduo se encontra com a de Jesus. A abertura 

de Jesus ao projeto de Deus, permite ao ser humano olhar para si mesmo 

e verificar as sua atitudes de fechamento e de abertura ao projeto de 

Deus para sua vida. 

 Finalmente Jesus já é a evidência do que acontecerá com cada ser 

humano. Se o reino é uma proposta futura, mas ao mesmo tempo, em 

Jesus, já se faz realidade, então de algum modo o ser humano já participa 

dele. É no contexto do reino que a pessoa de Jesus é vista como futuro 

para toda humanidade. Ele é futuro para o ser humano porque nele já se 

realizou o reino de Deus. É na sua história que a história humana já 

vislumbra a plenitude. Ele dá um novo sentido para a historicidade 

humana uma vez que na sua ressurreição o Pai já revela a cada pessoa a 

ressurreição definitiva e o seu reinado no mundo. 

 

6.5 

Jesus como futuro da humanidade −−−− um novo sentido para a 

historicidade humana 

 

A busca de sentido para a existência humana sempre foi uma 

ocupação das ciências. Não menos que três mil anos, com a razão grega, 

o ser humano pergunta pelo seu futuro e procura, a todo custo, ir 

encontrando respostas para o mesmo. Desde os tempos míticos,61 

adentrando-se na era da elaboração racional,  a pessoa interroga a si 

mesma pelo seu destino. Com a evolução da cultura humana, como é 

possível de se comprovar na vasta literatura da antropologia cultural, é 

que houve várias formulações de respostas para as inquietações do ser 

humano, cada uma procura satisfazer os desejos e facilitar a superação 

                                                 
61 PANNENBERG, W. GSTh2. p. 13. No artigo Christentum und Mythos, que está publicado na 
obra Grundfragen systematischer Theologie 2,  Pannenberg trabalha a formulação mítica como 
resposta religiosa para os problemas da vida humana e a isso acrescenta como tal formulação entra 
nas elaborações da tradição cristã. Ele ainda aborda os conflitos da compreensão mítica de povos 
vizinhos de Israel e o monoteísmo judaico. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 196

dos medos e angústias que assolam a vida do ser humano no acontecer 

de sua historicidade. As respostas elaboradas no universo racional 

sempre se mostraram de caráter provisório, não definitivas.  

  Nesse momento nossa preocupação é apontar para a pessoa de 

Jesus Cristo como resposta final para todas as angustias e medos 

humanos. É uma resposta que perfaz o caminho histórico, pois é no 

reconhecimento de Jesus como enviado do Pai que a pessoa humana 

obtém a decisão definitiva para seu futuro. Jesus é o sinal visível de 

esperança e de salvação para a humanidade62. Na história de Jesus, a 

história humana adquire um novo sentido, a sua vida é um revelar do 

amor do Pai a toda criatura, tornando-se, assim, resposta efetiva para o 

sentido futuro da história humana. 

  

6.5.1 

 Jesus como resposta para o futuro da humanidade 

 

Já de início cabe repetir que em Jesus Cristo encontra-se o 

verdadeiro modelo de ser humano. Ele tornou-se possibilidade de 

realização como pessoa, para todos os outros seres humanos. N’ele, 

revela-se a verdadeira essência do ser humano. Pannenberg deixa 

evidente no seu tratado cristológico que no particular da pessoa de Jesus 

a fé cristã alcançou uma mudança muito profunda e conseqüente na 

compreensão do ser humano. Em Cristo, todo ser humano precedente foi 

substituído por uma forma radicalmente nova de ser pessoa. É um  

episódio que se dá, sobretudo, na ressurreição de Jesus63. 

                                                 
62 Faz-se importante lembrar a missão e o múnus do Filho apresentados com palavras 
sapientíssimas na constituição Lúmen Gentium. “Para cumprir a vontade do Pai, Cristo inaugurou 
na terra o Reino dos céus, revelou-nos Seu mistério e por sua obediência realizou a redenção (...) 
Todos os homens são chamados a esta união com Cristo, que é Luz do mundo, do qual 
procedemos, por Quem vivemos e para Quem tendemos” Cf. Compêndio do Vaticano II – 
Constituições decretos declarações.  Lumen Gencium nº. 3, Petrópolis: Vozes, 29 edição, 2000. 
63 PANNENBERG, W. Fundamentação Cristológica de uma antropologia cristã. In: Concilium, 
ano: 1973,  nº X, p.734. O homem novo, tão citado por Paulo, é portador de um sentido totalmente 
novo. Essa compreensão é geradora da possibilidade de um horizonte de realização total para o ser 
humano enquanto futuro. Em Jesus Cristo, verifica-se o protótipo do homem perfeito e, pelo dom 
da graça, cada pessoa se vê potencializada para alcançar a verdadeira liberdade de filha de Deus. 
Tal liberdade caracteriza-se como um constitutivo dos que veem em Jesus Cristo a resposta plena 
para o próprio futuro. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 197

O sentido da existência humana, como também, o sentido último 

da história individual tornou-se realidade cumprida em Jesus Cristo64. É 

importante recordar a comparação feita por Paulo do primeiro homem, 

criado da terra corruptível e, o segundo, chamado por ele de homem 

celestial, por isso, imortal, tal como manifestou-se na ressurreição de 

Cristo65. O texto Paulino procura mostrar a convergência entre o primeiro 

e o segundo homem. Convergência que acontece na história de Jesus. 

Pode-se dizer que há uma correlação entre pecado e reconciliação, 

acontecida em Jesus Cristo, pois, do contrário, a pessoa humana 

permaneceria na escravidão do pecado66.  

Em Pannenberg, não é estranho afirmar que no plano da salvação 

cada pessoa se faz inserida na história de Jesus, uma vez que a sua 

história define a história de cada pessoa, e a mesma é capacitada para a 

superação da contingência, capacitando-a, assim, para que seja elevada 

até Deus. A história, bem percebe o teólogo luterano, é a história dos 

feitos de Deus67. O feito que marca por definitivo a história da 

humanidade é o envio do Filho ao mundo. Em Jesus, verifica-se a 

unidade da história, todo ser humano participa, de forma proléptica, no 

chamado fim da historia. O fim da história é compreendido por 

Pannenberg como um momento escatológico da revelação divina. O fim 

aqui apresentado representa a plenitude da jornada salvífica, oferecida 

por Deus, ao ser humano.  Com o acontecimento pascal, já acontece na 

história humana a totalidade de sua humanização e a plenificação do seu 

sentido. É na pessoa de Jesus ressuscitado que a história humana se liga 

de forma definitiva com o Deus Pai criador. No momento em que o ser 

                                                 
64 GÓZDZ, KRZYSTOF. Jesus Christus als Sinn der Geschichte bei Wolfhart Pannenberg. 
Regensburg: Fridrich Pustet, p. 134, 1988. 
65 PANNENBERG, W. ATP. p.485. 
66 PANNENBERG, W. Die Bestimmung des Menschen: Menschsein, Erwahlung und Geschichte. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, p. 7, 1978. 
67 Pannenberg fala no capítulo Der Gott der Geschichte da obra Grundfragen systematischer 
Theologie Band 2: “Dass in der Perspektive der biblischen Überlieferung von Geschichte in einem 
theologisch relevanten Sinne nur im Hinblick auf das Handeln Gottes in den Begebenheiten 
gesprochen werden kann (...) Auch für das Urchristentum is Gott der in der Geschichte Jesus 
Christi und seiner Gemeinde Handelnde” Cf. GSTh. Band 2, p.115. Também na pagina 117 dessa 
mesma obra Pannenberg volta a dizer que a pergunta sobre a história pode ser respondida somente 
no próprio Deus. Quando a história certamente é história dos feitos de Deus. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 198

humano participa da ressurreição de Jesus, participa igualmente da vida 

eterna de Deus. 

 O teólogo luterano deixa explícito que é na pessoa de Jesus Cristo 

que o ser humano encontra por definitivo a sua salvação, realizando de 

forma plena a sua existência. A história de Jesus, como história de 

salvação, coloca-se em convergência com a história da pessoa humana. 

A esperança humana, confirmada na ressurreição de Jesus, já possibilita 

no presente à pessoa vivenciar, de forma proléptica68, o fim que a espera. 

No acontecimento Jesus Cristo, a pessoa já vive o começo do fim 

universal da história69. A ressurreição de Jesus é o episódio que o coloca 

na condição de transcendência. A história, como limite e contingência, vê-

se superada n’ele. Do mesmo modo, o ser humano é conduzido ao 

caminho da transcendência divina.  

A cristologia aqui apresentada expõe que na pessoa e história de 

Jesus Cristo, a definição de pessoa humana chega a sua plenificação. Em 

toda pessoa, compreende-se a totalidade da vida humana na unidade 

consigo mesma, com o mundo, com os outros e com Deus70. Pelo viés da 

história de Jesus Cristo, alarga-se a compreensão do ser pessoa, 

oferecendo ao conceito de existência humana e à sua historia algo a 

mais. Agora, o desejo de realização plena do ser humano já se faz 

realidade pela história de Jesus. O indivíduo não está entregue à própria 

sorte, como também não está a sua história, pois ambos agora seguem 

um rumo certo e definitivo. Uma luz já brilhou no horizonte da vida 

humana, parafraseando aqui o texto bíblico que diz: “o povo que andava 

nas trevas viu uma grande luz” (Is 9,1). Ainda acrescenta-se a essa 

passagem outra, não menos sábia e reveladora: “o sol nascente nos veio 

visitar” (Lc 1,78). 

                                                 
68 A palavra proléptico em Pannenberg não deixa de proporcionar alguma dificuldade, pois ela 
parece sintetizar em um conceito único o “já” e o “ainda não”. Não há dúvida que tal conceito 
representa o mesmo dilema do ser humano quando relaciona presente e futuro. O ser humano não 
consegue fazer uma síntese perfeita entre passado, presente e futuro, pois isso ultrapassaria a sua 
condição de criatura. 
69 GÓZDZ, KRZYSTOF. Jesus Christus als Sinn der Geschichte bei Wolfhart Pannenberg. 
Regensburg: Fridrich Pustet, p. 137, 1988. 
70 PANNENBERG, W. GC. p.197. Aqui, mostra-se comprovado o fundamento cristológico de W. 
Pannenberg. A sua cristologia traz algo muito novo que é a fundamentação antropológica. Jesus 
Cristo e sua vida devem ser compreendidos a partir da história, ou melhor, situados na história 
humana.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 199

Pannenberg entende que somente quando Jesus é visto como  

aquele que vai  iluminar o percurso da vida e da história humana, então 

sim, há como compreendê-lo como o sentido final da historia universal. 

Para ele, o sentido final da história não se encontra no próprio ser 

humano, pois esse, como ser finito, não tem condições de alcançar tal 

grandeza. É a revelação de Deus, na pessoa de Jesus Cristo, que ilumina 

a história humana, elevando a mesma à plenitude de sentido71. Na 

ressurreição de Jesus, foi revelada a totalidade de sentido ao ser 

humano, mas é somente no futuro escatológico que o mesmo alcançará 

tal totalidade. No processar da história, seria contraditório querer alcançar 

a totalidade da verdade, daí o tamanho valor atribuído ao desfecho final 

da história, em que haverá a unificação plena de todas as suas partes, ou 

seja, a história universal. É nesse contexto que se compreende o título 

dado a Jesus Cristo de rei do universo, pois ele participa do reinado do 

Pai, como Filho que cumpriu sua missão de elevar à perfeição o gênero 

humano. 

Pela experiência da fé vivenciada na comunidade a pessoa vai a 

caminho de sua perfeição. A consciência religiosa e a busca de sentido 

para a própria existência acontecem na vontade de comunhão do 

indivíduo para com Deus em Jesus Cristo ressuscitado. A comunhão da 

pessoa com Jesus insere a história humana no caminho da perfeição e a 

capacita para participar da vida de Deus. Não somente o individuo se 

constrói no caminho da salvação e da experiência do amor de Deus, mas 

                                                 
71 O tema do sentido, tanto da vida humana quanto da história, é amplamente abordado por nosso 
autor. A abordagem acontece, sobretudo, nos textos Eschatologie und Sinnerfahrung na obra 
Grundfragen systematischer Theologie Band 2 e, Band 1 quando ele trata o problema da 
hermenêutica e a história universal no texto Hermeneutik und Universalgeschichte. Sobre o tema 
do sentido, afirma Pannenberg: “o que em primeiro momento como sem significado aparece, 
recoloca-se talvez mais tarde com importância fundamental - retorna. O significado definitivo do 
acontecimento de nossa vida, nós somente o conhecemos ao final da vida. Podemos calcular tal 
significado apenas na hora da morte. Em virtude da historicidade, a experiência de sentido, mesmo 
porque a totalidade da história da vida é um processo, ela aparece no futuro e embora 
particularmente no último futuro, uma decisiva função para a pergunta sobre o sentido de nossas 
vidas na totalidade e depois do definitivo significado dos acontecimentos individuais”. Cf. 
PANNENBERG, W. GSTh2.  p. 73. Tal sentido que será revelado ao ser humano somente no 
futuro, como totalidade, já se faz claro na vida e na história de Jesus Cristo. Para melhor 
compreender o conteúdo sobre a problemática do sentido na hermenêutica moderna bem como na 
linguagem, vale conferir as obras de Hans Georg Gadamer. Verdade e método –Traços 
Fundamentais de uma hermenêutica filosófica. Ed. Vozes. E a obra de Ludwig Wittgenstein, 
Tractatus Logico-Philosophicus. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1994. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 200

também toda comunidade72. Toda comunidade que celebra e vive a fé vai 

ao encontro de Jesus como a fonte da vida e do amor. Assim, Jesus não 

dá sentido somente para a vida da pessoa individual, mas para a historia 

de toda sociedade. Na comunidade, as pessoas testemunham a 

experiência histórica do sentido verdadeiro da vida em Jesus Cristo, isso 

é possível, através da vivência do amor de Deus que se concretiza no 

amor ao próximo. A comunidade eclesial é o instrumento que antecipa a 

comunidade escatológica, pois através dos sacramentos e do anuncio do 

reino a realidade  escatológica já se faz presente na vida dos crentes.  Na 

comunidade, as pessoas participam da unidade com o Cristo pela 

unidade com os irmãos na fé. A eucaristia é o acontecimento em que o 

fiel  assume a mensagem de Jesus como palavra de Deus presente na 

vida da igreja. 

Por fim, a noção panenberguiana de história da salvação é uma 

noção trinitária. A salvação, trazida ao ser humano por Jesus Cristo, 

acontece na unidade do Pai e do Espírito Santo. É o Espírito Santo quem 

capacita a pessoa para compreender a revelação de Deus feita em Jesus 

Cristo. O Espírito orienta a história humana para que a humanidade possa 

compreender e aceitar o mistério salvífico acontecido em Jesus Cristo. É 

o Espírito quem sustenta a vida da comunidade de fé. Ele como origem 

da vida, habita no crente e permanece nele. Por sua força se realiza a 

unidade da comunidade humana com Deus Pai. 

A essência da atuação do Espírito na vida da comunidade 

transcende e supera o isolamento das pessoas. Mostra Pannenberg que 

o espírito de um povo, de uma época ou de uma cultura, em cada caso, 

são manifestações particulares do Espírito de Deus na história73. O 

                                                 
72 É pertinente mencionar o valor da Sagrada Tradição para a vivência da fé em comunidade. 
Sobre tudo na teologia católica, a Tradição representa um tesouro precioso chegado até nós graças 
aos apóstolos, mártires, santos e doutores que nos antecederam na história cristã. Pannenberg 
atribui profundo valor à tradição e recorre constantemente a ela para elaborar a sua teologia. 
73 PANNENBERG, W. ATP. p.515. As páginas finais da antropologia teológica de Pannenberg, ao 
tratar o tema da história, não deixa em esquecimento o tema do espírito. Nesse sentido, fica 
evidente a influência de Hegel no seu pensamento. Para Hegel a história tem um espírito próprio 
que a conduz a um fim. O conceito de espírito em Hegel se mostra muito obscuro (η σκοτεινή),  
pois sugere vários significados. A obscuridade do pensamento hegeliando foi notada por Theodor 
Adorno na sua obra com o título de Três estudos sobre Hegel em que o terceiro se chama 
exatamente: Skoteinos. Na teologia de Pannenberg, não parece tão polissêmico. O espírito que 
move a história é o Espírito de Deus, o Espírito Santo. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 201

Espírito já é a presença do futuro escatológico na vida da Igreja que crê e 

na vida da comunidade eucarística. Ele faz com que a Igreja seja 

qualificada, mediante a sua ação, para a participação antecipada no 

destino definitivo do ser humano. Ele é a dádiva oferecida à humanidade, 

da vida nova e imperecível, que já emergiu no Cristo ressuscitado. É o 

Espírito quem unifica com o Pai e o Filho toda história humana. Ele é dom 

que prepara o coração humano para receber a salvação oferecida por 

Jesus Cristo. Ele nos liberta de todos sofrimentos e nos capacita para a 

verdadeira liberdade de filhos de Deus. 

 

6.5.2 

Libertados plenamente no Deus de Jesus Cristo 

 

Mesmo que o tema da liberdade já tenha sido abordado na primeira 

parte do estudo, cabe agora voltar-se a ele na perspectiva da 

compreensão cristã, já que   a vivência cristã  revela a forma mais 

verdadeira de vivenciar  a plena liberdade. Sem negar todo alcance que a 

filosofia atinge na modernidade ao aprofundar o tema liberdade, ainda 

não se pode considerá-lo suficiente. O pleno sentido da liberdade humana 

será alcançado somente dentro do princípio cristão de liberdade, em que 

essa é libertada no amor de Deus manifestado através do Filho Jesus 

Cristo. 

Nesse momento o tema da liberdade será exposto como realização 

cristã do ser humano, mostrando que ele tem seu verdadeiro sentido em 

Jesus Cristo. A preocupação do momento é fazer uma breve exposição 

da ideia de liberdade plena alcançada na pessoa de Jesus Cristo e, logo 

em seguida, ainda na mesma temática, colocar alguns fundamentos 

bíblicos do tema da liberdade cristã. 

Nos longos debates que Pannenberg realiza com vários autores 

sobre o tema liberdade, fica evidente em seu posicionamento que o 

sujeito humano só  realiza o seu destino de liberdade quando busca 

fundamentá-lo em Deus74. Ao afirmar que o destino do ser humano é o 

                                                 
74 Sobre o destino do ser humano na obra de Pannenberg, há sinais da influência do pensamento de 
Martin Heidegger, sobretudo na sua obra o Ser e o Tempo, em que Heidegger aponta para 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 202

caminho da felicidade e do bem, não se deve esquecer que a pessoa, no 

exercício de sua liberdade, está sujeita a se contradizer na sua escolha e 

pode escolher equivocadamente, isso devido aos enganos e equívocos 

que constituem as inconsistências humanas. O ser humano, no exercício 

de sua liberdade de escolha, não tem ainda a plena clareza do que deseja 

e do que busca como existência75. Com as dificuldades diante do uso de 

sua liberdade ele chega a perguntar se o destino que a ele se apresenta é 

a servidão e não a verdadeira liberdade. No entanto a resposta é a 

pessoa buscar novo fundamento para a própria identidade e, no duro 

caminho da vida, construir a sua existência e as suas escolhas, 

fundamentando-as nos valores mais profundos da mesma. O que fica 

claro para Pannenberg é que o ser humano usará corretamente sua 

liberdade no momento em que ele se colocar no caminho que se destina 

a Deus. A liberdade humana não se realiza por completo como iniciativa 

somente do ser humano como ser finito, mas ela é também dom e graça 

da parte de Deus76. 

A solução da dificuldade vivida pelo ser humano na tensão 

existencial finito e infinito é efetuada na experiência da fé. A fé não 

aparece como possibilidade aberta para a pessoa, mesmo diante de sua 

liberdade, entretanto, é uma possibilidade que se abre, da parte de Deus, 

ao ser humano77. Pannenberg elabora sua reflexão sobre a natureza 

                                                                                                                                      
elementos constitutivos da existência humana. Talvez o mais importante do diálogo de Pannenberg 
com Heidegger é o desfecho que o primeiro dá para o ser humano, uma vez que o segundo parece 
sugerir que o ser humano é um ser para a morte, enquanto Pannenberg vê o ser humano como 
imagem de Deus e como abertura para Ele. 
75 Pannenberg cita Paulo aos Romanos: “Pois eu me comprazo na lei de Deus, enquanto homem 
interior, mas em meus membros descubro outra lei que combate contra a lei que a minha 
inteligência ratifica; ela faz de mim o prisioneiro da lei do pecado que está nos meus membros” 
(Rm 7,22s). Aqui se faz pertinente também citar (Rm 7,19) em que Paulo reforça essa ideia 
apresentada por Pannenberg quando o apóstolo diz: “eu faço o mal que não quero e deixo de fazer 
o bem que quero”. 
76 Pannenberg na sua obra a ideia de Deus e a liberdade humana mostra que liberdade e fé são 
compatíveis, elas se complementam uma vez que Deus é a fonte da verdadeira liberdade. Para uma 
boa noção do que diz o teólogo luterano nessa temática, conferir a resenção de Robert T. Osborn. 
Cf. OSBORN, T. Robert. Recensão da obra The Idea of God and Human Freedom. By Wolfhart 
Pannenberg.  The Westminster Press: Philadelphia, 1973. Theology Today, 31, 1974, p. 84-88. 
77  Sem desconsiderar os prolongados debates sobre pecado e liberdade elucidados longamente em 
célebres obras, como De Gratia et Libero Arbitrio Liber Unus, de Agostinho ou Summa 
Theologiae e Summa contra Gentiles de Thomas de Aquino e outras lembradas por Pannenberg. É 
importante recordar que tal temática vai chegar ao seu mais alto desenvolvimento na filosofia 
moderna iluminista, em que , junto a tal debate surge também, de forma mais aguda, os debates 
sobre o ser humano como subjetividade, fundando um espaço para a antropologia que cada vez 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 203

humana e mostra que existe uma essência boa nele e que é natural. Tal 

essência, não impede a pessoa de experimentar, no exercício da vontade 

livre, o dilema constante entre centralidade e excentricidade. Quando a 

pessoa se abre, lançando-se para fora de si, ela verifica que há uma 

verdadeira desproporção vital na sua existência: um ser que é finito, mas 

que se vê voltado para um destino  infinito78. É o momento em que a 

pessoa inicia, pela confiança, uma experiência de algo que é maior e que 

vai além de sua finitude. O ser humano livremente se abre diante do 

mistério e se descobre religioso. 

O tema da liberdade é ainda um tema que proporciona dificuldades 

para chegar a um consenso formal sobre ele, mas para a teologia já se 

confirma a importância da liberdade ao se tratar do ser humano e da sua 

relação com Deus. Pannenberg mostra em sua obra que, desde os 

padres antignósticos, há uma preocupação em unir a noção de liberdade 

e de responsabilidade, pois do contrário, ficaria difícil de dar ao ser 

humano ou elogios ou castigos79. 

A liberdade total do ser humano somente pode ser experimentada 

na sua abertura para Deus. O autor alemão insiste que é se abrindo a 

Jesus Cristo, numa resposta positiva à Graça, que a pessoa é 

verdadeiramente livre. É pelo sim dado a Deus, na fé em Jesus que a 

pessoa encontra sua salvação como libertação plena e total. Em tal 

compreensão, a liberdade não é uma conquista pessoal, ela sim é dom e 

Graça oferecidos aos seres humanos.80  É Jesus Cristo que se oferece ao 

                                                                                                                                      
mais se faz voltar para a experiência humana como contingência, relegando assim o Absoluto e o 
Transcendente do humano para um segundo plano ou para o acaso. Nesse aspecto Pannenberg 
confronta-se com alguns filósofos que também participam desse cenário, mas ele não se fecha no 
próprio ser humano e na sua subjetividade. O exercício da liberdade como autoconsciência é força 
que possibilita intrinsecamente à pessoa dirigir-se para Deus. 
78PANNENBERG, W.  ATP, p. 101. Pannenberg lembra que P. Ricoeur, em sua obra o “homem 
falível”, mostra o conflito vivido pelo ser humano entre finito e infinito, relacionando com isso 
também a ideia de falibilidade bem como o exercício da liberdade como responsabilidade no agir 
do ser humano. Cabe ainda lembrar que no artigo já citado: Fundamentação Cristológica de uma 
Antropologia Cristã, Pannenberg afirma que o conceito de liberdade de escolha, que a teologia 
cristã introduziu e desenvolveu nas discussões com a gnose, serviu para inocentar o Criador da 
origem do mal no mundo, apontando para a liberdade de escolha de Lúcifer e do primeiro ser 
humano (PANNENBERG, W. Fundamentação Cristológica de uma Antropologia Cristã, 
Concilium 1973/6 nº. X. p.743s). 
79Cf.Ibid.,  p. 108. 
80A abordagem do tema liberdade dentro de uma ótica cristã se faz bastante diversa da abordagem 
tratada na obra de J. P. Sartre. L`Étre et lê Néant, na qual a liberdade é tematizada exaustivamente, 
porém, o autor prefere sacrificar a ideia de Deus em prol da liberdade.  Nesse sentido, ele fecha os 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 204

ser humano como liberdade total, sendo somente nele que se dá a Graça 

da verdadeira liberdade. A compreensão de Jesus Cristo como aquele 

que vem libertar o ser humano plenamente é muito presente nos textos 

bíblicos, sobretudo nos textos paulinos, em que tal compreensão se faz 

bastante acentuada. Nesse sentido torna-se importante apresentar alguns 

traços que caracterizam o tema liberdade no contexto bíblico-cristão. Não 

deixa de ser uma exposição que complementa o conceito de liberdade na 

perspectiva teológico-cristã. 

 

6.5.2.1 

 A noção bíblico-cristã do tema liberdade 

 

Ao situar a liberdade humana na perspectiva da dimensão bíblico-

cristã, o teólogo luterano faz entender que liberdade e essência humana 

se mostram idênticas. Assim, liberdade é o ser si mesmo do ser humano81 

na sua realidade.   Quando a Bíblia fala da liberdade da pessoa, ela indica 

que a mesma vai  além de uma liberdade real, há uma liberdade formal82, 

na qual o ser humano tem capacidade de escolher entre o bem e o mal e, 

portanto,  de formular, na sua existência, a noção de consciência e de 

vontade. É no horizonte da liberdade formal que o ser humano consegue 

sua autotranscendência. O autotranscender do ser humano no uso da sua 

liberdade, na verdade, não é superação livre de todos os 

condicionamentos, é Graça de Deus. Principalmente no Segundo 

Testamento, a liberdade não é vista como algo próprio do ser humano, 

mas ela é efeito da presença salvadora de Cristo e de seu Espírito (Jo 

8,36; 2Cor 3,17))83. 

Se, na sua antropologia, o autor alemão não explicita tão 

amplamente o tema da obediência em relação à liberdade, isso se torna 

mais visível no seu tratado cristológico, em que Jesus, como novo Adão, 
                                                                                                                                      
olhos para o destino do ser humano como esperança futura e definitiva, como foi exposto na 
teologia  de  Pannenberg.  Para este a plenificação da liberdade humana se dá em Deus.  
81Cf. PANNENBERG, W. ATP,  p. 109. Entende-se aqui ser- si- mesmo do ser humano como 
parte essencial do indivíduo enquanto pessoa. 
82 A noção de liberdade formal pode ser compreendida como a capacidade do ser humano, devido 
a sua essência originária, de poder escolher entre o bem e o mal. Daí a noção de consciência de 
culpa presente no ser humano. 
83  Cf. Ibid.    p. 108. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 205

liberta o velho Adão exatamente na obediência ao plano do Pai, 

assumindo assim, a sua missão de anunciar o reino de Deus no mundo. 

Por esse ângulo de compreensão, a liberdade toma um caráter novo e 

passa a ser compreendida pelo cristão, também como serviço.  Sendo 

assim, a liberdade não perde a sua fundamentação ontológica e teorética 

com base na razão e na consciência, porém ela adquire uma dimensão 

também de abertura e compromisso.  Aceitando a mensagem de Cristo e 

seu projeto, o ser humano se torna verdadeiramente livre. Pannenberg 

usa o texto paulino para afirmar que a pessoa humana é libertada “em 

virtude da libertação realizada em Jesus Cristo” (Rm 3, 24). Assim, ser 

libertado na liberdade oferecida por Jesus Cristo é, pois, atingir a 

plenitude da liberdade humana. Aos Gálatas, Paulo lembra que “na 

plenitude dos tempos Deus enviou o seu Filho, nascido de mulher e 

sujeito à lei, para pagar a alforria daqueles que estão sujeitos à lei, para 

que nos seja dado ser filhos adotivos” Gl 4,4) e, mais adiante o mesmo 

apóstolo diz: “É para sermos verdadeiramente livres que Cristo nos 

libertou” (Gl 5,1)84. A libertação que Jesus oferece ao ser humano é 

fundada na obediência ao Pai e na sua unidade com Deus para a 

realização do projeto de implantação do Reino. Dessa forma, a liberdade 

de Jesus não se dá numa reivindicação de um “livre arbítrio” para se 

decidir diante de Deus Pai, mas consiste na sua unidade com Deus85. 

Antes da plenitude dos tempos e da chegada definitiva do Reino, o 

ser humano ainda vive sua liberdade limitada pela lei e pelas fraquezas; 

não se entregando a essa realidade, a da liberdade contingente desse 

mundo, a pessoa carrega consigo a esperança da liberdade plena 

sustentada na fé cristã e no horizonte escatológico do seu desejo de 

infinito. A libertação plena é uma esperança futura, porém já se faz 

presente na vida do cristão, conseqüentemente libertado pela experiência 

da fé86. 

                                                 
84 Bíblia Tradução Ecumênica. São Paulo: Loyola e Paulinas, Gálatas 4,4; 5,1. 
85 PANNENBERG, W. Grundzüge der Christologie, Gütersloh: Gütersloher Verlaghaus Gerd 
Mohn, 1964, p. 363 et. seq. 
86 PANNENBERG, W. ST3. A partir da p. 104. O autor aborda a relação liberdade, lei e direito, 
dialogando exaustivamente com Hegel, Kant, e F. Schleiermacher.  Em tal problemática é possível 
evidenciar a dificuldade de confirmar uma liberdade plena no universo do conceito. Kant busca 
formular dentro de uma compreensão proposta como reino de uma vontade livre universal e Hegel 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 206

A liberdade, no sentido cristão, é a comunhão com Jesus e a 

participação na sua filiação junto do Pai. Ser co-participante na filiação é 

ao mesmo tempo ter responsabilidade na instauração do reino de Deus, 

que é a missão de Jesus. A liberdade verdadeira permite ao ser humano, 

na crise diante de si e diante de Deus, superar essa crise e se deixar 

reconciliar com Deus. Mesmo com o peso da angústia existencial, que 

marca a sua trajetória, o ser humano que escolhe a resposta cristã para o 

uso de sua liberdade, vive sua vocação criatural e experimenta a sua 

verdadeira liberdade de filho de Deus, assumindo  uma identidade 

autentica como indivíduo.  Compreendida assim, a liberdade não é 

somente a liberdade da formulação conceitual filosófica como 

determinação da vontade, mas é também fruto da Graça, é dom do 

Espírito, que não liberta os seres humanos unicamente da sua fixação no 

próprio ego, nem eleva, sobretudo, além de sua finitude, mas lhes tornam 

permanentemente livres e os fazem participantes da filiação de Jesus 

Cristo (Rm 8,13s)87. 

A liberdade cristã é dom oferecido por Deus ao ser humano. É pela 

abertura, como escuta ao convite feito por Deus à pessoa situada na 

história, que ela supera a situação de pecado e de fechamento, 

projetando-se para além de seu horizonte de fechamento numa atitude de 

excentricidade. Nesse processo, a liberdade se faz liberta do egoísmo e 

da servidão, colocando o ser humano diante da missão de ser sinal do 

amor de Deus entre os seres humanos, tornando-se  também abertura 

para a vivência do amor fraterno88. 

Por fim, pode-se dizer que a liberdade humana é uma grande 

conquista no decorrer da história da cultura. Não seria possível falar do 

ser humano retirando dele o princípio de liberdade; logo, a mesma se faz 

                                                                                                                                      
a transfere para o espaço do Estado. Pannenberg aproxima-se de Scheleiermacher quando este 
trabalha com o conceito dentro da visão cristã, em que a liberdade total e plena só seria possível 
em Deus.  
87Cf. Ibid.,  p.135 et. seq. 
88 A partir da pagina 151 da sua obra ATP (Anthropologie in theologischer Perspektive), 
Pannenberg discorre longamente sobre o tema do ser humano e a sua relação com o mundo e a 
sociedade. Em tal abordagem, pode-se confirmar a importância do amor e do serviço para a 
compreensão da identidade e da liberdade do ser humano. Sobre o tema do amor fraterno cabe 
indicar a obra de Mário de França Miranda. A Salvação de Jesus Cristo – A doutrina da Graça. São 
Paulo: Loyola, 2004, p.125-149. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 207

intrínseca a ele. Se por um lado, a liberdade é um princípio universal, 

formulado e fundamentado na razão formal, tornando-se assim um 

princípio necessário e, para muitos, absoluto, por outro lado, ela ainda é 

uma realidade incompleta, e a cada dia o ser humano deseja mais e mais 

liberdade. Desse modo, no processo das reflexões sobre o tema liberdade 

cristã há de se pontuar, que a sua plenitude conceitual ainda não se 

concilia com sua dimensão empírica. O descompasso entre conceito e 

experiência tem a sua solução em Jesus Cristo. 

Pannenberg, marcado pela modernidade, pontua como é 

imprescindível a liberdade humana. Para ele a liberdade se torna plena e 

absoluta somente em Deus, através de Jesus Cristo. Assim, o cristão que 

responde com sua fé ao amor de Deus é uma pessoa verdadeiramente 

liberta.  Para complementar o sentido dessa afirmação antecedente, é 

necessário abordar a pessoa de Jesus Cristo como aquele que revela o 

Deus libertador, indicando-nos o caminho da plenitude humana. Ele é 

quem nos liberta de forma definitiva reconciliando toda a humanidade com 

o Pai. 

 

6.5.3  

Jesus o Cristo salva e reconcilia o gênero humano 

 

Antes de terminar o capítulo, faz-se necessário retomar o tema da 

salvação, procurando de forma mais restrita verificar como Pannenberg 

apresenta Jesus Cristo como salvador da humanidade.  A profissão de fé 

que designa Jesus como Deus e salvador de toda humanidade, forma a 

confissão básica do concílio mundial das Igrejas.  Na pessoa de Jesus e 

na sua ressurreição, concretiza-se a esperança de salvação para a 

humanidade. Na novidade da pessoa de Jesus Cristo, a salvação vai 

além dos limites da esfera da tradição judaica. Essa afirmação não deixa 

de pressupor que a expectativa judaica de ressurreição dos mortos possa 

ser afirmada como plausibilidade suficiente e de valor universal na pessoa 

de Jesus89. Pannenberg chega à conclusão de que Jesus se tornou o 

                                                 
89PANNENBERG, W.  ST2, p. 393. Também o autor americano Stanley J. Grenz na obra Reason 
for Hope, recorda que a mensagem de Jesus aponta para uma futura confirmação conforme sugere 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 208

Salvador dos povos: primeiro em decorrência da rejeição de sua missão 

por seu próprio povo e, depois por meio de sua paixão e cruz. Como o 

Crucificado e o Ressurreto, ele é o novo homem, escatologicamente 

definitivo90. Em Cristo Jesus veio a salvação aos pagãos, como escreve 

Paulo em (Rm 11,11). A rejeição de Jesus, aos olhos de Paulo, foi um mal 

que se transformou num bem.  

O acontecimento da ressurreição confirma a missão terrena de 

Jesus e revela o desfecho positivo de sua missão no mundo. Jesus é 

exaltado pelo Pai, tornando-se assim, participante do reinado de Deus 

sobre o mundo. É nesse contexto, que se compreendem as figuras da 

expectativa escatológica: como elevação à dignidade de Messias ou de 

Filho do Homem.  O evento pascal deve ser entendido como a 

confirmação da mensagem de Jesus e o cumprimento da sua pregação 

acerca da irrupção iminente do futuro reino de Deus.  A salvação 

derradeira, para todo ser humano, já se tornou realidade em Jesus no seu 

ressuscitamento dentre os mortos91. 

Para nosso autor, parece impossível separar a soteriologia da 

cristologia, pois é aquela que faz se perguntar sobre a história e a pessoa 

de Jesus92. Jesus é o Cristo, único salvador de toda humanidade. Essa 

afirmação encontra sustentabilidade na história de Jesus, através do seu 

compromisso de anunciar o reino de Deus, na sua obediência ao Pai e na 

sua forma de atuar junto das pessoas. A sua vivência, junto do ser 

                                                                                                                                      
Pannenberg. A Igreja primitiva encontra sua confirmação na ressurreição de Jesus de entre os 
mortos. Como mostra o teólogo alemão, esse evento funda o ponto inicial para a afirmação 
cristológica da unidade de Jesus com Deus. Cf. GRENZ, J. Stanley. Reason for Hope. The 
Systematic Theology of Wolfhart Pannenberg. Michigan: William B. Eerdmans publishing 
Company, Second edition, 2005, p.157. 
90 Ibid., p. 352. A singularidade da salvação trazida ao ser humano por Jesus Cristo constitui 
também a singularidade do governo de Javé.  Tal singularidade é desenvolvida no antigo Israel e 
se vê expressa no primeiro mandamento. Como fala Zacarias: “Javé se tornará rei sobre toda a 
terra; naquele dia, Javé será único e seu nome será único (Zc 14,9). 
91 Ibid., p. 409. É relevante observar que diante do fato pascal de Jesus ressuscitado, a demora da 
parusia não se tornou para o cristianismo primitivo uma decepção que abalasse o fundamento de 
sua fé, embora a primeira geração dos cristãos, inclusive Paulo (1Ts 4.15-17), ainda vivesse na 
expectativa imediata da parusia (1Cor 15.51; Rm 13.11). Eles tinham já a salvação do crente como 
uma certeza, e isso nada mudava se era logo ou mais tarde. 
92PANNENBERG, W. GC. p. 41. Na mesma linha de Pannenberg, o teólogo Mário de França 
Miranda também mostra que não se pode separar cristologia e soteriologia e afirma: “Jesus Cristo 
não apenas manifesta a ação salvífica de Deus, mas, sobretudo a realiza (...) A economia salvífica 
de Deus se realiza por meio de Jesus Cristo. Assim a mediação salvífica de Jesus Cristo é 
realmente específica e única” Cf. MIRANDA, Mário de França. A Igreja numa Sociedade 
Fragmentada. Loyola: São Paulo, 2006, p.288. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 209

humano, já revelava a salvação e o amor de Deus a todos, mas, 

sobretudo aos pobres. A afirmação do amor salvador de Deus, como ato 

de fé dos primeiros cristãos solidificar-se-á no evento da ressurreição de 

Jesus. A ressurreição é o sim do Pai a Jesus e a toda humanidade. Ela 

confirmou aos primeiros seguidores de Jesus que o projeto do reino não 

havia fracassado. 

O envio do Filho ao mundo visa à reconciliação desse com seu 

criador, a saber, das pessoas e, por meio delas, toda a criação se 

reconcilia com Deus. Nele, cumpriu-se a esperança da salvação de Israel, 

aprofundando-a e libertando-a de suas limitações. Jesus como o Messias, 

é simultaneamente o novo homem escatológico. Ele, como enviado do 

Pai, para realizar uma missão, cria espaço e condições para que o reino 

de Deus aconteça entre todas as pessoas. A sua ação está voltada para a 

renovação da comunhão entre as pessoas e das pessoas para com Deus. 

A salvação, apresentada por ele, consiste na comunhão com Deus e na 

fundamentação da vida nessa comunhão; abrangendo a renovação da 

comunhão dos seres humanos entre si93 . A certeza de estar em 

comunhão com Deus, através de Jesus Cristo, sustentou toda mensagem 

apostólica; esse estado de coisas já garante a participação no reino de 

Deus vindouro. Pode-se dizer que a salvação está ligada ao 

relacionamento do ser humano com o futuro de Deus.  

  É Paulo quem vai mostrar que o futuro escatológico é marcado 

também por um juízo (Rm 5,9; 1Ts 1.10; 5.9s ). Ele fala do juízo, mesmo 

considerando que a salvação já é uma realidade certa para todo aquele 

que crer que Jesus é o Senhor e salvador. É em um contexto de 

esperança futura que a teologia paulina possibilita a relação entre o 

presente e o tempo vindouro do reino de Deus, como continha a 

mensagem ensinada por Jesus. A garantia da salvação humana já é 

realidade ao crente, acessível já agora; daí que se pode compreender o 

termo soteria, que em Paulo, toma também o sentido de justificação (Rm 

5,10; 5.18)94. A justificação se dá na morte de cruz e ressurreição de 

                                                 
93 PANNENBERG, W.  ST2. p. 442. 
94 Ibid., p. 443. Justificação, resgate e reconciliação formam um conjunto indissolúvel em Paulo, 
de modo que as diferenças se apagam ocasionalmente. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 210

Jesus. Na paixão de Jesus, o ser humano já foi absolvido e reconciliado 

com Deus. Nos textos de (1Cor 15.2; 2Cor 6.2) Paulo confirma que a 

salvação já é dada no poder do evangelho, em Efésios ele volta a reforçar 

tal afirmação (Ef 2.5 e 8), e na carta a Tito mostra que os crentes já 

receberam a salvação por meio do Batismo (Tt 3.4s).  As variações na 

forma de compreender o conceito de salvação não são tão significativas, 

pois o mais relevante que se quer retratar tanto em Paulo quanto nos 

evangelhos é o sentido salvífico da cruz e ressurreição de Jesus. O que 

está por detrás de tal afirmação é a ideia da pessoa de Jesus como 

reconciliador e salvador de toda humanidade. 

Ainda no tema da reconciliação, como afirmou Paulo, Jesus 

representa o novo Adão. Se o primeiro foi quem rompeu a harmonia entre 

criatura e criador, ao segundo, Jesus Cristo, coube reatar o elo dessa 

harmonia. Jesus reconcilia o mundo com o Criador. Como já pensava 

Irineu, a reconciliação salvífica se dá pela obediência do Filho à vontade 

do Pai95. Na sua obediência, ele sela junto do Pai uma nova aliança, 

garantindo novamente um espaço ao ser humano ao lado de Deus. A sua 

morte não foi pelos próprios pecados, mas pelos dos outros; as demais 

pessoas, não precisam mais se entender como excluídas da comunhão 

com Deus. Na doação de Jesus ao Pai, substituindo o ser humano na 

reparação dos pecados, ele abre um horizonte de esperança renovada. 

Esperança definitiva, eterna, selada na cruz com a própria morte. O Filho 

se doa a toda humanidade.  

Finalmente, a consumação da reconciliação se dá com a presença 

do Espírito Santo. É ele quem capacita o ser humano para receber a 

salvação trazida por Jesus Cristo. O Espírito, como fonte de vida, gera a 

                                                 
95Ibid.,  p. 448 et. seq. Junto à ideia de reconciliação cabe citar o tema da mediação feita por Jesus 
Cristo. Esse estado de coisas já se faz presente em Irineu e é retomado por Agostinho. Nas 
confissões o bispo de Hipona examina com precisão a ideia de mediador, com o resultado de que 
Cristo, por ser igual ao Pai como Logos, poderia ser mediador somente segundo sua humanidade, 
não segundo sua deidade (Conf. X, 68). Tal pensamento influenciou profundamente a escolástica 
latina. Quanto ao conteúdo de tal problemática, o mesmo já se faz presente na teoria da satisfação 
tratada por Anselmo de Cantuária, mesmo considerando que ele não tenha usado o argumento de 
mediador. Também teólogos do século XIII, pensadores como Boaventura e Tomás de Aquino 
atribuíram a Jesus Cristo o título de único e verdadeiro mediador. Conforme expõe Pannenberg, a 
Reforma não seguiu a essa associação do múnus mediador de Cristo com a sua natureza humana, 
porque concebia a pessoa humano-divina como portadora desse múnus. Nosso autor ainda lembra 
que tal contexto não é específico da Reforma já que havia sido defendido várias vezes pela 
escolástica. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 211

comunhão dos seres humanos com seu Criador, comunhão rompida pelo 

poder do pecado96.Somente no Espírito a pessoa humana tem condições 

de participar da comunhão de Jesus Cristo com o Pai (Gl 3.26s; Rm 

8.14s). Em (2 Cor 3.17) Paulo chega a identificar o Espírito com o Senhor. 

Assim, aos crentes cabe a habitação do Espírito, é Ele quem sustenta a 

vida do crente e o anúncio da mensagem do reino (Rm 8.9).  No Espírito, 

o ser humano recebe a reconciliação que Deus realizou na morte de seu 

Filho, nele a humanidade é integrada como membro do corpo de Cristo 

(1Cor 6.17). Pelo Espírito, Cristo continua presente no mundo, salvando e 

libertando até a chegada da salvação definitiva.   

                                                                                                                                                         

Conclusão 

 

 A síntese cristológica de Pannenberg esforça-se em manifestar o 

mistério da revelação de Deus no contexto da história de Jesus. Ela, 

porém, não desconsidera a sua dimensão vertical como cristologia do 

alto. Não há como negar o esforço do autor alemão em buscar 

harmonizar as duas cristologias. Mesmo atribuindo grande valor a 

cristologia de baixo ele se vê obrigado a recorrer a cristologia de cima. 

Nesse sentido comungamos com John O’Donnell que vê uma 

complementariedade nos métodos cristológicos do teólogo luterano97. 

 A afirmação de Jesus como salvador da humanidade ainda é um 

problema debatido no universo das religiões. O próprio John Hick não 

aceita a posição de Pannenberg que afirma com clareza a universalidade 

salvífica do cristianismo revelada em Jesus Cristo. A compreensão 

cristológica de Hick não tem dificuldade para relativizar o papel de Jesus 

Cristo como salvador, o que para o teólogo luterano se mostra inaceitável. 

Hick chega a dizer que não é indispensável o sentido histórico da 

salvação que tem Jesus como mediador98. Para nós a defesa de 

                                                 
96PANNENB ERG, W. ST2 .p. 496. Pannenberg, assim como o fez K. Rahner, reconhece a 
unidade trinitária no acontecer revelatório da história da salvação.  
97 O’ DONNELL, John. Pannenberg's doctrine of God. Gregorianum, Roma, v. 72, n. 1, p. 553, 
1991.  
98 HICK,  John. A Note on Pannenberg’s Eschatology. In: The Harvard Theological Review, Vol. 
77,3/4, (Jul-Oct), 1984, p. 421-423. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA



 212

Pannenberg nesse caso se faz necessária, pois a sua posição garante a 

validade universal do cristianismo e da salvação de Jesus Cristo. 

 Pannenberg deixa claro que a confissão de fé em Jesus como 

salvador não é fruto somente de uma experiência do presente da 

comunidade, ela precisa antes perguntar quem foi Jesus e a pergunta 

apresentada nos obriga a deparar com o todo de sua história. A 

ressurreição é o fato máximo da história de Jesus, ela representa o sim 

do Pai a Jesus e também a toda humanidade, ela possui um valor 

retroativo, ou seja, representa o ponto de partida99, não somente no 

reconhecimento da união de Jesus com o Pai, mas pela força que ela 

proporciona às comunidades cristãs.  

 A noção da expectativa apocalíptica é necessariamente vital como 

pano de fundo para compreender a ressurreição de Jesus Cristo. Sem tal 

horizonte não seria possível de entender como o homem Jesus é 

sugerido ser a revelação definitiva de Deus100.  A cristologia de 

Pannenberg deixa claro que tal compreensão já é um dado revelado, que 

se faz presente de forma proléptica, mas ele se tornará realidade plena 

somente no fim da história. É proléptico porque a ressurreição já é 

realidade acontecida em Jesus, mas para nós ela ainda faz parte de uma 

esperança futura. É um futuro que representa exatamente a 

transcendência da história, o dilema que o ser humano vive entre o “já” e 

o “ainda não”. É nesse sentido que a totalidade da história que converge 

na pessoa de Jesus Cristo é, sem dúvida, ponto ápice da teologia de 

Pannenberg. Isso será desenvolvido no capítulo da escatologia. 

                                                 
99 O’COLLINS, G. G. The Christology of Wolfhart Pannenberg. In: Religious Studies, Vol. 3, n.1, 
1967, p 373. 
100 PANNENBERG, W. GC. p. 79. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0812688/CA




