
5 
Considerações  

 

 

“Um estranho fato sobre cherokees, choctaws e creeks é 

nossa ancestralidade escocesa” 

Jimmie Durham1 

 

 Durante a elaboração desta dissertação de mestrado, eclodiu uma polêmica 

nos EUA sobre Jimmie Durham. Uma primeira e grande retrospectiva de seu 

trabalho apresentada naquele país gerou críticas e protestos da comunidade 

cherokee. 

Jimmie Durham: At the Center of the World 2 , com curadoria de Anne 

Ellegood, trouxe ao público uma seleção de mais de 150 obras, produzidas desde 

os anos 70 até obras recentes. A exposição inaugurou em janeiro de 2017 no 

Hammer Museum, em Los Angeles. Nos meses seguintes, foi apresentada 

também no Walker Art Center em Minneapolis, no Whitney Museum em Nova 

York, e terminará sua itinerância em agosto de 2018 no Remai Modern em 

Saskatoon, Canadá. 

Durham resistiu por muito tempo à ideia de montar uma retrospectiva nos 

EUA por não querer ser considerado produto daquela Nação. Ausente de tal 

circuito desde que se mudara para o México em 1987, sua obra foi finalmente 

apresentada ao público estadunidense após 8 anos de negociações entre a curadora 

e o artista. Com humor irreverente, o conjunto de trabalhos confronta a carregada 

história estadunidense e a complexa relação de Durham com sua identidade 

nativa, tanto com a parte cherokee como com a parte americana.3 

 

“Sou um artista contemporâneo de sangue puro, do subgrupo (ou clã) chamado 

escultores. Não sou um índio americano, e nunca vi ou jurei lealdade à Índia. Não 

sou um ‘americano nativo’ nem sinto que a ‘América’ tenha qualquer direito de 

me nomear ou desnomear.”4 

 

                                                        
1  DURHAM, J., The Usual Song & Dance Routine with a Few Minor Interruptions, p.13. 

Tradução minha. 
2 Jimmie Durham: No centro do mundo. Tradução minha. 
3  GRIFFIN, J., Art in America. Disponível em: <http://www.artinamericamagazine.com/news-

features/magazines/elements-from-the-actual-world/>. Acesso em: 24 jan. 2018. 
4 Ibid.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1612444/CA



 120 

 

 

Jimmie Durham, Stoning the Refrigerator, 1996. Foto: Maria Thereza Alves 

  

 

Apesar de sua obra enfatizar esta ideia fluida de identidade contra todas as 

autenticidades, o artista foi alvo de protesto da comunidade cherokee. Jimmie 

Durham foi acusado de não ser um verdadeiro cherokee e de explorar tal cultura 

para benefício próprio.  

 

“Sou acusado, constantemente, de fazer arte sobre minha identidade. Nunca o fiz. 

Faço arte sobre a identidade do colonizador quando faço arte política. Não é 

sobre minha identidade, é sobre a identidade d’s american’s”5.  

 

Fato é que Jimmie Durham não tem registro oficial como cherokee. A partir 

de 1990, quando ele já havia deixado seu cargo no American Indian Movement e 

já tinha se auto-exilado, tornou-se ilegal para alguém não registrad’ declarar-se 

indígena nos EUA. Vender arte ou artesanato indígena sem o registro tribal oficial 

pode até dar cadeia. Durham já vivia em Cuernavaca, no México, quando esta 

nova lei surgiu, e ele não quis se registrar. Muitas pessoas também não, por vários 

motivos diferentes como falta de documentos de comprovação. Durham, porém, 

se recusou por princípios. Ele afirmou, em carta aberta, que “autenticidade é um 

                                                        
5 Ibid.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1612444/CA



 121 

conceito racista que funciona para nos manter fechad’s em ‘nosso mundo’ (no 

nosso lugar) para o conforto de uma sociedade dominante”6. 

 As críticas contra Durham surgiram primeiro em uma carta assinada por 

artistas, curador’s e líderes da comunidade cherokee, logo após a abertura da 

exposição em Minneapolis. O texto problematiza o fato de que a retrospectiva, ‘s 

crític’s de arte, ‘s funcionári’s dos museus e acadêmic’s estariam fazendo falsas 

afirmações ao dizerem que Durham é um artista cherokee: “Estas declarações 

falsas são danosas por representarem equivocadamente os povos nativos, por 

prejudicarem a soberania tribal, e por trivializarem trabalhos importantes de 

artistas e líderes culturais que são indígenas legítim’s.”7 

 Apesar do artista declarar não ser cherokee, instituições frequentemente o 

apresentam como um artista indígena. E ele é, de longe, o nome mais mencionado 

quando o assunto é arte cherokee 8 . O problema então não é só a auto-

denominação do artista,  mas como autor’s e instituições o definem. Além disso, a 

comunidade cherokee enfatiza na carta pública que não se registrar não foi apenas 

uma decisão dele, uma vez que ele nem se qualificaria para registro pois sua 

árvore genealógica falha em comprovar sua suposta ascendência9.  

A obra de Durham é geralmente uma bem-humorada crítica ao pensamento 

ocidental. Primeiro começou como uma crítica aos EUA e ao processo histórico 

de colonização, e depois de seu exílio na Europa passou a ser uma crítica à 

arquitextura, onde tal pensamento tem suas raízes. Ele nunca procurou validar sua 

obra como cherokee ou tentou provar sua ancestralidade perante autoridade 

nenhuma. Pelo contrário, ele sempre afirmou preferir que sua obra fosse lida 

independentemente de rótulos identitários limitantes. O crítico de arte e curador 

inglês Jonathan Griffin publicou uma tréplica onde aponta que a origem indígena 

dos elementos visuais empregados por Durham estariam ali apenas para fazer com 

que ele reconheça seu próprio olhar de homem branco: 

 

 

                                                        
6 Ibid.  
7 ICMN GUEST EDITORIAL, Indian Country Today. Disponível em: <https:// 

indiancountrymedianetwork.com/news/opinions/dear-unsuspecting-public-jimmie-durham-

trickster/>. Acesso em 24 jan. 2018. 
8 FAAZINE, First American Art Magazine. Disponível em: <http://firstamericanartmagazine. 

com/facts-resources-jimmie-durham/>. Acesso em: 22 jan. 2018. 
9 ICMN GUEST EDITORIAL, op. cit. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1612444/CA



 122 

“Quando Durham utiliza motivos indígenas românticos e estereotipados, ele está 

abertamente criticando os sistemas de preconceito e ignorância que os produzem. 

Tais motivos são trapos em um corpo de trabalho fundamentalmente preocupado 

com a questão de autenticidade. Ao olhar para a arte de Durham, eu – enquanto 

espectador branco europeu – apreendo tais motivos em seu trabalho como de 

‘índios’ um instante antes de constatar que estou sendo caçoado, e que sou 

culpado pela própria fetichização à qual o artista aponta.”10  

 

Durham não fez comentários públicos a respeito da polêmica. Já Anne 

Ellegood, curadora da exposição, declarou que a retrospectiva foi baseada na 

opinião de que Durham é um dos mais importantes artistas estadunidenses de sua 

geração, e que em momento algum houve a intenção de apresentar o artista 

exclusivamente como um artista indígena, até porque o próprio artista se opõe a 

tal tipo de categorização. De acordo com ela, “ele não ‘representa’ a cultura 

indígena em seus trabalhos, e sim investiga como a cultura e a história indígena 

americana foram mal-representadas por outros.”11 Além de ser ideologicamente 

contra a ideia de representar qualquer tipo de coisa, Durham já havia afirmado 

anteriormente: “Eu não sou um ‘artista indígena’, de forma alguma. Sou cherokee 

mas meu trabalho é simplesmente arte contemporânea. Meu trabalho não fala por, 

sobre, ou até mesmo para os povos indígenas”12. Ellegood comenta ainda que a 

obra dele é enraizada no campo da arte contemporânea, e que avaliar o trabalho 

do artista exclusivamente pela perspectiva dos discursos de arte indígena pode 

provocar desentendimentos a respeito das intenções e operações intrínsecas aos 

trabalhos. Quanto à ancestralidade do artista, a curadora aponta para as várias 

indefinições em sua árvore genealógica, o que permite muitas conclusões 

diferentes.  

 

“Se Durham foi criado acreditando que a ancestralidade cherokee fazia parte de 

sua história familiar, apesar da falta de registro oficial – como ele foi –, a questão 

é se ele tem algum direito de ter tal subjetividade. ‘S detrator’s de Durham 

explicitaram a opinião del’s: não tem. Obviamente, Durham discorda. E ele não 

está sozinho. Historicamente, uma posição que considera a autodeterminação 

individual tem sido apoiada também...”13  

 

                                                        
10 GRIFFIN, J., Art in America. Disponível em: <http://www.artinamericamagazine.com/news-

features/magazines/issues-commentary-jonathan-griffin-responds/>. Acesso em: 24 jan. 2018. 
11  ELLEGOOD, A., Artnet. Disponível em: <https://news.artnet.com/opinion/anne-ellegood-

jimmie-durham-1033907>. Acesso em: 24 jan. 2018. Tradução minha. 
12 Ibid. Apud. CEMBALEST, R., ARTnews, Set. 1991. Tradução minha. 
13 ELLEGOOD, A., op. cit. Tradução minha, 

 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1612444/CA



 123 

 

 

 

Jimmie Durham, The Indian’s Family, 1985 

 

 

A exposição seguiu aberta e viajou conforme o programado. Como as obras 

não estavam à venda, ela não poderia ser considerada ilegal. Os líderes cherokees 

conseguiram negociar, em reuniões com a curadoria e com o museu, a inclusão de 

notas de esclarecimento com aviso de que a ancestralidade indígena de Jimmie 

Durham não é reconhecida pela comunidade.14 

Os cherokees lutaram muito pelo necessário direito de se autodeterminarem, 

é compreensível que queiram fazer valer suas regras. De qualquer forma, um 

artista como Durham abre mão do maniqueísmo de ser ou não ser e opta pela 

liberdade da indefinição, por uma abertura à transformação contínua: 

 

                                                        
14 BOUCHER, B., Artnet. Disponível em: <https://news.artnet.com/art-world/cherokee-curators-

artists-jimmie-durham-cherokee-1007336>. Acesso em 24 jan. 2018. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1612444/CA



 124 

“Ser influenciado é mudar, e eu adoro a energia da mudança (...) Eu quero 

participar, e quando alguém participa, se transforma. (...) Um dos fenômenos 

mais libertadores de hoje é a compreensão de que arte pode ser feita de 

absolutamente qualquer coisa, se o artista for suficientemente sério. Seu eu 

colocar estas três coisas juntas como um kit: necessidade de mudança, arte como 

trabalho intelectual e o fato de que arte pode ser feita de qualquer coisa, talvez eu 

esteja no caminho de me tornar um ‘sem pátria’.”15 

 

A liberdade artística frequentemente confronta as expectativas de 

alinhamento ideológico de pertencimento à esta ou aquela nação. Um olhar crítico 

com suficiente distanciamento para alcançar uma perspectiva em paralaxe requer 

um descolamento da origem. Um certo desterro parece necessário para que se 

produza um discurso livre. Voltamos aqui ao ponto de partida deste texto, à figura 

do órfão sem lar. Esta polêmica vem para esclarecer e comprovar que este desejo 

do artista é também o reconhecimento de sua falta de lugar. Como a própria 

comunidade afirmou, nem se ele quisesse ele poderia fazer parte ali, ele não é 

suficientemente índio. Já a Nação Estadunidense tem para ele apenas um lugar 

minoritário, ele também não é branco o suficiente. O não-pertencimento é uma 

condição, tornar-se um órfão sem lar é uma necessidade e não um capricho 

poético. 

A eclosão desta polêmica durante a elaboração desta pesquisa provocou 

uma série de questionamentos, principalmente em relação à própria noção de 

autenticidade. Encontrei na própria escrita de Durham uma forma de lidar com tal 

questão. Para ler sua obra, é preciso abrir mão da Verdade, da crença, inclusive no 

próprio artista. 

Independentemente de sua composição sanguínea, a obra de Durham 

apresenta uma abertura para outra cosmovisão, e nos permite visualizar o nosso 

modo de ser e de ver a partir de uma perspectiva externa. Acredito ser possível 

para qualquer pessoa, independente da genética, experimentar o mundo de outra 

forma. A cosmovisão ocidental é imposta a tantos povos, afinal. O que se 

necessita é uma abertura sincera para desconstruir os valores hegemônicos onde 

se baseiam as práticas da expropriação, da acumulação capitalista, da tortura, da 

dominação. Silviano Santiago afirmou que essa espécie de “infiltração progressiva 

efetuada pelo pensamento selvagem” no pensamento ocidental, fruto da sociedade 

mestiça que contamina misturando o elemento europeu e o autóctone, seria a 

                                                        
15 DURHAM, J., ARTE!Brasileiros, p.28. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1612444/CA



 125 

“abertura do único caminho possível que poderia levar à descolonização”.16 Mas o 

“pensamento selvagem” é sofisticado, não deve ser visto como primitivo ou 

inferior. Para Durham, primitivas são as línguas europeias. O caminho para a 

descolonização passa por uma desocidentalização. 

A obra de Jimmie Durham faz com que eu perceba a mim mesma. Produz 

uma reflexão incomum, incômoda, à primeira vista distorcida, porém real.  Ela 

mostra tanto meu lugar de periférica na cultura ocidental – já que o Brasil não é 

considerado Ocidente pelos países desenvolvidos – como o de agente do processo 

colonial interno, ainda operante – já que sou branca, bisneta de imigrantes 

proletári’s, mas ainda assim privilegiada. Pedradas.  

Sua obra faz pensar em tantos outros órfãos sem pátria, em comunidades 

deslocadas de seus territórios. Sua prática artística começa deste trauma, mas não 

se fixa numa poética de deslocamento. Durham se engaja nos lugares em que está, 

se torna um participante ativo do local, da situação onde se encontra, sempre se 

mantendo fiel a si mesmo, a seu modo de ser e de pensar. Sua prática traz à tona 

outras formas de ver o mundo, outra ontologia, outros sons e outras histórias. Ao 

garantir seu lugar na arte contemporânea mundial, Durham nos mostra que é 

possível borrar os limites identitários, e que os valores nacionais só interessam a’s 

don’s do poder. Ao invés do preto e branco do “ser” ou “não ser”, podemos optar 

pela miríade de cores e cinzas na imprecisão do “parecer”. Seu discurso é de 

liberdade e de igualdade entre human’s e entre espécies. Ao olhar dentro das 

pedras-espelho de Durham, vemos nossa normalidade distorcida e todo uma outra 

existência, um outro mundo possível.  

 

 

                                                        
16 SANTIAGO, S., Uma literatura nos trópicos, p.15. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1612444/CA



 126 

 

Jimmie Durham em seu ateliê, Nápoles, dezembro de 2017. Foto: Ícaro Lira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 1612444/CA




