
3 
Pluralidade cultural, multiculturalismo e Educação de 
Jovens e Adultos 

 

 A primeira parte deste capítulo se inicia por uma breve aproximação 

histórica à construção do conceito de cultura, tal qual o conhecemos hoje. O intuito 

desse histórico é mostrar a polissemia desse conceito, a fim de revelar como ele é 

dinâmico e mutável ao longo das transformações que ocorrem nas sociedades. Em 

seguida, busquei introduzir a problemática da diversidade de culturas no mundo 

globalizado atual, discutindo questões importantes como a construção das 

identidades nessa perspectiva e a relação da igualdade com a diferença.  

 A segunda parte do capítulo traz uma breve discussão sobre o 

multiculturalismo, tratando inicialmente de sua origem e passando a seguir para 

discutir quais as suas principais vertentes.   

 A terceira e última parte deste capítulo de destina a fazer uma ponte das 

questões tratadas anteriormente com a educação buscando focar a discussão na 

Educação de Jovens e Adultos, apresentada no capítulo dois. 

 

3.1 
Cultura e diversidade cultural no mundo atual 
 

 Segundo Cuche (1999), para compreendermos o sentido atual de cultura e 

seu uso nas ciências sociais, é indispensável que se entenda sua genealogia, ou 

seja, que se examine como foi formada a palavra e em seguida, as diferentes 

conceituações desenvolvidas por diversas áreas do conhecimento científico. 

  O autor afirma que a evolução semântica da palavra cultura se produziu na 

língua francesa, durante o Iluminismo e depois se difundiu em outras línguas 

vizinhas, como o inglês e o alemão. Inicialmente, a palavra cultura surgiu no fim 

do século XIII no vocabulário francês, aparecendo para designar uma parcela de 

terra cultivada, o cuidado com o campo e com o gado. No século XVI, surge 

então, o sentido figurado da palavra cultura, que perde o significado de estado 

(coisa cultivada) e passa a ter o sentido de ação (trabalho de cultivar a terra), 

vindo sempre seguido de um complemento: “cultura das artes”, “cultura das 

letras”. Progressivamente o termo cultura vai se libertando de seus complementos 

e acaba sendo empregada para designar a formação, a educação do espírito. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



51 

 

Assim, na perspectiva Iluminista, o termo cultura passa a significar “a soma dos 

saberes acumulados e transmitidos pela humanidade, considerada como 

totalidade, ao longo de sua história” (CUCHE, 1999, p.21). A palavra está 

associada às idéias de progresso, de evolução, de educação. Nesse período o termo 

sempre é usado no singular, refletindo o universalismo e o humanismo dos 

filósofos. Já no século XIX, na França, a palavra cultura se enriquece com uma 

dimensão coletiva, não se referindo mais somente ao desenvolvimento intelectual 

do indivíduo. A palavra passa a designar também caracteres próprios de uma 

comunidade, como “cultura francesa”. 

 Na língua alemã, a palavra cultura (Kultur) aparece no século XVIII e na 

segunda metade do século vai evoluir para um sentido mais restrito, se tornando um 

termo adotado pela burguesia intelectual alemã (intelligentsia) que passa a utilizá-lo 

em oposição à aristocracia da corte. A burguesia alemã passa a opor os chamados 

valores “espirituais” (baseados nas ciências, nas artes, na filosofia e na religião) que 

considera autênticos, aos valores “corteses” superficiais da aristocracia. A partir daí, 

tudo o que é autêntico e contribui para o enriquecimento intelectual e espiritual é 

considerado como parte da cultura. No século XX, a idéia de cultura alemã se liga 

cada vez mais ao conceito de “nação”. A ideia essencialista e particularista da 

cultura alemã está em perfeita adequação com o conceito étnico-racial de nação – 

comunidade de indivíduos de mesma origem – que se desenvolve na Alemanha e 

que serve de fundamento à constituição do Estado-nação alemão. 

 Para Cuche (1999), o debate franco-alemão do século XVIII ao século XX 

é arquetípico das duas concepções de cultura, uma particularista alemã; e a outra 

universalista francesa. Essas duas concepções estão na base das duas formas de 

definir o conceito de cultura nas ciências sociais contemporâneas.  

 Segundo Cuche (1999), a primeira definição etnológica de cultura é devida a 

Edward Tylor em 1871, em sua obra “Primitive Cultures”, na qual o autor define 

cultura e civilização como a expressão da totalidade da vida social do homem: 

 
Cultura e civilização, tomadas em seu sentido mais vasto, são um conjunto complexo 
que inclui o conhecimento, as crenças, a arte, a moral, os costumes, e as outras 
capacidades ou hábitos adquiridos pelo homem enquanto membro da sociedade. 

(TAYLOR, 1871 apud. CUCHE, p.35, 1999) 
 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



52 

 

  Dauster (2007) afirma que, com o tempo, este conceito de cultura voltado 

mais para a unidade do que para a diferença entre os grupamentos humanos, 

difundiu-se ganhando novas definições. Laraia (1986) identifica Franz Boas como 

um dos iniciadores da antropologia cultural moderna, introduzindo o tema da 

diferença entre os grupamentos humanos definitivamente ao conceito de cultura: 
 
Toda obra de Boas é uma tentativa de pensar a diferença. Para ele, a diferença 
fundamental entre os grupos humanos é de ordem cultural e não racial.(...) Para 
ele não há diferença de ‘natureza’ (biológica) entre primitivos e civilizados, 
somente diferenças de cultura, adquiridas e, logo, não inatas. (...) Ao contrário de 
Taylor, de quem ele havia no entanto tomado a definição de cultura, Boas tinha 
como objetivo o estudo “das culturas” e não “da Cultura”.  

                                                                           (CUCHE, 1999,p. 40 a 42) 
 

 Assim, ao longo do tempo, o termo cultura foi gerando novas definições e se 

tornou cada vez mais um termo polissêmico (CANDAU, 2002), DAUSTER, 2007). 

O imaginário social usualmente associa o termo à cultura culta e letrada, estando 

vinculada ao mundo das artes, das letras e do grau de instrução formal logrado, 

significando, muitas vezes, o domínio de hábitos que, supostamente, expressam fineza 

ou civilidade (ANDRADE, 2001, p.2). Entretanto, cada vez mais, essa concepção 

reducionista de cultura vem sendo modificada para uma visão mais ampla.  

 Segundo a Conferência Mundial sobre as Políticas Culturais 

(MONDIACULT, México, 1982), a Comissão Mundial de Cultura e 

Desenvolvimento (Nossa Diversidade Criadora, 1995) e a Conferência 

Intergovernamental sobre Políticas Culturais para o Desenvolvimento (Estocolmo, 

1998), a cultura deve ser considerada como o conjunto dos traços distintivos 

espirituais e materiais, intelectuais e afetivos que caracterizam uma sociedade ou 

um grupo social e que abrange, além das artes e das letras, os modos de vida, as 

maneiras de viver juntos, os sistemas de valores, as tradições e as crenças. 

 Freire & Faundez (1985, p.34) apresentam uma concepção mais ampla de 

cultura no livro “Pedagogia da Pergunta”: 

 
 A cultura não é só a manifestação artística ou intelectual que se expressa no 
pensamento. A cultura manifesta-se, sobretudo, nos gestos mais simples da vida 
cotidiana. Cultura é comer de modo diferente, é dar a mão de modo diferente, é 
relacionar-se com o outro de outro modo (...). Cultura para nós são todas as 
manifestações humanas; inclusive o cotidiano, e é no cotidiano que se dá algo 
essencial: o descobrimento da diferença. 
  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



53 

 

 Ainda nessa visão ampla, Candau (2002) classifica a cultura como um 

fenômeno plural, multiforme, heterogêneo, dinâmico, sendo entendida como tudo 

aquilo que é produzido pelo ser humano, não sendo privilégio de certos grupos sociais. 

Assim, no atual contexto da globalização, as culturas por não serem um fenômeno 

estático, sofrem influências diversas, se modificando a todo o momento. Para Andrade 

(2001), grupos humanos se inter-relacionam e trocam, além de produtos e capitais, 

significados, hábitos e visões de mundo. Esses processos, cada vez mais intensos, 

remetem a chamada hibridização cultural (CANCLINI, 1997). A hibridização cultural 

se refere a uma mistura de mundos, ao encontro de diferentes culturas que se 

interpenetram, formando sujeitos com identidades híbridas (HALL, 2006). 

 A Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural publicada pela 

UNESCO em 2002 discute a forma como a diversidade cultural se manifesta nas 

sociedades e como o pluralismo cultural propicia os intercâmbios culturais entre 

pessoas e grupos com identidades culturais plurais, variadas e dinâmicas: 

 
A cultura adquire formas diversas através do tempo e do espaço. Essa diversidade 
se manifesta na originalidade e na pluralidade de identidades que caracterizam os 
grupos e as sociedades que compõem a humanidade. Fonte de intercâmbios, de 
inovação e de criatividade, a diversidade cultural é, para o gênero humano, tão 
necessária como a diversidade biológica para a natureza. Nesse sentido, constitui o 
patrimônio comum da humanidade e deve ser reconhecida e consolidada em 
beneficio das gerações presentes e futuras. 
Em nossas sociedades cada vez mais diversificadas, torna-se indispensável garantir 
uma interação harmoniosa entre pessoas e grupos com identidades culturais a um 
só tempo plurais, variadas e dinâmicas, assim como sua vontade de conviver. As 
políticas que favoreçam a inclusão e a participação de todos os cidadãos garantem 
a coesão social, a vitalidade da sociedade civil e a paz. Definido desta maneira, o 
pluralismo cultural constitui a resposta política à realidade da diversidade cultural. 
Inseparável de um contexto democrático, o pluralismo cultural é propício aos 
intercâmbios culturais e ao desenvolvimento das capacidades criadoras que 
alimentam a vida pública. 

(Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural, 2002, p.2) 
 

 Assim, em nosso mundo atual, marcado pela globalização, a idéia de 

identidades monolíticas e estáveis cede lugar a identidades plurais, dinâmicas, 

híbridas (CANCLINI, 1997). Hall (2006) afirma que na pós-modernidade, a 

identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente é uma fantasia: 
 

O sujeito, previamente vivido como tendo uma identidade unificada e estável, está 
se tornando fragmentado, composto não de uma única, mas de várias identidades, 
algumas vezes contraditórias ou não-resolvidas.(...) O sujeito assume identidades 
diferentes em diferentes momentos, identidades que não são unificadas ao redor de 
um “eu” coerente. (HALL, 2006, p.12 e 13) 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



54 

 

 Para Moreira e Câmara (2004) a identidade se associa intimamente com a 

diferença, pois o que somos se define em relação ao que não somos. Assim, as 

afirmações sobre identidade envolvem afirmações não explicitadas sobre outras 

identidades diferentes da nossa. Dessa forma, a identidade depende da diferença e 

vice-versa. As diferenças são construídas socialmente e subjacentes a elas, se 

encontram relações de poder. Segundo Sousa Santos (1997), as culturas tendem a 

distribuir as pessoas e os grupos sociais entre dois princípios competitivos de 

pertença hierárquica: princípio da igualdade e princípio da diferença: 
 

(...) uma vez que todas as culturas tendem a distribuir pessoas e grupos de acordo 
com dois princípios concorrentes de pertença hierárquica, e portanto, cm 
concepções concorrentes de igualdade e diferença, as pessoas e os grupos sociais 
têm o direito a serem iguais quando a diferença os inferioriza, e o direito a ser 
diferentes quando a igualdade os descaracteriza. 

(SOUSA SANTOS, 1997, p.30) 
 

  Assim, este autor promove a passagem da afirmação da igualdade ou da 

diferença para a da igualdade na diferença, promovendo o reconhecimento e a 

inter-relação entre diferentes grupos culturais. 

 De acordo com Geertz (1999), a diversidade cultural faz parte das 

sociedades complexas, considerando-se tanto os grupos étnicos, como outras 

diferenças que podem ser examinadas, por exemplo, em função de geração, de 

gênero e de classe.  

 Carvalho (2004) afirma que no Brasil, o debate sobre a diversidade 

cultural foi engendrado nos anos 1920, pelo Movimento Modernista e cresceu no 

final dos anos 1940 com as lutas desenvolvidas pelas organizações de grupos 

étnicos. Ampliado nos anos 1960, com a incorporação dos movimentos sociais 

feministas, movimentos sociais de esquerda e movimentos sociais de educação, 

esse discurso consolida-se a partir dos anos 1980, com a inserção de grupos 

homossexuais e grupos religiosos, e é fortalecido pelas sociedades indígenas nas 

suas lutas pela terra, pelas suas culturas e pela educação indígena. Nos últimos 

anos essa temática tornou-se relevante também como resposta à emergência das 

tecnologias de comunicação e de informação que vêm contribuindo para a 

construção e fabricação de novas identidades culturais. Já nos anos 1990 se 

desenvolve um profícuo debate que se estende até os dias de hoje, no qual se 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



55 

 

contempla a questão da multiculturalidade e suas relações com os processos de 

hibridização cultural. 

 Toda a pluralidade de experiências culturais que moldam as interações 

sociais tendo como ponto de partida um movimento de idéias oposto a todas as 

formas de “centrismos” culturais ou etnocentrismos (GONÇALVES & SILVA, 

2006) está na origem do que denominamos multiculturalismo. Tratarei agora deste 

fenômeno, buscando compreender o que é o multiculturalismo, como ele se situa 

no mundo globalizado e quais as suas principais vertentes. 

 

3.2 
Multiculturalismo: origens e propostas 

 

 Candau (2008b) afirma que o termo multiculturalismo, assim como 

cultura, é um termo polissêmico, sendo inúmeras e diversas as vertentes 

multiculturais. Levando em consideração a complexidade deste termo, irei 

primeiramente tratar de sua origem, para em seguida tratar das suas diferentes 

vertentes, priorizando a perspectiva teórica do multiculturalismo crítico sob a 

ótica da interculturalidade. 

 

3.2.1 
A Origem do Multiculturalismo 
 

 Segundo Gonçalves & Silva (2006), o multiculturalismo teve origem em 

países nos quais a diversidade cultural é vista como um problema para a 

construção da unidade nacional. Nestes países, essa construção tem sido realizada 

através da imposição a todos os membros da sociedade de uma cultura dita 

superior, através de processos autoritários. Assim, o multiculturalismo aparece 

como princípio ético na orientação da ação dos grupos culturalmente dominados, 

aos quais foi negado o direito de preservarem suas características culturais. No 

início, os movimentos multiculturalistas expressavam exclusivamente a 

reivindicação de grupos étnicos.  

 Silva & Brandim (2008) discutem a origem do multiculturalismo como 

movimento teórico e prática social. Segundo essas autoras, o multiculturalismo 

emerge na metade do século XX em território estadunidense e inicialmente, 

constitui-se desvinculado dos sistemas de ensino, incorporado na sua maioria 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



56 

 

pelos movimentos sociais, especialmente os grupos culturais negros. O eixo 

orientador do movimento é o combate ao racismo e as lutas por direitos civis. Os 

precursores do multiculturalismo no meio acadêmico foram professores(as) 

doutores(as) afro-americanos(as), docentes universitários(as) na área dos Estudos 

Sociais que trouxeram, por meio de suas obras, questões sociais, políticas e 

culturais de interesse para os(as) afrodescendentes. 

 A partir dos anos 70, há um relativo avanço nas lutas multiculturalistas, à 

proporção que os Estados Unidos instituem, à custa das pressões populares, 

políticas públicas em todas as esferas de poder público, visando garantir igualdade 

de oportunidades educacionais, de integração e justiça social a grupos culturais 

diversos, tais como os não-brancos, do sexo feminino, deficientes, alunos(as) de 

baixa renda etc. Nos anos 80 e, especialmente, nos anos 90, são fortalecidos os 

estudos sobre o multiculturalismo em decorrência da ampliação da influência dos 

estudos sobre as diferentes culturas no discurso curricular, que valoriza o 

hibridismo, a pluralidade e as diferenças culturais.  

 Esse cenário de abordagem sobre o multiculturalismo, iniciada nos Estados 

Unidos vai ultrapassando territórios e fronteiras, chegando também ao Brasil. 

Assim como nos Estados Unidos, o multiculturalismo no país nasce nas primeiras 

décadas do século XX sob a iniciativa dos movimentos negros. Mas, 

diferentemente do que ocorreu em território norte-americano, os debates não 

contaram inicialmente com a adesão das universidades, o que vem a ocorrer 

somente a partir dos anos 80 e, sobretudo, dos anos 90 em diante. Convém 

esclarecer que as lutas e os protestos culturais de grupos afro-brasileiros só 

conseguiram ampliar as alianças a partir dos anos 50, ocasionados por fatores tais 

como o fim do isolamento dos movimentos brasileiros em relação aos 

movimentos de libertação racial em outros países, a criação de organizações de 

reivindicação do movimento negro no País (como a Associação dos Negros 

Brasileiros - ANB, a Convenção Nacional do Negro Brasileiro - CNNB, a União 

Nacional dos Homens de Cor - UNHC e a criação do Teatro Experimental Negro - 

TEN); e a atuação de organizações internacionais como a ONU. 

 Gonçalves & Silva (2006, p.29) afirmam que “o multiculturalismo não 

interessa à sociedade como um todo, e sim a certos grupos sociais que, de uma 

forma ou de outra, são excluídos dos centros de decisão por questões econômicas 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



57 

 

e, sobretudo por questões culturais. (...) Tanto no Brasil quanto nos Estados 

Unidos os primeiros proponentes e os mais antigos defensores do 

multiculturalismo foram os afrodescendentes. Em ambos os casos, o movimento 

foi liderado por aqueles que dentro de suas comunidades conseguiram, apesar dos 

preconceitos, atingir um certo nível de escolaridade.” 

 A partir da segunda metade do século XX esses movimentos passam a 

contar com a aliança de outras minorias ou de outros grupos culturalmente 

dominados que reagem com o intuito de serem respeitados e reconhecidos quanto 

aos seus direitos civis. 

 Assim, falar do multiculturalismo é falar do jogo das diferenças, cujas 

regras são definidas nas lutas sociais por atores, que, por uma razão ou outra, 

experimentam o gosto amargo da discriminação e do preconceito no interior das 

sociedades em que vivem (GONÇALVES & SILVA, 2006).   

 Freire (1997) ressalta que o multiculturalismo permite a convivência de 

diferentes culturas, mas que essa convivência não se dá naturalmente, sendo 

fundamental, por isso, decisão, mobilização, união e organização de grupos. Este 

autor acredita que tais elementos permitiriam a grupos considerados minoritários e 

oprimidos unirem-se em suas diferenças e, principalmente, semelhanças, 

fortalecendo a luta pela conquista de respeito e de direitos. Eis a defesa do 

educador pela unidade na diversidade: 
 

As chamadas minorias (...) precisam reconhecer que, no fundo, elas são a maioria. 
O caminho para assumir-se como maioria está em trabalhar as semelhanças entre si 
e não só as diferenças e assim, criar a unidade na diversidade, fora da qual não vejo 
como aperfeiçoar-se e até como construir-se uma democracia substantiva, radical. 

 (FREIRE, 1997, p.154) 
 

 Devido à íntima relação entre educação e cultura (a educação está 

integralmente centrada na cultura), os multiculturalistas assumiram a instituição 

escolar como campo privilegiado de atuação. Essa relação do multiculturalismo 

com a educação será tratado mais adiante.  

 
 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



58 

 

3.2.2 
Diferentes abordagens do multiculturalismo e suas principais 
vertentes 
 

 Para Silva & Brandim (2008) o multiculturalismo é, a princípio, uma 

estratégia política de reconhecimento e representação da diversidade cultural, não 

podendo ser concebido dissociado dos contextos das lutas dos grupos 

culturalmente oprimidos. Politicamente, o movimento reflete sobre a necessidade 

de redefinir conceitos como cidadania e democracia, relacionando-os à afirmação 

e à representação política das identidades culturais subordinadas. 

 Peter McLaren (1997) também analisa o multiculturalismo como projeto 

político enumerando quatro vertentes principais dentro dessa abordagem, mesmo 

assim, reconhece que nas práticas sociais essas quatro vertentes tendem a se 

interpenetrar, se misturar. Esse autor é uma referência fundamental ao se discutir 

o multiculturalismo. Seu trabalho se remete ao contexto americano, mas serve de 

base para evidenciar as posições multiculturalistas existentes. Para o autor, as 

quatro vertentes do multiculturalismo são: multiculturalismo conservador ou 

empresarial, multiculturalismo humanista liberal, multiculturalismo liberal de 

esquerda e multiculturalismo crítico e de resistência. 

 Em linhas gerais, o multiculturalismo conservador ou empresarial defende 

a ideia de construir uma cultura comum, que em nome dela, deslegitima saberes, 

línguas, crenças e valores considerados “diferentes” por pertencerem a grupos 

subordinados, considerados inferiores. Assim, o déficit cultural dos grupos 

subordinados poderia ser superado com a ajuda dos grupos dominantes, em prol 

de uma cultura comum, padronizada, de base ocidental e eurocêntrica. Nesta 

visão, os grupos subordinados acabam sendo reduzidos a “acréscimos” à cultura 

dominante, que tem por base os padrões próprios da classe média. Tal postura 

acaba contribuindo para a desmobilização dos grupos dominados em suas lutas 

pela afirmação do seu capital cultural. 

 A vertente do multiculturalismo humanista liberal ressalta a existência de 

uma igualdade natural intelectual entre as diversas etnias e grupos sociais, o que 

permitiria a todos competir em uma sociedade capitalista. Esta igualdade não 

ocorre na prática em algumas sociedades porque não existem oportunidades 

sociais e econômicas. Defende a formulação de políticas orientadas à igualdade de 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



59 

 

oportunidades, no entanto, essa perspectiva tende à aceitação das normas, saberes 

e dos valores dos grupos privilegiados, considerados como a cultura a ser 

enfatizada e não questiona as relações sociais de poder. 

 O multiculturalismo liberal de esquerda enfatiza a diferença cultural, 

acreditando que quando diferentes grupos culturais convivem os mais fortes se 

impõem sobre as minorias. Para fortalecer os grupos subalternizados é necessário 

privilegiar espaços específicos que permitam a afirmação de suas culturas. Essa 

posição tende a essencializar as diferenças e não ter presente que estas são 

construções históricas e culturais, permeadas por relações de poder.   

 Quanto ao multiculturalismo crítico e de resistência, vertente na qual o 

autor se situa, as questões relativas à diferença são concebidas como determinadas 

pelos processos históricos, pelas mentalidades e ideologias, pelas relações de 

poder e mobilizam processos políticos e sociais. Este enfoque se recusa a entender 

a cultura como não-conflitiva, harmoniosa ou consensual. Por isso, a diversidade 

só adquire significado quando está inserida numa política de crítica comprometida 

com a justiça e a transformação social. Para o multiculturalismo crítico, a 

linguagem e as representações (raça, classe ou gênero) assumem um papel central 

na construção da identidade e do significado. As representações são 

compreendidas como frutos de lutas históricas e sociais mais amplas sobre signos 

e significados, sendo estes definidos mediante as transformações nas relações 

sociais, culturais e institucionais, no interior das quais os significados são gerados.  

 Para McLaren (1997), tanto o multiculturalismo humanista liberal quanto o 

multiculturalismo liberal de esquerda tendem a assumir lógicas essencialistas. O 

primeiro enfatiza a igualdade e o segundo a diferença. Em ambos, as construções 

identitárias são autônomas e autodirigidas. Nas duas situações a cultura apresenta-

se sem conflitos, de forma harmoniosa e consensual, o que é objeto de críticas do 

referido autor. 

 Já o multiculturalismo crítico promove a pluralidade de identidades 

culturais, a heterogeneidade como marca de cada grupo e se opõe à padronização 

e uniformização definidas e impostas pelos grupos dominantes. Além disso, 

celebra o direito à diferença nas relações sociais como forma de assegurar a 

convivência pacífica e tolerante entre os indivíduos, caracterizando o 

compromisso com a democracia e a justiça social, em meio às relações de poder 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



60 

 

em que tais diferenças são construídas. Enfim, essa vertente do multiculturalismo 

tende a contribuir para desencadear e fortalecer ações articuladas a uma prática 

social cotidiana em defesa da diversidade cultural, da vida humana, acima de 

qualquer forma discriminatória, preconceituosa ou excludente. 

 Já Candau (2008b), autora brasileira também de suma importância na 

discussão do multiculturalismo, afirma que as concepções e vertentes 

multiculturais são inúmeras e diversificadas, sendo necessário se distinguir duas 

abordagens fundamentais para se compreender as questões multiculturais: a 

primeira de caráter descritivo e a segunda de caráter propositivo. A abordagem 

descritiva afirma que o multiculturalismo é uma característica das sociedades 

atuais, assim, as configurações multiculturais de uma sociedade dependem de um 

contexto histórico, político e sociocultural específico. A abordagem propositiva 

entende o multiculturalismo como algo além de um dado da realidade. Trata-se de 

um projeto político-cultural, de um modo de se trabalhar as relações culturais 

numa determinada sociedade, de atuar, intervir, de transformar a dinâmica social. 

Nessa abordagem, torna-se necessário se distinguir diferentes concepções que 

possam servir de base para essa perspectiva propositiva. 

 Candau destaca então, três concepções fundamentais na formulação de 

propostas propositivas para o multiculturalismo: o multiculturalismo 

assimilacionista, o multiculturalismo diferencialista (ou monocultura plural) e o 

multiculturalismo interativo (ou interculturalidade). 

 O multiculturalismo assimilacionista pode ser comparado tanto ao 

multiculturalismo conservador quanto ao multiculturalismo liberal de McLaren e 

apresenta uma visão com base descritiva, marcada pela afirmação de que vivemos 

em sociedades multiculturais nas quais não existem oportunidades iguais para 

todos(as). A proposta assimilacionista facilitaria a integração de todos os 

indivíduos pertencentes aos grupos marginalizados à sociedade de maneira a 

incorporá-los à cultura hegemônica sem, contudo, alterar a matriz social dos 

conhecimentos, valores e mentalidades predominantes na cultura hegemônica.  

 A concepção multicultural diferencialista ou monocultura plural (Amartya 

Sen), por outro lado, é contrária a proposta assimilacionista, pois parte da afirmação 

de que quando se enfatiza a assimilação termina-se por negar ou silenciar a 

diferença. É necessário enfatizar o reconhecimento das diferenças de modo a 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



61 

 

garantir a expressão de diferentes identidades culturais numa mesma sociedade 

através da criação de espaços próprios para que os diferentes grupos socioculturais 

possam se expressar com liberdade de maneira coletiva. Essa concepção pode gerar 

uma visão estática e essencialista das identidades culturais, privilegiando a 

formação de comunidades culturais homogêneas, favorecendo a criação de 

“verdadeiros apartheid socioculturais” (Candau, 2008b, p. 22). Essa concepção se 

assemelha ao multiculturalismo liberal de esquerda formulado por McLaren. 

 A perspectiva intercultural ou multiculturalismo interativo, concepção na 

qual a autora se situa, por sua vez, pode ser entendida como forma de realizar o 

multiculturalismo crítico postulado por McLaren. Essa perspectiva promove a 

inter-relação entre diferentes grupos sócio-culturais constituintes de uma dada 

sociedade e se confronta com as visões diferencialistas que favorecem a afirmação 

de identidades culturais específicas e com as perspectivas assimilacionistas que 

não valorizam as diferenças culturais. Além disso, concebe o processo de 

construção cultural como algo contínuo e dinâmico, identificando processos de 

hibridização cultural responsáveis por mobilizar a construção de identidades 

abertas em construção permanente, supondo, assim, que as culturas não são 

“puras”. Reconhece, também, os mecanismos de poder que permeiam as relações 

culturais fortemente hierarquizadas, marcadas pelo preconceito e discriminação de 

determinados grupos, e a relação conflitiva existente entre as questões da 

diferença e da desigualdade, existentes em todas as sociedades.  

 Segundo Fleuri (2003), a intercultura refere-se a um campo complexo em 

que se entretecem múltiplos sujeitos sociais, diferentes perspectivas 

epistemológicas e políticas, diversas práticas e variados contextos sociais. 

Enfatizar o caráter relacional e contextual (inter) dos processos sociais permite 

reconhecer a complexidade, a polissemia, a fluidez e a relacionalidade dos 

fenômenos humanos e culturais.  

 Para Walsh (2001, p.10-11), a interculturalidade é: “Um processo 

dinâmico e permanente de relação, comunicação e aprendizagem entre culturas 

em condições de respeito, legitimidade mútua, simetria e igualdade. Um 

intercâmbio que se constrói entre pessoas, conhecimentos, saberes e práticas 

culturalmente diferentes, buscando desenvolver um novo sentido entre eles na sua 

diferença. Um espaço de negociação e de tradução onde as desigualdades sociais, 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



62 

 

econômicas e políticas, e as relações e os conflitos de poder da sociedade não são 

mantidos ocultos e sim reconhecidos e confrontados. Uma tarefa social e política 

que interpela ao conjunto da sociedade, que parte de práticas e ações sociais 

concretas e conscientes e tenta criar modos de responsabilidade e solidariedade. 

Uma meta a se alcançar.” 

 A partir destas definições, a presente pesquisa se foca na perspectiva 

teórica do multiculturalismo crítico sob a ótica da interculturalidade como 

abordagem para pensar a Educação de Jovens e Adultos.  

 

3.3 
Escola, diversidade cultural e EJA 
 

 Agora que já foram definidos os conceitos de cultura, a problemática da 

diversidade cultural e da hibridização das culturas existentes no mundo atual e as 

possíveis abordagens para se tratar o multiculturalismo, irei tratar destes termos 

buscando relacioná-los com a educação e o ambiente escolar, focando na 

Educação de Jovens e Adultos. 

 

3.3.1 
A Cultura na Escola: como tratar a diversidade cultural na EJA 

  

 Para Candau (2002), pensar a educação escolarizada a partir da perspectiva 

cultural é um dos maiores desafios da atualidade e consiste em buscar 

modalidades de práticas pedagógicas que possibilitem a convergência de dois 

movimentos contraditórios em curso: de um lado a afirmação de um processo de 

globalização, tanto em termos econômicos como culturais de maneira cada vez 

mais irreversível; de outro, as explosões, no plano mundial, de movimentos 

identitários sejam eles de cunho nacionalista e/ou étnico-culturais.  

 Para Candau (2008b), a educação está intimamente ligada à cultura. Na 

fala de Candau & Moreira (2003) percebemos claramente essa relação entre 

cultura e educação: 

 
Não há educação que não esteja imersa na cultura da humanidade e, 
particularmente, do momento histórico em que se situa. A reflexão sobre esta 
temática é co-extensiva ao próprio desenvolvimento do pensamento pedagógico. 
Não se pode conceber uma experiência pedagógica “desculturizada”, em que a 
referência cultural não esteja presente. A escola é, sem dúvida, uma instituição 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



63 

 
cultural. Portanto, as relações entre escola e cultura não podem ser concebidas 
como entre dois pólos independentes, mas sim como universos entrelaçados, como 
uma teia tecida no cotidiano e com fios e nós profundamente articulados.  

(CANDAU & MOREIRA, 2003, p.159.) 
 
 Forquin (1993), também reconhece essa associação entre educação e 

cultura: 
 

Incontestavelmente, existe, entre educação e cultura, uma relação íntima e 
orgânica. Quer se tome a palavra “educação” no sentido amplo, de formação e 
socialização do indivíduo, quer se restrinja unicamente ao domínio escolar, é 
necessário reconhecer que, se toda a educação é sempre educação de alguém, por 
alguém, ela supõe também, necessariamente a comunicação, a transmissão, a 
aquisição de alguma coisa: conhecimentos, competências, crenças, hábitos, 
valores, que constituem o que se chama precisamente de “conteúdo” da educação. 
Devido ao fato de que este conteúdo parece irredutível ao que há de particular e 
contingente na experiência subjetiva ou intersubjetiva imediata, constituindo, 
antes, a moldura, o suporte e a forma de toda experiência individual possível, 
devido, então, a que este conteúdo que se transmite na educação é sempre alguma 
coisa que nos procede, nos ultrapassa, nos institui enquanto sujeitos humanos, 
pode-se perfeitamente dar-lhe o nome de cultura.  

(FORQUIN, 1993, p.10) 
 
 Assim, no ambiente escolar, a dimensão institucional e pedagógica está 

entremeada à dimensão cultural e se constitui em um espaço social formado por 

complexas redes de interações, apresentando multiplicidades de significados. 

 Forquin (1993) utiliza a expressão cultura da escola para designar essa 

rede de interações que ocorre no ambiente escolar, ampliando sua percepção do 

que ocorre no cotidiano escolar: 

 
A escola é também um mundo social, que tem suas características de vida 
próprias, seus ritmos e seus ritos, sua linguagem, seu imaginário, seus modos 
próprios de regulação e de transgressão, seu regime próprio de produção e de 
gestão de símbolos. 

 (FORQUIN, 1993, p.167) 
 

 Contudo, Candau (2008b) afirma que estamos vivendo um momento de 

estranhamento e de confronto intenso nas relações estabelecidas entre educação e 

cultura. A escola apresenta, em geral, um caráter padronizador, homogeneizador e 

monocultural, dificultando a construção de práticas educativas que contemplem as 

diferenças e o pluralismo cultural evidentes hoje na sociedade. Também Sacristán 

(1995) afirma que a escola é um mecanismo de normatização e que os padrões de 

funcionamento da escolarização tendem à homogeneização. Candau (2008b) 

afirma ainda que a instituição escolar está construída sobre a afirmação da 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



64 

 

igualdade, enfatizando a base cultural comum a que todos os cidadãos deveriam 

ter acesso e colaborando na sua permanente construção. 

 A consciência do caráter homogeneizador e monocultural da escola nos 

leva a pensar formas de se construir práticas educativa em que a questão da 

diversidade cultural esteja presente. Arroyo (1996) ao se pronunciar sobre a 

necessidade de assumirmos nossa diversidade cultural reforça a urgência de maior 

sensibilidade ao lidarmos com a diversidade dentro da escola:  

 
Apesar dos avanços que tivemos no reconhecimento da diversidade presente na 
nossa sociedade e em nossas escolas e da diversidade nos processos de construção 
e apreensão do conhecimento, nosso comportamento continua linear. Não fomos 
preparados para tratar profissionalmente essa diversidade nem para entendê-la. 
Falta-nos uma leitura teórica do peso da diversidade sócio-cultural nos processos 
de aprendizagem. (...) O que já está sendo feito para incorporar essa diversidade em 
nossas propostas pedagógicas? O que está sendo inovado nas escolas para darem 
conta dessa diversidade?  

(ARROYO, 1996, p. 43) 
 

 No ensino fundamental regular, a crescente preocupação com o fenômeno da 

pluralidade cultural e sua relação com a educação se evidencia, por exemplo, com a 

inclusão da pluralidade cultural como um dos temas transversais dos Parâmetros 

Curriculares Nacionais, publicados em 1997, como proposta educacional do 

Ministério de Educação Nacional (MEC). Ao analisar este documento, em sua 

justificativa, é possível compreender o que se pretende ao abordar a temática: 

 
Mudar mentalidades, superar o preconceito e combater atitudes discriminatórias 
são finalidades que envolvem lidar com valores de reconhecimento e respeito 
mútuo, o que é tarefa para a sociedade como um todo. A escola tem um papel 
crucial a desempenhar nesse processo. Em primeiro lugar, porque é o espaço em 
que pode se dar a convivência entre crianças de origens e nível socioeconômico 
diferentes, com costumes e dogmas religiosos diferentes daqueles que cada uma 
conhece, com visões de mundo diversas daquela que compartilha em família. Em 
segundo, porque é um dos lugares onde são ensinadas as regras do espaço público 
para o convívio democrático com a diferença. Em terceiro lugar, porque a escola 
apresenta à criança conhecimentos sistematizados sobre o País e o mundo, e aí a 
realidade plural de um país como o Brasil fornece subsídios para debates e 
discussões em torno de questões sociais. A criança na escola convive com a 
diversidade e poderá aprender com ela. Freqüentemente, contudo, as escolas 
acabam repercutindo, sem qualquer reflexão, as contradições que a habitam. A 
escola no Brasil, durante muito tempo e até hoje, disseminou preconceito de formas 
diversas. Conteúdos indevidos e até errados, notadamente presentes em livros que 
têm sofrido críticas fundamentadas, constituem assunto que merece constante 
atenção. 
Também contribuía para essa disseminação de preconceitos certa mentalidade que 
vinha privilegiar certa cultura, apresentada como a única aceitável e correta, como 
também aquela que hierarquizava culturas entre si, como se isso fosse possível, sem 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



65 

 
prejuízo da dignidade dos diferentes grupos produtores de cultura. Amparada pelo 
consenso daquilo que se impôs como se fosse verdadeiro, o chamado, criticamente, 
“mito da democracia racial”, a escola muitas vezes silencia diante de situações que 
fazem seus alunos alvo de discriminação, transformando-se facilmente em espaço de 
consolidação de estigmas. Assim, o educador está sujeito a uma escolha inevitável — 
ainda que inconsciente — quanto a ser agente privilegiado da expansão ou da 
contração do preconceito e da discriminação. Portanto, embora não caiba à educação, 
isoladamente, resolver o problema da discriminação em suas mais perversas 
manifestações, cabe-lhe atuar para promover processos, conhecimentos e atitudes 
que cooperem na transformação da situação atual.  

(BRASIL, Parâmetros Curriculares Nacionais, vol. 10, p. 21-22) 
 

 Entretanto, Candau (2008a) deixa claro, que, esse documento pode acabar 

sendo prescritivo, de caráter unicamente teórico, se não estiver associado a uma 

política educacional que vise a valorização do magistério e a formação 

permanente dos(as) educadores(as) para o tema da diversidade cultural. 

 Os objetivos traçados para o ensino fundamental regular em relação à 

pluralidade cultural podem ser estendidos para o Ensino Médio regular. 

Entretanto, esse tema tem sido pouco explorado na Educação de Jovens e Adultos 

(EJA), principalmente no segmento do Ensino Médio. Neste segmento, muitas 

vezes encontramos sujeitos ainda mais heterogêneos e professores(as) com 

dificuldades ainda maiores em reconhecer as diferenças entre esses sujeitos e 

buscar meios de elaborar práticas pedagógicas contextualizadas que facilitem o 

estabelecimento de diálogos entre as experiências vividas, os saberes 

anteriormente tecidos pelos educandos e educandas e os conteúdos escolares para 

a organização de um currículo adequado a estes grupos sociais.   

  Ao se focar a Educação de Jovens e Adultos, mais do que tematizar a 

diversidade cultural nas aulas e propostas pedagógicas, é preciso considerar que a 

diversidade cultural se expressa de formas variadas. Vóvio (2009: 84) cita 

algumas formas de expressão da diversidade cultural desse alunado: “no modo 

como se expressam, nos significados que atribuem ao processo de aprendizagem, 

no modo como percebem a si mesmos e aos outros, nos interesses que possuem, 

nas questões que afetam sua vida e no modo como se posicionam socialmente, 

entre outros.” Para essa mesma autora, pessoas jovens e adultas são portadoras de 

cultura e produzem cultura, o que exige, por um lado, identificar os 

conhecimentos, os valores, as representações, as expectativas e habilidades que 

possuem, e, por outro, investigar as situações que vivenciam e como participam 

delas, o contexto em que estão inseridas e as atividades a que se dedicam. Implica 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



66 

 

então, em reconhecer que jovens e adultos possuem patrimônios culturais 

relacionados às suas biografias, aos grupos sociais a que pertencem, ao contexto 

em que vivem, entre outros aspectos. 

 Para Di Pierro (2005) a concepção compensatória da Educação para 

Jovens e Adultos ainda é uma realidade e dificulta o atendimento das 

especificidades desse grupo sociocultural tão diverso: 
 

(...) a cultura escolar brasileira ainda encontra-se impregnada pela concepção 
compensatória de educação de jovens e adultos que inspirou o ensino supletivo, visto 
como instrumento de reposição de estudos não realizados na infância ou 
adolescência. Ao focalizar a escolaridade não realizada ou interrompida no passado, 
o paradigma compensatório acabou por enclausurar a escola para jovens e adultos 
nas rígidas referências curriculares, metodológicas, de tempo e espaço da escola de 
crianças e adolescentes, interpondo obstáculos à flexibilização da organização 
escolar necessária ao atendimento das especificidades desse grupo sociocultural. Ao 
dirigir o olhar para a falta de experiência e conhecimento escolar dos jovens e 
adultos, a concepção compensatória nutre visões preconceituosas que subestimam os 
alunos, dificulta que os professores valorizem a cultura popular e reconheçam os 
conhecimentos adquiridos pelos educandos no convívio social e no trabalho. 

(DI PIERRO, 2005, p. 51) 
 

 Assim, essa cultura escolar acaba por não reconhecer os sujeitos históricos 

que compõem as classes de EJA na sua condição de demandatários de direitos, cujo 

direito à educação é parte deles. Para Arroyo (2005), isso significa que além de 

serem alunos(as) evadidos(as) ou excluídos(as) da escola, essas pessoas carregam 

trajetórias perversas de exclusão social, vivenciam trajetórias de negação dos 

direitos mais básicos à vida, ao afeto, à alimentação, à moradia, ao trabalho e à 

sobrevivência. Entretanto, para Haddad (2007), além dessa trajetória de carências, 

há uma trajetória de conquista e luta que faz parte do cotidiano desses sujeitos e que 

determina as razões históricas da construção das sociedades onde vivem.   

 Segundo Canen (1999), devemos desconsiderar o grupo que compõe a 

Educação de Jovens e Adultos como uma categoria homogênea: 

 
Tal posição implica o desafio a preconceitos e a noções de superioridade de certas 
culturas sobre outras, buscando-se trabalhar em uma perspectiva de valorização da 
diversidade cultural, de reconhecimento de saberes de que diversos grupos sócio 
culturais são portadores e da necessidade de estabelecer diálogos entre esses 
saberes e aqueles que a escola é chamada a ministrar. 

(CANEN, 1999, p.98) 
 

 Para Andrade (2001), toda essa reflexão da relação entre educação escolar 

e diversidade cultural é relativamente nova e tem se dado muito mais no âmbito 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



67 

 

da produção teórica do que das práticas pedagógicas propriamente ditas. 

Compreender a escola como um espaço de cruzamento de culturas (PEREZ 

GÓMEZ, 2001) focalizando concepções de identidade e diferença que possam 

orientar o tratamento dessa temática é muito importante na construção de uma 

prática pedagógica numa perspectiva multicultural crítica, focada na 

interculturalidade. A partir desta constatação, torna-se necessário buscar 

compreender a construção da identidade dos(as) alunos(as), relembrando o 

conceito de “identidades híbridas” de Hall (2006). 

  Partindo da necessidade de reconhecer as identidades dos(as) alunos(as) da 

EJA para a construção de uma prática pedagógica multicultural, Canen (1999, 

p.98) afirma que as “práticas de educação de jovens e adultos têm ressaltado, para 

seu sucesso, a necessidade de fortalecer a auto-estima e a construção da identidade 

dos sujeitos que dela participam”. Para que essa autoestima seja trabalhada, o 

sujeito deve ser visto não só em sua identidade individual, mas também como 

identidade coletiva, base de sua essência, de seus valores, de seu (re) 

conhecimento, de sua cultura. 

 Borges (2009) atenta para o fato de que quando a escola nega a identidade 

do sujeito da EJA, ela nega a possibilidade de uma articulação entre experiência e 

prática. O(A) aluno(a), jovem ou adulto(a), possui uma experiência ainda maior 

que a criança, tem uma vivência ímpar que deve ser levada para a sala de aula. 

Negar que estes sujeitos sabem, parece ser uma nova forma de colocar estes(as) 

alunos(as) a margem do conhecimento. Neste caso propõe-se a escuta e a 

valorização do saber que é eminentemente, uma forma de aprendizagem 

democrática. Trazer estes saberes para sala de aula é a possibilidade de uma 

educação mais plural, heterogênea e complexa. 

  Assim, na Educação de Jovens e Adultos, encontramos a identidade 

multicultural construindo-se cotidianamente, partindo da realidade do grupo que 

compõe esse tipo de modalidade de educação, haja vista se tratarem de pessoas de 

diferentes raças, etnias, culturas, gêneros e classes sociais, onde, através de um 

convívio diário, buscam encontrar-se e reconstruírem-se umas com as outras, 

identificando-se, respeitando-se, hibridizando suas identidades, desconstruindo e 

construindo novos paradigmas sociais voltados à crítica, à não estereotipagem, 

desafiando preconceitos e construindo novos conceitos. A elaboração de um 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



68 

 

currículo nessa perspectiva passa a ser também muito importante, pois pressupõe 

uma discussão em relação às possibilidades e modalidades de diálogo que se 

pretende promover entre os diversos grupos sociais, étnicos e culturais que 

coexistam no mesmo espaço social. 

 

3.3.2  
Multiculturalismo na escola: práticas interculturais na EJA  
 

 Ao relacionar o multiculturalismo com a educação, é possível identificar 

seu caráter questionador em relação aos conhecimentos produzidos e transmitidos 

pelas instituições escolares, evidenciando etnocentrismos e estereótipos criados 

pelos grupos sociais dominantes, silenciadores de outras visões de mundo.  

 Candau (2008b) afirma que uma das dificuldades para se penetrar na 

temática multicultural nos espaços escolares é a sua presença frágil e suscetível a 

muitas discussões nesses espaços, exatamente por seu caráter profundamente 

vinculado a dinâmica dos movimentos sociais. Entretanto, cada vez mais 

experiências têm sido realizadas no sentido de favorecer a incorporação da 

perspectiva multicultural na educação básica. 

 McLaren (1997), autor já citado ao tratamos das vertentes do 

multiculturalismo, entende a educação multicultural pela ótica da pedagogia crítica, 

visando oferecer aos(as) professores(as) e pesquisadores(as) uma forma de se 

compreender o papel da escola dentro de uma sociedade dividida em classe, raça e 

gênero; e entendê-la como um terreno cultural capaz de conferir poder ao estudante 

e promover sua autotransformação. Assim, para esse autor, os educadores(as) 

devem estar atentos para desenvolver um currículo e uma pedagogia multicultural 

que levem em consideração essas questões. A sala de aula é, portanto, um espaço de 

múltiplas narrativas de construção, transformação e empoderamento não podendo 

ser reduzido a um espaço exclusivamente de instrução. 

 Para James A. Banks (1999), outro autor americano envolvido com a 

perspectiva liberal na questão das relações entre multiculturalismo e educação, a 

educação multicultural é um movimento reformador que possui como principal 

finalidade que todos os alunos e alunas desenvolvam “habilidades, atitudes e 

conhecimentos necessários para atuar no contexto da sua própria cultura étnica, no 

da cultura dominante, assim como para interagir com outras culturas e situar-se em 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



69 

 

contextos diferentes de sua origem” (BANKS, 1999:2). Dessa forma, o 

multiculturalismo seria capaz de realizar grandes mudanças no sistema educacional. 

 Pensando a educação multicultural sob a ótica da interculturalidade, 

Candau (2008b) defende uma educação para o reconhecimento do “outro”, para o 

diálogo entre diferentes grupos culturais e sociais: 
 

Uma educação para a negociação cultural, que enfrenta os conflitos provocados 
pela assimetria de poder entre os diferentes grupos socioculturais nas nossas 
sociedades e é capaz de favorecer a construção de um projeto comum, pelo qual as 
diferenças sejam dialeticamente incluídas. (CANDAU, 2008b, p.23) 

 

 Fleuri (2003), corroborando as idéias de Candau (2008b), afirma ainda que 

o termo educação intercultural tem sido usado para indicar o conjunto de 

propostas educacionais que visam a promover a relação e o respeito entre grupos 

socioculturais, mediante processos democráticos e dialógicos.   

 Assim, uma educação sustentada por essa perspectiva pressupõe um 

processo dinâmico e permanente de relação, diálogo e aprendizagem entre 

culturas em condições de respeito e legitimidade mútua. 

 Uma das principais questões das pesquisas realizadas por Candau (2006, 

2008a, 2008b, 2009), é a gênese histórica da interculturalidade na educação nos 

mais diversos contextos, com um foco especial na América Latina. No Brasil, os 

movimentos de educação popular, influenciados pelo pensamento de Paulo Freire, 

educador que tanto contribuiu e contribui até hoje para uma Educação de Jovens e 

Adultos de qualidade, fazem parte da gênese histórica da perspectiva intercultural. 

Candau (2006) considera que Freire já defendia princípios importantes da 

perspectiva intercultural na educação devido ao reconhecimento que dava à 

relevância da dimensão cultural nas relações pedagógicas e pelo método dialógico 

que propõe implementar nos processos educativos. 

 Apesar das experiências educativas de Freire terem em geral um caráter 

não formal, ocorrendo inicialmente fora das escolas, elas se estenderam, segundo 

Souza (1998 apud Candau, 2008a), para o âmbito da educação formal. Isso teria 

ocorrido principalmente pelo fato dos educadores e educadoras populares estarem 

mais envolvidos com a escola pública e as várias experiências de reformas 

educativas da época. 

 Paulo Freire nos traz vários debates sobre a Educação de Jovens e Adultos, 

numa proposta de pedagogia critico-libertadora que inclui elementos 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



70 

 

fundamentais da prática intercultural como a dialogicidade, a importância do saber 

e da cultura do(a) educando(a), o(a) educando(a) enquanto sujeito de sua história e 

outros. Entretanto, irei me focar no conceito de diálogo interpessoal crítico, a 

partir de Freire (1987, 2001, 2002), considerando o diálogo, como prática 

essencial para uma prática pedagógica intercultural na escola, assim como citado 

por Candau (2008b) e Fleuri (2003). 

 Freire (1987) considera o diálogo essencial para que experiência e 

educação possam efetivamente estabelecer uma relação positiva no processo 

formativo dos seres humanos, sendo a favor de que as experiências existenciais 

dos homens e das mulheres não sejam desprezadas no processo escolar. 

Comprometida com a libertação dos seres humanos, Paulo Freire ressalta que a 

educação tem como exigência a prática dialógica, tendo em vista que a 

transformação do mundo só se faz quando realizada em comunhão: 

 
O diálogo deve ser entendido como algo que faz parte da própria natureza histórica 
dos seres humanos. É parte de nosso progresso histórico do caminho para nos 
tornarmos seres humanos(...) o diálogo é o momento em que os humanos se 
encontram para refletir sobre sua realidade tal com a fazem e re-fazem.  

(FREIRE & SHOR, 1986, p.122-123) 
 

 Para Freire (2002, p.25): “A dialogicidade verdadeira, em que os sujeitos 

dialógicos aprendem e crescem na diferença, sobretudo, no respeito a ela, é a 

forma de estar sendo coerentemente exigida por serem que, inacabados, 

assumindo-se como tais, se tornam radicalmente éticos.” 

 Assim, segundo Freire, a educação intercultural está intimamente 

implicada com uma epistemologia dialógica, isto é, com os processos de trocas e 

interações entre atores ou grupos sociais. No interior da sala de aula ou nas 

atividades educativas não-escolares, esse conceito freireano de multiculturalidade 

pode, inclusive, contribuir para identificar o tipo de relações entre os(as) 

diferentes alunos(as) provenientes de culturas distintas. 

 Freire afirma que as diferenças interculturais existem e “apresentam cortes 

de classe, de raça, de gênero, e como alongamento destes, de nações” (FREIRE, 

1993, p.31) e destaca na sua “Pedagogia do Oprimido” (1987) que a inserção em 

outro contexto cultural do qual o sujeito não faz parte, deve ocorrer pelo real 

interesse de conhecê-la junto aos sujeitos que dela fazem parte, sem a imposição de 

saberes de uma cultura pela outra. Do contrário, não haverá compreensão desta 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



71 

 

cultura, mas apenas a interpretação da mesma a partir de concepções adquiridas 

anteriormente em um contexto cultural diferenciado. Quando realizada a inserção 

em contexto cultural de maneira dialógica, Freire (1987) denomina-a como síntese 

cultural. O diálogo, assim, permite o respeito e a disposição para realmente 

conhecer os saberes e a cultura dos indivíduos com quem se visa desenvolver um 

trabalho educativo crítico, elementos sem os quais se instala a invasão cultural. 

 A Educação de Jovens e Adultos, segundo Freire (1987), leva o homem à 

retomada reflexiva do próprio processo em que vai se descobrindo, manifestando-

se e configurando-se, o que ele chama de “método de conscientização”, voltado ao 

processo do grupo, já que Freire acreditava que ninguém se conscientiza 

separadamente dos demais. Para esse autor, a falta de diálogo nega o homem, a 

pessoa humana, porque isola esse homem, esta pessoa fecha a sua consciência. 

 Assim, a educação humanizadora só se realiza por meio do diálogo. A 

conscientização envolve um processo em que “ninguém educa ninguém, ninguém 

educa a si mesmo, os homens se educam entre si, mediatizados pelo mundo. 

(FREIRE, 1987, p.39) 

 Nos diferentes grupos que compõem a EJA, temos realidades culturais 

diversas, evidenciadas pelas diferentes faixas etárias, etnias, gêneros e vivências 

sociais. As palavras de Freire (1987) se articulam com a Educação de Jovens e 

Adultos quando trabalham as necessidades básicas voltadas à cultura, às relações 

sociais e á cidadania em seu currículo, perpassando pela formação profissional 

desses sujeitos. Entretanto, no ensino médio, essas necessidades pouco perpassam 

o currículo e as práticas pedagógicas dos professores e professoras, estando mais 

presentes na alfabetização desses educandos e educandas. 

 Desta forma, pensar a Educação de Jovens e Adultos em todas as suas 

instâncias voltada ao dialogismo freireano é, também, pensar na EJA entendida 

como um processo significativo na evolução e transformação da dinâmica das 

relações sociais, calcadas na valorização da diversidade cultural, defendida pelo 

multiculturalismo sob a perspectiva intercultural. Paulo Freire continuará a ser 

citado ao longo deste trabalho, devido a sua importância tanto na Educação de 

Jovens e Adultos, quanto no desenvolvimento de uma prática pedagógica 

intercultural através de suas idéias que visam o empoderamento dos diversos 

sujeitos presentes na sala de aula.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA



72 

 

 Pensando ainda em como caminhar na direção da construção de práticas 

pedagógicas que assumam a perspectiva intercultural, Candau (2008b) propõe 

quatro elementos para que isto se torne possível. São eles: (1) reconhecimento das 

identidades culturais, ou seja, estimular a tomada de consciência da construção da 

nossa própria identidade cultural, no plano pessoal, situando-a em relação com os 

processos socioculturais do contexto e à história do nosso país; (2) Desvelar o 

daltonismo cultural presente no cotidiano escolar, ou seja, buscar formas de 

desfavorecer, questionar e superar o caráter monocultural da cultura escolar 

reconhecendo as diferenças étnicas, de gênero, de diversas origens regionais e 

comunitárias e colocá-las em evidência na sala de aula; (3) Identificar nossas 

representações dos “outros”, ou seja, definir quem são esses “outros” e as relações 

entre “nós” e os “outros” de forma que seja possível o reconhecimento entre os 

diferentes através de exercícios em que promovamos o colocar-se no lugar 

sociocultural do outro se utilizando de processos sistemáticos de interação com os 

“outros”; e (4) Conceber a prática pedagógica como um processo de negociação 

cultural, desvelando o caráter histórico e construído dos conhecimentos escolares 

e sua íntima relação com os contextos sociais em que são produzidos para que seja 

possível construir currículos que incorporem referências de diferentes universos 

culturais, coerentes com a perspectiva intercultural, além de conceber a escola 

como espaço de crítica e produção cultural. 

 Propor uma prática pedagógica para a EJA no ensino médio, na qual a 

aplicação dos elementos citados por Candau (2008b) e a pedagogia do diálogo de 

Freire estejam presentes, talvez seja o primeiro passo para repensar essa modalidade 

de educação em uma perspectiva intercultural. Para isso é necessário buscar mais 

conhecimento sobre os sujeitos e atores que atuam nessa modalidade, assim como, 

pensar como é feito o currículo destinado a esse público culturalmente tão plural.  

Pensando na necessidade de obter mais conhecimento sobre os sujeitos e 

atores que atuam na EJA de ensino médio, o presente trabalho buscou investigar 

um colégio destinado à esta modalidade com um olhar voltado aos conceitos aqui 

apresentados. No próximo capítulo, apresento este colégio e os dados coletados 

durante as visitas realizadas na instituição, procurando analisar sua realidade a 

partir dos referenciais teóricos aqui trabalhados. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0913488/CA




