
Parte I 
A concepção de religião segundo o ateísmo humanista  
anticristão e suas críticas ao cristianismo 
 
1.  
A origem da crítica do ateísmo humanista ao cristia nismo 
 
 
 O cristianismo, através da crítica do ateísmo humanista do século XIX, é 

colocado sob suspeita com relação a sua contribuição ao processo de 

desenvolvimento das potencialidades latentes do ser humano. Nietzsche, Marx e 

Freud, os nomes mais representativos do ateísmo sistematizado em função de um 

humanismo, acusam a religião cristã de impedir a humanização da pessoa. 

Nietzsche considera ser o cristianismo “vontade de potência” direcionada para o 

nada. Marx interpreta a referida religião como promotora da alienação social, uma 

vez que ela se configura como superestrutura ideológica da sociedade capitalista 

desumana. Freud, por sua vez, vê o cristianismo em analogia com a neurose 

obsessiva e o concebe como ilusão em função dos desejos infantis. Ora, em todas 

estas concepções, o cristianismo transparece como algo que precisa ser superado 

para que o ser humano possa efetivar sua realização como pessoa portadora de 

uma liberdade inalienável. 

 As críticas destes expoentes do pensamento ocidental à religião não 

surgiram por acaso. Trata-se da conseqüência de todo um desenrolar histórico que 

teve início propriamente com a gestação da modernidade. O ateísmo anticristão 

humanista está ligado, pelo menos enquanto origem, ao anseio da Ilustração por 

autonomia humana a ser conquistada pela força da razão sob a forma de ciência e 

técnica. Feuerbach, o primeiro a formular sistematicamente esta vertente do 

ateísmo, era um pensador extremamente crente no potencial da razão científico-

técnica e também na possibilidade real de realização do ser humano com a 

superação histórica de Deus e do cristianismo. Sua crítica ao cristianismo 

encontrou nos meandros do paradigma moderno a sua inspiração determinante.  

 Feuerbach e a mentalidade moderna, da qual este filósofo foi uma das 

maiores expressões no que concerne à relação de oposição entre Deus e a pessoa 

humana, constituem a base da crítica de todo ateísmo humanista ao cristianismo. 

Marx, Nietzsche, Freud, como também todos os outros que seguem o legado 

destes pensadores, com relação ao ateísmo e à crítica religiosa, se encontram 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 24

vinculados ao pensamento de Feuerbach, que concebe a noção cristã de Deus 

como projeção humana, e à lógica moderna da busca de afirmação e de realização 

da autonomia humana em detrimento dos entraves provocados pela religião.   

 É por causa desta vinculação que pensamos escrever no primeiro capítulo 

desta tese sobre os fundamentos originários do ateísmo anticristão humanista, 

encontrados na dinâmica progressiva do pensamento moderno de oposição ao 

cristianismo e no ateísmo sistematizado de Feuerbach. 

 Pensando assim, este capítulo contará com duas seções. Na primeira, 

vamos apresentar, sem grandes aprofundamentos, como a modernidade foi se 

configurando, a partir do pensamento filosófico, em oposição ao cristianismo, por 

causa do anseio de autonomia e por causa do desenvolvimento da razão científica 

e de suas aplicações técnicas. Depois disso, iremos pontuar o modo como o 

cristianismo, através do catolicismo e do protestantismo, reagiu ao avanço da 

modernidade acentuando a oposição entre eles.  Na segunda seção, vamos dar 

atenção ao ateísmo de Feuerbach que constitui a primeira sistematização de uma 

negação de Deus e do cristianismo por considerá-los como obstáculos ao processo 

de humanização do ser humano.  

 
1.1.  
O embate entre modernidade e cristianismo 
 
1.1.1.  
A modernidade em conflito com o cristianismo 
 

A nova mentalidade ocidental, que se iniciou no século XVI, substituindo 

lentamente o paradigma teocêntrico medieval, e que forneceu as bases para o 

antropocentrismo mediante a valorização da razão, da subjetividade, da liberdade, 

da historicidade e da moralidade autônoma, possibilitou uma nova concepção da 

religião e, ao mesmo tempo, uma reação negativa frente ao fenômeno religioso, 

em especial ao cristianismo. Até o século XVI, havia uma identificação entre o 

cristianismo e a sociedade. A religião cristã, configurada socialmente como 

cristandade, impunha sua visão de mundo e de ser humano, tutelava as relações 

sociais e estabelecia uma ética baseada nos princípios religiosos. A partir do 

século XVI, a cristandade européia entrava em declínio e aos poucos foi sendo 

substituída pelos estados modernos. Uma nova mentalidade foi se impondo. O 

cristianismo começou a ser criticado por impedir o processo de emancipação do 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 25

homem e por não estar assentado em bases racionais sólidas capazes de serem 

comprovadas cientificamente. Muitos pensadores modernos constataram no 

cristianismo uma oposição à mentalidade antropocêntrica, ao ponto mesmo de o 

rejeitarem parcial e até totalmente. Mas isto não revela que a modernidade tenha 

nascido com uma dinâmica interna voltada para a negação do cristianismo ou 

como um projeto de superação dele. O mais provável é que a modernidade não 

tenha surgido como oposição ao cristianismo e sim que ela tenha tomado uma 

direção anticristã e anti-religiosa, por conta, sobretudo, de um lado, da 

racionalidade científico-técnica, e por causa, por outro lado, da intransigência do 

cristianismo, particularmente do catolicismo, à nova mentalidade que estava se 

firmando. Na verdade o problema se deu por falta de diálogo entre os 

representantes da mentalidade moderna e as instituições que representavam o 

cristianismo1.        

A modernidade, aquela cosmovisão complexa que passou a determinar a 

história ocidental, especialmente a européia, desde o século XVI, se caracterizou, 

sobretudo, pela busca da afirmação e de desenvolvimento da autonomia do 

homem ou de sua subjetividade estendida sobre os vários âmbitos da existência 

humana, a saber: o conhecimento, as relações sociais e a moralidade. 

Diferentemente do homem medieval, dominado por uma visão estática e a-

histórica, o homem moderno procurou concretizar sua autonomia na possibilidade 

de desenvolver um conhecimento a partir de si próprio com o exercício crítico da 

razão, na compreensão e transformação da natureza mediante a racionalidade 

científica e suas aplicações técnicas, numa vida sócio-política normatizada pela 

razão e pelos valores humanos, e numa ética fundada na razão e no próprio 

homem. Por isso, as objeções modernas ao cristianismo partiram de âmbitos 

diferentes. O cristianismo começou a ser alvo de críticas da ciência nascente, da 

filosofia da subjetividade, do pensamento político e da ética que buscava superar a 

heteronomia. Contudo, o núcleo de todas as críticas estava no fato de que o 

cristianismo se posicionava na contramão da modernidade que foi sendo 

                                                 
1 Defende este ponto de vista Antoine Vergote e também J. Comblin. Cf. VERGOTE, A., 
Modernidade e cristianismo. Interrogações e críticas recíprocas. São Paulo: Loyola, 2002, p. 41-
42; COMBLIN, J., A força da palavra. Petrópolis: Vozes, 1986, p. 198-204. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 26

configurada como um projeto de afirmação e de realização da autonomia do 

homem a partir da racionalidade científico-técnica2. 

Não podemos negar que as bases modernas de todo processo de afirmação 

e de pretenso desenvolvimento da autonomia humana se encontram, além da 

inegável contribuição da tradição cristã e de vários acontecimentos históricos, 

naqueles pensadores que forneceram os fundamentos para a imposição da razão 

científico-técnica, e que deram, assim, início ao processo de secularização da 

sociedade ocidental, a saber: René Descartes (1596-1650), Francis Bacon (1561-

1621), Galileu Galilei (1564-1642) e Isaac Newton (1642-1727). 

Concomitantemente encontramos nestes pensadores o fundamento das objeções 

modernas ao cristianismo. 

Até Descartes encontramos uma filosofia metafísica fundamentada nas 

certezas dogmáticas da revelação divina judaico-cristã. Tratava-se de uma 

filosofia que tinha como ponto de partida a revelação divina e a fé religiosa. A 

verdade sobre a realidade era dada pelas autoridades encarregadas da tradição.  

Não era, assim, o ser humano sujeito do conhecer. Ele era destinatário de verdades 

prontas, de um conhecimento tradicional. Descartes foi o responsável pela virada 

antropológica da filosofia3. A razão como “sujeito pensante” (res cogitans) 

assumiu, com ele, uma função crítico-normativa em relação ao religioso e a tudo 

mais. Mediante a razão ou a consciência reflexiva, o ser humano ficou 

possibilitado de conhecer a realidade por si mesmo. A verdade não consistia mais 

em ser algo pré-estabelecido, dado e aceito acriticamente. Não havia mais a 

possibilidade de considerar como verdade coisa alguma sem a investigação 

racional, própria da consciência reflexiva, colocada em movimento pela dúvida 

metódica. Neste sentido, é mérito de Descartes a valorização da razão como 

consciência reflexiva, como ego cogito. Ele possibilitou a autonomia do homem 

frente a um conhecimento estabelecido e, ao mesmo tempo, afirmou a autonomia 

do ser humano como sujeito pensante da realidade. Abriu, assim, o caminho para 

o racionalismo e o subjetivismo na cultura e no pensamento ocidentais. H. Küng 

afirma que sua influência não se restringiu somente ao racionalismo, ao 

psicologismo e a todo idealismo, mas atingiu também o empirismo, o 

                                                 
2 Cf. HERRERO, F.J., Estudos de ética e filosofia da religião. São Paulo: Loyola, 2006, p. 141-
143. 
3 Cf. ESTRADA, J.A., Deus nas tradições filosóficas. Vol. II: Da morte de Deus à crise do sujeito. 
São Paulo: Paulus, 2003, p. 78-87. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 27

mecanicismo e até o materialismo4. Em compensação, a filosofia cartesiana abriu, 

ao mesmo tempo, a possibilidade da desvalorização do saber religioso por ser 

considerado conhecimento incerto ou simplesmente superstição. 

Além da filosofia da consciência reflexiva, do ego cogito, Descartes 

lançou as bases do pensamento científico moderno. Sua pretensão consistia em 

formular um método capaz de fornecer o conhecimento exato da realidade. Tentou 

realizar isto com a aplicação da matemática. Concebia ele a realidade natural (res 

extensa) como um grande mecanismo, uma máquina com leis próprias que a 

mantinha em funcionamento5. Ele acreditava numa estrutura matemática própria 

de toda natureza. Por isso apontou a matemática como a linguagem da natureza. 

E, a partir desta visão, supôs um método científico-matemático de abordagem da 

realidade. Seu método era o analítico. Consistia “em decompor ao máximo cada 

uma das dificuldades que se examinasse em tantas parcelas quantas possíveis e 

necessárias para melhor resolvê-las” (Regra da análise)6. O procedimento 

analítico supunha o estudo parte por parte da realidade como um problema 

matemático. O método cartesiano fez futuro na modernidade, tornando-se uma 

característica essencial do moderno pensamento científico. Entretanto, a visão 

mecanicista da realidade possibilitou a manipulação e a exploração depredatória 

da natureza7. Além, é claro, de ter dado início a “expulsão” de Deus da realidade 

física.  

Assim encontramos em Descartes, mesmo sem ter sido ele ateu, elementos 

para uma objeção ao cristianismo, a saber: a supremacia da razão em detrimento 

aos outros saberes, especialmente ao saber religioso, e a visão matemático-

mecanicista da realidade, que supunha um mundo fechado à ação divina. Embora, 

tenha havido muitas críticas à filosofia de Descartes, feitas, por exemplo, por um 

Hume ou por um Kant, a sua concepção se tornou predominante em todo ocidente 

moderno.   

                                                 
4 Cf. KÜNG, H., Existe Dios? Respuesta al problema de Dios en nuestro tiempo. Madrid: 
Cristiandad, 1979, p. 41. 
5 Descartes aplicou esta visão ao próprio corpo humano, o qual considerava como uma máquina 
perfeita. Cf. DESCARTES, R., As paixões da alma. In. Id. Obras escolhidas. São Paulo: Nova 
Cultural, 1996. (Coleção: Os Pensadores).   
6 DESCARTES, R., Discurso do método. In: Id. Obras escolhidas. São Paulo: Nova Cultural, 
1996, p. 78. (Coleção: Os Pensadores). 
7 Cf. CAPRA, F., O ponto de mutação. A ciência, a sociedade e a cultura emergente. 31ªed. São 
Paulo: editorial Cultrix, 2005, p. 52-58. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 28

 Juntamente com Descartes, foram Bacon, Galileu e Newton os outros 

nomes mais importantes para o alvorecer das ciências naturais e para a 

estruturação da mentalidade racionalista e cientificista de toda modernidade. Com 

eles, o mundo passou a ser entendido de forma diferente. Predominava até o 

século XVI a idéia de que o mundo era uma realidade ordenada e regida por leis 

divinas imutáveis. Ao homem caberia apenas a contemplação da natureza e a 

imitação de sua ordem na vida individual e social8. Transformação da natureza 

pelo ser humano seria algo impensável. Com a contribuição destes quatro 

“cientistas”, a natureza passou ser vista como uma realidade possuidora de uma 

legalidade intrínseca suscetível de ser compreendida e transformada pela ação 

humana. Bacon deu sua contribuição a esta visão com a descrição do método 

empírico. Com esta descoberta, a natureza começou a ser estudada, analisada, 

mensurada matematicamente mediante a experimentação científica. O 

procedimento de Bacon, que consistia em realizar experimentos e extrair deles 

conclusões gerais, a serem testadas por novos experimentos, estabeleceu uma 

nova metodologia de conhecimento para as ciências naturais9. Galileu, por sua 

vez, “foi o primeiro a combinar a experimentação científica com o uso da 

linguagem matemática para formular as leis da natureza por ele descobertas”10. 

Por meio da abordagem empírica somada à descrição matemática, Galileu negou a 

antiga concepção geocêntrica do universo, sendo, por isso, censurado pela 

Inquisição romana que defendia geocentrismo. O caso de Galileu constituiu o 

início da controvérsia entre a teologia e as ciências da natureza, controvérsia esta 

bastante acentuada ainda hoje. Newton, por sua hora, elaborou uma formulação 

matemática da concepção mecanicista da natureza, realizando uma síntese das 

obras de Copérnico e Kepler, Descartes, Bacon e Galileu11. A física newtoniana 

concebia o universo como um gigantesco sistema mecânico posto em movimento 

por leis matemáticas precisas. A visão de Bacon, Galileu e Newton a respeito da 

natureza abriu espaço para o desenvolvimento das ciências naturais e 

concomitantemente para a crise da metafísica. O homem moderno ao mesmo 

tempo em que se sentia sujeito frente à natureza, porque capaz de entender seu 

                                                 
8 Cf. RUBIO, A.G., Unidade na pluralidade. O ser humano à luz da fé e da reflexão cristãs. 3ª.ed. 
São Paulo: Paulus, p. 32-33.  
9 CAPRA, F., op. cit., p. 51-52. 
10 Ibid., p. 50. 
11 Cf. Ibid., p. 58-61. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 29

mecanismo e de poder transformá-la mediante a racionalidade científica e suas 

aplicações técnicas, assumiu rapidamente uma lógica de negação do transcendente 

ou do mistério envolvente da natureza e do próprio ser humano. O próprio Bacon 

substituiu o cristianismo histórico, que considerava prejudicial ao progresso da 

humanidade, por substituir a clareza da razão pela ilusão da imaginação, pela 

religião natural, o deísmo, aquela religião cujos princípios se encontravam nas leis 

naturais e não em revelação sobrenatural12. Surgia, assim, uma tentativa de 

superação do cristianismo tradicional, considerado supersticioso e medieval, por 

uma religião teísta ancorada na razão e na ciência.   

O novo modo do homem se relacionar com a natureza e de interpretá-la, 

inaugurado por Descartes, Galileu, Bacon e Newton, levantou o problema da 

relação entre Deus e o mundo. À medida que as ciências naturais descobriam as 

leis próprias da natureza, Deus foi perdendo seu espaço no mundo até chegar ao 

momento que Ele havia se tornado uma “hipótese desnecessária” (Laplace13). 

Entretanto, o ateísmo não foi conseqüência imediata do progresso das ciências 

naturais. Descartes, Galileu, Bacon e Newton não desconsideravam a existência 

de Deus. A noção de Deus foi utilizada por todos eles como um argumento para 

preencher as lacunas de suas teorias14. Longe do ateísmo, o panteísmo e o deísmo 

foram as tentativas imediatas de responder à relação Deus-mundo. O primeiro 

postulava a não separação de Deus do mundo ou a identidade do ser de Deus com 

a natureza. Spinoza (1632-1677) foi o primeiro a elaborar um sistema panteísta. 

De acordo com ele, o pensamento e a extensão (matéria) são atributos infinitos de 

Deus e as leis divinas se identificam com as leis naturais, de tal modo que a 

natureza consiste num determinado modo de existir do próprio Deus15. A 

influência do panteísmo de Spinoza foi grande em pensadores como Hölderlin, 

                                                 
12 Cf. ARVON, H., O ateísmo. Portugal: Publicações Europa-América, [s.d.]. p. 42-44. 
13 O físico Pierre-Simon de Laplace (1749-1827), no fim do século XVIII, havia “expulsado” Deus 
da física. A hipótese “Deus” não foi necessária para que Laplace explicasse o funcionamento do 
sistema planetário. A esse respeito é conhecida a seguinte anedota: Napoleão havia perguntado a 
Laplace: Que lugar ocupa Deus em seu Sistema da Natureza? Laplace teria respondido: “Je n’ 
avais pas besoin de cette hypothèse lá” [Não precisei desta hipótese]. Cf. KASPER, W., El Dios 
de Jesucristo. Salamanca: Ediciones Sigueme, 1986, p. 38; ARMSTRONG, K., Uma história de 
Deus. São Paulo: Companhia das Letras, 2002, p. 346.  
14 Cf. KASPER, W., op. cit., p. 34-36. 
15 Cf. Ibid., p. 37; KÜNG, H., op.cit., pp. 193-195; THROWER, J., Breve história do ateísmo 
ocidental. Lisboa: Edições 70, 1971, p. 98-100.   

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 30

Schelling, Schleiermacher e, até mesmo, Hegel16. O deísmo, por sua vez, 

postulava a completa autonomia da natureza, quanto ao seu funcionamento, em 

relação a Deus. Deus era considerado o criador da natureza e também o seu 

legislador, aquele que simplesmente havia colocado em marcha o grande 

mecanismo que seria o mundo, mas não mais interferia nele. Ignorava a imanência 

de Deus no mundo. Deus ficava reduzido apenas à transcendência. Era visto 

simplesmente como o “grande relojoeiro” que pôs o “relógio”, ou seja, o mundo 

para funcionar e nada mais.   

 O panteísmo e o deísmo estavam no limite com o ateísmo. Diluir Deus na 

imanência ou confiná-lo na transcendência apontava certamente para a negação de 

Deus. Um Deus que se identificasse com o mundo ou que não atuasse nele seria 

um Deus desnecessário. O Deus postulado pelo panteísmo e pelo deísmo nada 

tinha a ver com o Deus da revelação judaico-cristã.  

O modo como a modernidade se configurou, pautada na razão e no método 

experimental das ciências naturais, substituiu, num primeiro momento, o Deus 

cristão pelo Deus dos filósofos17, e, num segundo momento, atingiu sua negação 

num materialismo crasso e ateísta18. Da mesma forma, o cristianismo revelado foi 

sendo substituído, em muitas consciências modernas, por uma religião racional-

científica, o deísmo, e, por outras, por sua negação total, o ateísmo. 

 Com a imposição do deísmo até o século XVIII e do ateísmo sistemático a 

partir do século XVIII, a objeção moderna ao cristianismo havia se tornado 

patente. Para muitos espíritos modernos, o cristianismo tradicional não tinha mais 

razão de ser, porque a fé cristã em seus eventos de salvação supunha um mundo e 

uma história sempre abertos às intervenções divinas. Para os deístas19 e os ateus 

                                                 
16 Cf. KASPER, W., op. cit., p. 37. Sobre a polêmica se Hegel foi ou não panteísta, ver KÜNG, H. 
op. cit., p. 198-199. 
17 Os grandes pensadores teístas da modernidade (Descartes, Spinoza, Kant, Hegel, etc.) não 
consideraram em suas reflexões filosóficas o Deus desconcertante de Jesus de Nazaré. Deus foi 
representado por cada um como um produto de suas especulações. Para Descartes e os deístas, 
Deus seria o “grande geômetra”; para Kant, Deus seria o “bem supremo” da moralidade; para 
Hegel, seria o “espírito absoluto” que se expressa na história. A respeito de como Deus foi 
apresentado pela filosofia moderna, cf. ESTRADA, J.A., op. cit.     
18 O deísmo subsistiu entre o final do século XVI e final do século XVIII. Entrou em crise no final 
do século XVIII com as novas descobertas científicas que destruíram a velha concepção fixista e 
mecanicista do mundo que recorria à existência e à ação de Deus como fatores explicativos do 
universo. Foi abandonado por posições materialistas e ateístas. Cf. STACCONE, G., Filosofia da 
religião. O pensamento do homem ocidental e o problema de Deus. Petrópolis: Vozes, 1991, p. 
77-78.     
19 Entre os deístas podemos indicar alguns nomes: a) Entre os ingleses: Francis Bacon, Thomas 
Hobbes (1588-1679), John Locke (1632-1704), Pierre Bayle (1647-1706), John Toland (1670-

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 31

materialistas20, alicerçados na nova mentalidade científica que pressupunha e 

confirmava o mundo como um sistema fechado, o cristianismo tradicional estava 

legitimando uma visão de mundo que havia sido desmentida pelas ciências 

emergentes. Deste modo, o cristianismo pertenceria à ordem dos mitos, da 

inverdade, da superstição, da oposição à lógica racional e científica da 

modernidade. Alguns deístas (Bacon, Locke, Toland, Shaftesbury) até mesmo 

tentaram racionalizar e naturalizar o cristianismo para purificá-lo de todo ar 

supersticioso e para torná-lo aceitável à nova mentalidade21, mas tal façanha 

consistiu numa própria negação da identidade do cristianismo enquanto religião 

revelada.  

 As objeções mais cerradas ao cristianismo por parte desta mentalidade 

científico-mecanicista, quer deísta quer atéia, podem ser encontradas em 

pensadores como Francis Bacon, David Hume (1711-1776) e D’Holbach (1723-

1789), entre outros.  

 Bacon, em seu Novum organum scientiarum, publicado em 1620, aplicou 

o racionalismo-científico à religião com a intenção de limitar o cristianismo à 

medida do razoável e do demonstrável. Assim, propôs banir da religião cristã, na 

constituição de uma religião natural, toda revelação e todo sobrenatural. A esta 

religião, fundamentada numa revelação divina, ele atribuiu a categoria de 

“acidental” ou “positiva”, por causa de seus elementos irredutíveis à razão. Para 

ele, a religião natural, superior à religião “positiva”, é a mais própria para 

favorecer o progresso humano, visto que tal religião incita o homem a obedecer à 

natureza, a dirigir os seus apetites naturais da forma mais útil para o exercício da 

razão e para a saúde do corpo e para as alegrias dos sentidos. Em contraposição, o 

cristianismo histórico, religião “positiva”, prejudica o progresso humano porque 

estaria fundamentado na ilusão e na imaginação e não na clareza racional22. 

 David Hume, por sua vez, não se opunha ao cristianismo diretamente. Sua 

preocupação era com a possibilidade de um conhecimento cientifico seguro. Por 

isso postulou o empirismo. Sustentava que a possibilidade de um conhecimento 

seguro provinha unicamente das sensações ou das experiências empíricas. Com 

                                                                                                                                      
1722) e Conde de Shaftesbury (1671-1713); b) Entre os franceses: Denis Diderot (1713-1784) na 
primeira fase de seu pensamento e Voltaire (1694-1778). Cf. ARVON,H., op. cit., p. 42-74.    
20 Entre os ateus materialistas encontramos os seguintes nomes: David Hume (1711-1776), Barão 
D’Holbach (1723-1789) e Denis Diderot na fase de maturidade. Cf. Ibid.  
21 Cf. Ibid., p. 45-47, 50-51. 
22 Cf. Ibid., p. 42-44. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 32

efeito, ele não admitia qualquer via pela qual se pudesse alcançar o conhecimento 

religioso. As verdades religiosas, e até mesmo as elucubrações metafísicas dos 

racionalistas, careceriam assim de qualquer probabilidade, pois diante daquelas 

realidades que não se podem experimentar sensivelmente nada pode ser dito com 

certeza23. Desta forma, ele havia desferido um golpe fatal contra as pretensões da 

razão humana de conhecer as realidades metafísicas.  Daí a explicação para a sua 

postura cética, agnóstica diante de determinadas questões para além da empiria e, 

ao mesmo tempo, seu desprezo pelas “verdades” religiosas.  

“Quando percorremos as bibliotecas – afirma Hume -, persuadidos destes 
princípios, que destruição deveríamos fazer? Se examinarmos, por exemplo, um 
volume de teologia ou de metafísica escolástica e indagarmos: Contém algum 
raciocínio abstrato acerca da quantidade ou dos números? Não. Contém algum 
raciocínio experimental a respeito das questões de fato e de existência? Não. 
Portanto, lançai-o ao fogo, pois não contém senão sofismas e ilusões”24.          

 

 Ademais Hume, em Dialogs concerning natural religion, havia defendido 

a impossibilidade de afirmação de uma causa primeira, Deus, para a origem do 

universo e da vida, visto que, segundo ele, seria impossível observar 

empiricamente a relação estabelecida entre Deus e o mundo. Ele criticava, deste 

modo, a religião “positiva”, o cristianismo tradicional, e também a religião 

“filosófica”, o deísmo, no que havia de comum em ambas, a saber, a afirmação de 

um princípio divino para o mundo. De acordo com ele, todo sistema religioso está 

sujeito a grandes e intransponíveis dificuldades, pois eles se assentam em 

realidades improváveis, ou seja, em realidades não comprovadas empiricamente25. 

Certamente esta visão de Hume era bastante depreciativa do cristianismo, pois a 

religião cristã, segundo sua lógica de pensamento, se encontrava determinada pela 

fantasia, pela superstição, pela ilusão e não pela realidade mesma que poderia ser 

experimentada sensorialmente. Seria o cristianismo, seguindo a sua lógica, uma 

realidade incapaz de se impor à modernidade por causa da falta de solidez 

empírica26. 

 Em contemporaneidade às críticas anti-metafísicas de Hume, encontramos 

um outro pensador moderno que formulou, pela primeira vez no Ocidente, uma 

                                                 
23 Cf. HUME, D., Investigação acerca do entendimento humano. In: Id., Obras escolhidas.  São 
Paulo: Nova Cultural, 1996. (Coleção: Os Pensadores). 
24 Ibid., p. 154. 
25 Cf. ARVON, H., op. cit., p. 51-53. 
26 A este respeito basta conferir a exposição que Hume faz acerca dos milagres. Cf. HUME, D., op. 
cit., p. 109-128. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 33

concepção radicalmente materialista e atéia do universo: Barão D’Holbach. Este 

cientista ateu empreendeu uma denúncia sistemática da religião em seu Système 

de la nature e em Le Christianisme dévoilé. Sua crítica religiosa se pautava em 

três pontos fundamentais contra o cristianismo, a saber: a) a sua falta de base 

científica; b) a impossibilidade dele se constituir como base coerente e suficiente 

para a moral; c) a legitimação por sua parte da ordem social injusta27. Tratava-se 

de uma objeção a partir de três eixos: o científico, o moral e o político. 

Sua objeção científica estava assentada em seu sistema materialista, o qual 

ele mesmo havia definido nos seguintes termos:  

“Só asseguramos o que vimos; só nos rendemos à evidência; nosso sistema é 
baseado somente em fatos. Só percebemos em nós e em todo lugar, apenas 
matéria, e concluímos que a matéria pode sentir e pensar. Vemos que no universo 
tudo se executa por meio de leis mecânicas, propriedades, combinação da 
matéria, e não procuramos outra explicação para os fenômenos que a natureza nos 
oferece. Concebemos um só e único mundo, onde tudo se encaixa, onde cada 
efeito é devido a uma causa natural conhecida ou desconhecida que o produz de 
acordo com leis necessárias. (...) fechamo-nos escrupulosamente no que nos é 
conhecido por meio de nossos sentidos, únicos instrumentos que a natureza nos 
deu para conhecer a verdade”28. 

  
 D’Holbach concebia apenas a existência da matéria e supunha um 

dinamismo nela. Qualquer realidade metafísica, com efeito, seria para ele um 

absurdo. As verdades teológicas do cristianismo, consequentemente, foram 

concebidas por ele como afirmações “sem noção”, sem precisão científica, porque 

não podiam ser comprovadas no dinamismo da realidade material29. Com efeito, 

ele defendia que o cristianismo consiste em criar um reino de seres imaginários, 

um mundo irreal que substitui o mundo verdadeiro. Ora, diante desta 

compreensão, não é difícil supor que, para D’Holbach, o cristianismo seria 

totalmente uma falsidade, um disparate lógico tanto em seu fundamento quanto 

em seus ensinamentos. 

 Além do mais, em contraposição a Kant (1724-1804) que considerava 

simplesmente o valor moral da religião cristã30, D’Holbach rejeitou totalmente 

                                                 
27 Cf. FABRO, C., Introduzione all’ ateísmo moderno. Vol. I. Roma: Editrice Studium, 1964, p. 
453-464; LECOMPTE, D., Do ateísmo ao retorno da religião. Sempre Deus. São Paulo: Loyola, 
2000, p. 113-127; ARVON, H., op. cit., p. 56-61.   
28 Citação de D’Holbach extraída de LECOMPTE, D., op. cit., p. 114-115. 
29 Cf. Ibid., p. 115. 
30 Seguindo a lógica moderna da supremacia da razão, Kant submeteu a religião ao crivo racional. 
Chegou assim ao valor moral da religião. Para ele, a religião é racional enquanto é moral, ou seja, 
enquanto ela se volta para o cumprimento do dever moral. Ora, para ele, enquanto reduzido à 
moralidade, o cristianismo consiste na religião pura da razão ou a religião da moral. Somente deste 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 34

qualquer fundamentação moral estabelecida sobre o cristianismo. Concebia-o 

como uma religião da “ferocidade”, aquela “seita que apagou todas as outras, com 

seus furores intolerantes e suas perseguições atrozes”31, e da qual os seus 

seguidores, os cristãos, viveriam “eternamente ocupados a atormentar, a perseguir, 

a destruir o próximo, os irmãos deles”32. Segundo D’Holbach, esta “ferocidade” 

peculiar aos cristãos estaria fundamentada e legitimada na imagem que eles têm 

de seu Deus: um Deus sanguinário, responsável pela morte de seu filho na cruz e 

responsável pela existência do mal no mundo33. Para D’Holbach, o cristianismo, 

fundamentado “num Deus sanguinário”, consiste numa “religião de sangue”, de 

crueldades e violências, uma religião improvável, portanto, para fundamentar uma 

moral condizente com os anseios humanos de fraternidade e paz. 

 D’ Holbach não deixou de criticar também a postura sócio-política do 

cristianismo. Antecedendo e servindo de base para as críticas de Marx34, criticou a 

hipocrisia e a busca de poder e de privilégio por parte do clero que, segundo ele, 

se fundamentava na idéia de sacerdócio sagrado. O cristianismo foi, de acordo 

com sua concepção, a religião que mais sujeitou os povos ao sacerdócio, à 

autoridade do clero, e ao poder dominante. Para D’ Holbach, o cristianismo seria, 

portanto, um excelente instrumentum regni a serviço daqueles que se encontravam 

no poder; seria uma ideologia a favor das classes dominantes, pelo fato de 

apresentá-las como expressão da vontade e da razão divinas. Além do mais, o 

cristianismo se apresentava, para ele, como a arte de embriagar as pessoas 

injustiçadas, a fim de impedi-las de ocupar-se com os males que lhes são impostos 

por aqueles que governam35.  

 Como D’ Holbach demonstrou em sua própria crítica, o cristianismo não 

foi simplesmente rechaçado como acientífico, mas também como impróprio para 

fundamentar uma moralidade plausível, e como instância social de contradição 

aos desejos de uma ordem política democrática promotora da justiça social. Esta 

                                                                                                                                      
modo, no seu entender, é que o cristianismo poderia resistir às possíveis fanatizações da religião 
dogmática. Cf. KANT, I., A religião nos limites da simples razão. São Paulo: Escala, [s.d].; 
ESTRADA, J.A., op. cit., p. 109-125. ZILLES, U.,Filosofia da religião. 4ª.ed. São Paulo: Paulus, 
2002, p. 56-59.    
31 Citação de D’Holbach extraída de LECOMPTE, D., op. cit., p. 121. 
32 Ibid., p. 117. 
33 Cf. Ibid., p. 115-119. 
34 Para a influência de D’ Holbach sobre Marx, cf. LECOMPTE, D., Marx et le baron d’ Holbach. 
Aux souces de Marx: Le matérialisme athée holbachique. Paris: PUF, 1983, p. 87-148. 
35 Cf. FABRO, C., op. cit., vol. I, p. 453-464; LECOMPTE, D., op. cit., p. 120-122; ARVON, H., 
op. cit., p. 56-61. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 35

objeção mais completa ao cristianismo pressupõe que a mentalidade racionalista-

técnica havia superado o âmbito do estritamente científico e alcançado os demais 

âmbitos da existência humana almejante por autonomia, especialmente o da 

moralidade e o da ordem sócio-política.  

De fato, uma vez que a lógica da racionalidade moderna tinha abandonado 

ou rejeitado o pensamento metafísico, não era mais possível continuar 

concebendo e legitimando uma ética de fundamento religioso. O próprio Kant, um 

convicto cristão protestante, abriu o caminho para fundamentar a moralidade no 

próprio homem, ou mais precisamente na razão, e não mais numa ordem religiosa. 

O seu “imperativo categórico” consistia na seguinte formulação técnica: “Age de 

tal modo que a máxima da tua vontade possa sempre valer ao mesmo tempo como 

princípio de uma legislação universal”. Para ele, a religião deve se submeter à 

moralidade racional e não o contrário. O valor da religião está, portanto, em fazer 

com que a pessoa religiosa cumpra o dever moral racional como um mandamento 

de Deus. Fora disto, para Kant, a religião não tem sentido e o culto religioso se 

torna pura ilusão ou falso culto. O cristianismo é aceito somente “dentro dos 

limites da razão”. Deste modo, Kant havia reduzido o cristianismo à moral 

autônoma racionalista e, ao mesmo tempo, apresentado a possibilidade de uma 

ética sem fundamento religioso36. Com efeito, com Kant, a moralidade havia se 

emancipado da religião cristã, visto que esta última havia sido racionalizada como 

moralização. Desta forma, depois de Kant, a sociedade moderna não mais poderia 

aceitar sem objeções uma moral heterônoma, baseada somente no religioso. 

 Do mesmo modo, o cristianismo foi visto como entrave à autonomia do 

político, ou, em outras palavras, como obstáculo às regras e normas racionais 

necessárias para a organização da vida social. As contribuições do pensamento 

político de cunho racionalista-científico de Locke (1632-1704), Montesquieu 

(1689-1755), Voltaire (1694-1778) e Rousseau (1712-1778) tiveram certamente 

grande influência sobre os anseios modernos por moldar as relações sociais e 

políticas sob o domínio da razão humana. A Revolução Francesa (1789), com seu 

princípio de “liberdade, igualdade e fraternidade”, foi uma tentativa de realizar 

                                                 
36 KANT, I., op. cit.; Id. Crítica da razão prática. Lisboa: Edições 70, 1986; ZILLES, U., op. cit., 
p. 56-59; VERGOTE, A., op. cit., p.82-86. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 36

este projeto37. Uma ordem política determinada pela religião cristã, no caso da 

França, havia sido rejeitada seriamente. O cristianismo foi visto como uma 

religião autoritária, inimiga da liberdade individual e da razão. Voltaire e Diderot 

foram grandes propagadores destas acusações. Eles acreditavam, por isso, que o 

cristianismo tradicional com sua estrutura eclesiástica autoritária não poderia 

corresponder a uma nova ordem sócio-política capaz de permitir o 

desenvolvimento humano.  

Com efeito, a sociedade moderna determinada por esta mentalidade 

procurou se emancipar da tutela política do cristianismo em vista de uma 

organização social pautada e promotora dos valores humanos. A religião cristã aos 

poucos foi sendo confinada ao âmbito privado. Entretanto, podemos constatar que 

historicamente este projeto moderno apresentou-se bastante limitado e também 

desumano. A sociedade laica configurou-se numa racionalidade tecno-econômica 

que, embora suscitasse a esperança de construir um mundo capaz de possibilitar a 

humanização, se mostrou particularmente desintegradora do humano e 

legitimadora da injustiça social. Pensadores como Marx, Nietzsche e Freud 

“suspeitaram” da capacidade do racionalismo moderno em prestar contas da 

existência humana efetiva e oferecer-lhe um projeto capaz de consumá-la38.    

A lógica moderna da afirmação da autonomia, realizada mediante a 

racionalização dos vários âmbitos da existência humana, postulou em filósofos 

como Georg W.F. Hegel (1770-1831) e Auguste Comte (1798-1857) a superação 

definitiva do cristianismo na história pela razão filosófica e científica. 

Embora Comte não tenha explicitamente falado sobre a extinção do 

cristianismo na história, podemos deduzi-la de sua teoria sobre “a lei dos três 

estados”. Para ele, todas as ciências e o espírito humano se desenvolveram através 

de um processo de três fases distintas: a teológica (subdividida em três períodos 

sucessivos: o fetichismo, o politeísmo e o monoteísmo), que é a fase de 

explicação da natureza pela suposição da existência de seres divinos ou de um 

único Deus; a metafísica, aquela fase de explicação para os problemas do homem 

a partir de soluções absolutas e abstratas; e a positiva, que corresponde ao 

                                                 
37 MATOS, H.C.J. de., História do cristianismo: estudos e documentos. Vol. IV. Belo Horizonte, 
1990, p. 01-27. 
38 Cf. LAFONT, G., História teológica da Igreja Católica. Itinerário e formas de teologia. São 
Paulo: Paulinas, 2000, p. 249-254. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 37

domínio da ciência e da técnica39. Cada estágio, segundo Comte, equivale a um 

tipo de sociedade. O primeiro diz respeito a uma sociedade predominantemente 

militar; o segundo, a uma sociedade jurídica; e o terceiro, a sociedade industrial. 

De acordo com esta visão, uma sociedade predominantemente científica superará 

os estados da religião e a da metafísica. Assim, o cristianismo estará fadado a 

desaparecer com o progresso das ciências. O estágio último do espírito humano 

será o positivo, o científico. Deus será substituído definitivamente pela 

“Humanidade” por causa do desenvolvimento da ciência positiva40. Certamente 

Comte havia considerado a época moderna como o início deste terceiro e último 

estágio da história. Entretanto, contrariando o prognóstico de Comte, a história 

atual nos mostra que a religião não foi suprimida, e nem a ciência se tornou a 

garantia de  salvação da humanidade.  

Hegel, por sua vez, pretendeu conciliar o cristianismo com a mentalidade 

racionalista. Em seu sistema filosófico deu uma interpretação racional à 

concepção cristã de Deus e procurou explicar o valor racional de algumas 

verdades de fé do cristianismo. Entretanto, ao realizar este artifício, enalteceu e, 

ao mesmo tempo, desvalorizou a religião cristã41.  

Hegel considerou o cristianismo como religião absoluta, como o ápice do 

estágio do desenvolvimento da idéia de Deus na consciência humana. O 

cristianismo, para ele, constitui a religião superior às outras religiões, porque nele 

se dá a apresentação de Deus como espírito absoluto, ou, em outras palavras, 

consiste mesmo em ser a consciência ou uma das formas, entre a arte e a filosofia, 

de manifestação do espírito absoluto na história. Entretanto, no cristianismo, 

assim como também na arte, o espírito absoluto se manifesta precisamente sob a 

forma de representação, uma forma deficiente do saber. Somente na filosofia, o 

espírito absoluto se manifesta de forma especulativa e dialética. Destarte, a arte e 

a religião, especialmente o cristianismo, são inferiores à filosofia e, como tais, 

devem ser assumidas pela filosofia.   

                                                 
39 Cf. COMTE, A., Curso de filosofia positiva. In: Id., Obras escolhidas. São Paulo: Abril 
Cultural, 1983. (Coleção: Os Pensadores), p. 3-20; REALE, G. – ANTISERI, D., História da 
filosofia. Vol. III. São Paulo: Paulus, 1991, p. 295-306. 
40 Cf. KÜNG, H., op. cit., p. 240-242. 
41 Cf. CHAPELE, A., Hegel et la religion: la problématique. Paris: Éditions Universitaires, 1963, 
p. 115-133; ABBAGNANO, N., História da filosofia, p. 116-120; ESTRADA, J.A., op. cit., p. 
126-149; ZILLES, U., op. cit., p. 60-80; KÜNG, H., op. cit., p. 189-240; OLIVEIRA, M.A., Hegel 
e o cristianismo. In: Cadernos da UNB. Brasília: Editora UNB, 1981, p. 87-105. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 38

Assim, segundo Hegel, cabe à filosofia a tarefa de elevar ao conceito a 

representação do “espírito” própria da religião. O “verdadeiro conteúdo da 

religião deve ser retomado pela filosofia, transformado em conceitos, desaparecer 

enquanto verdade religiosa e tornar-se razão filosófica”42.  Deste modo, o conceito 

deve superar a representação. Ou seja, a religião e a filosofia têm o mesmo 

conteúdo, a saber: Deus. Mas enquanto que para a religião, Deus é apenas o seu 

objeto, uma representação, para a filosofia ele é conceito, isto é, o conhecimento 

absoluto do espírito absoluto. Destarte, a filosofia deve conceder sentido, 

mediante o conceito, a representação religiosa. A religião somente tem sentido 

com sua diluição na filosofia. Com este pensamento, portanto, Hegel apontou a 

superioridade da filosofia sobre a religião. 

 Embora Hegel, com esta visão, não tenha expressado explicitamente a 

superação histórica do cristianismo pela razão filosófica, muitos de seus 

discípulos, da esquerda hegeliana, viram a oportunidade de substituir inteiramente 

a religião pela filosofia. Interpretaram a filosofia hegeliana como inconciliável 

com o cristianismo. Como para Hegel a religião era vista apenas como 

representação e não como conceito, os hegelianos de esquerda buscaram reduzir a 

religião ao mito, considerando-a inconciliável com a razão moderna. Por isso, se 

propuseram a superar definitivamente o cristianismo. Daí a tendência ateísta anti-

cristã de pensadores como David Strauss, Bruno Bauer, Max Stirner, Ludwig 

Feuerbach e Karl Marx43.  

Desta nossa exposição até aqui, claro está que a modernidade produziu um 

discurso racionalista que se impôs em oposição ao cristianismo. Provavelmente o 

motivo desta oposição não teria sido gratuito, mas estaria na postura intransigente 

e conflituosa das instituições cristãs em relação à mentalidade moderna. A 

resposta do catolicismo, mais que do protestantismo, ao discurso da modernidade, 

que estava se solidificando, somente contribuiu para estabelecer um conflito, de 

conseqüências desastrosas, entre o cristianismo de um lado e a modernidade do 

outro. Certamente a história teria sido bem diferente se a Igreja Católica tivesse 

                                                 
42 REALE, G. – ANTISERI, D., op. cit., p. 164.  
43 Sobre a esquerda hegeliana, cf. REALE, G. – ANTISERI, D., op. cit., p. 163-174;  
ABBAGNANO, N., op. cit., p. 174-188; ARVON, H., op. cit., p. 85-95, 104-106; ROVIGHI, 
S.V., História da filosofia contemporânea: do século XIX à neo-escolástica. São Paulo: Loyola, 
1999, p. 61-92.    

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 39

dialogado com a modernidade. A ruptura entre o cristianismo e a modernidade 

empobreceu a ambos. 

 
1.1.2.  
A reação do cristianismo à mentalidade moderna 
 

A Igreja Católica, representante da cristandade medieval em crise, assumiu 

uma atitude combativa contra o novo paradigma emergente, porque não desejava 

abrir mão de sua posição privilegiada no mundo ocidental, conquistada desde o 

século IV. De forma resumida, podemos dizer que sua reação à modernidade se 

fez a partir da teologia, da influência política, e nos pronunciamentos do 

magistério eclesiástico44.   

 No século XVII, a Igreja censurava fortemente as conclusões racionais 

que não estivessem de acordo com a verdade defendida pela teologia tradicional. 

De acordo com Jacques Arnould, as condenações eclesiásticas nesse século 

atingiram várias ciências emergentes, a saber: a astronomia, a física, a zoologia e 

a biologia45. O caso mais conhecido é certamente o de Galileu que teve que negar 

suas convicções científicas para não ser condenado à fogueira.   

Nos século XVIII, XIX, até meados do século XX, a Igreja havia 

assumido, no campo da teologia, a apologética. Tentava demonstrar 

racionalmente que as suas verdades de fé possuíam probabilidade racional. Assim, 

os apologistas refutavam, com uma teologia neo-escolástica, as idéias dos 

racionalistas modernos. Entre outras coisas, procuravam demonstrar contra todas 

as descobertas das ciências naturais e históricas, que a “Bíblia tinha razão”46. 

“Naturalmente a apologética nunca convenceu ninguém a não ser os seus próprios 

autores”47. 

No âmbito político, a Igreja, por um lado, se apoiou até quando pôde nos 

regimes monárquicos e nas classes nobres, e, por outro, investiu forças na sua 

credibilidade junto aos camponeses. Acreditando que sua segurança estaria 

garantida na manutenção de uma configuração social rural dividida entre nobres e 

pobres, tentava minar a ascensão da burguesia, a classe responsável pelo 

surgimento e configuração do mundo moderno. Praticamente todas as iniciativas 
                                                 
44 Cf. COMBLIN, J., op. cit., p. 198-264. 
45 Cf. ARNOULD, J., Darwin, Teilhard de Chardin e cia. A Igreja e a evolução. São Paulo: 
Paulus, 1999, p. 12. 
46 Cf. COMBLIN, J., op. cit., p. 249-253. 
47 Ibid., p. 249. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 40

da burguesia não encontraram legitimação ou justificação alguma por parte da 

Igreja. Prova disso é que nos países europeus de monarquia católica a burguesia 

somente tardiamente conseguiu se impor.  Houve claramente um fechamento da 

Igreja para os anseios da burguesia. Uma das conseqüências disso foi a ausência 

da Igreja nas classes sociais mais intelectualizadas48.  

A oposição da Igreja à modernidade apareceu também em 

pronunciamentos do magistério eclesiástico. Desde Pio VI (1775-1799), sobretudo 

a partir de Gregório XVI (1831-1846), os papas assumiram uma luta oficial contra 

a modernidade na sua totalidade. Vários documentos eclesiásticos, desse período, 

apresentam uma série de condenações à modernidade49. A expressão maior desta 

condenação se encontra no Syllabus, documento publicado em 1864, composto a 

partir de trinta e dois outros documentos eclesiásticos condenatórios dos “erros 

modernos”. Neste documento, o discurso moderno foi apresentado como evidente 

contradição com a tradição cristã. Ora, deste modo, a Igreja havia assumido 

decididamente uma postura anti-modernidade. Postura essa que vigorou, de forma 

oficial, até o concílio Vaticano II (1962-1965).       

Evidentemente esta posição da Igreja em relação à modernidade, implicou 

uma reação daqueles que apregoavam a mentalidade moderna. A Igreja e sua 

visão de mundo se tornaram alvo de críticas devastadoras. O discurso moderno 

levantou-lhe as seguintes acusações: a) Ela polariza e monopoliza os homens ao 

redor de si própria; b) Orienta as atividades e as preocupações humanas para a 

vida eterna em detrimento das atividades e preocupações com esta vida e este 

mundo; c) Sua pregação se direciona para a repressão à vida terrena, expressa por 

uma condenação da corporeidade, e, ao mesmo tempo, justifica a alienação social; 

d) Defende unicamente os seus privilégios e os interesses dos nobres e 

governantes. Ela se opõe aos ideais da democracia; e) Seu discurso é moralizante 

e explora a culpabilidade como elemento estruturante de uma “pastoral do medo”; 

                                                 
48 Cf. Ibid., p. 199-202. 
49 Entre os vários documentos eclesiásticos de condenação da modernidade, elencamos os 
seguintes: Quod aliquantum (1791) de Pio VI, contra os princípios da Revolução Francesa; Mirari 
vos (1832) de Gregório XVI contra a democracia, a liberdade de consciência, a liberdade de 
imprensa; Quanta cura (1864) de Pio IX, onde estaria publicada uma lista de erros do mundo 
moderno conhecido por Syllabus; Dei Filius (1870) do Concílio Vaticano I, contra o discurso 
moderno; Lamentabili (1907) do S. Ofício e a Encíclica Pascendi (1907), ambas contra o 
modernismo; Humanis generis (1950) de Pio XII, que recorda a tradição de oposição da Igreja à 
modernidade. Cf. Ibid, p. 253-258; Cf. GONZÁLEZ FAUS, J.I., A autoridade da verdade. 
Momentos obscuros do Magistério eclesiástico. São Paulo: Loyola, 1998, p. 143-149, 153-156 e 
161-164.    

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 41

f) Sua doutrina, sem fundamentos científicos, não passa de mitologia primitiva; g) 

Defende a uniformidade cultural pela imposição do latim, do direito canônico e da 

teologia escolástica50.  

Historicamente, estas objeções da modernidade à Igreja Católica puderam 

ser sentidas nas seguintes posições modernas: a) a ruptura entre a cultura moderna 

e a Igreja; b) a separação entre Igreja e Estado, confinando aos poucos a atuação 

da Igreja ao âmbito privado; c) o direcionamento imanentista ou horizontalista das 

ciências; d) a desconsideração da teologia como uma ciência específica; e) o 

surgimento do ateísmo sistemático e prático; f) e, enfim, o próprio movimento de 

secularização de toda sociedade ocidental. 

Diferentemente do catolicismo, o protestantismo não se opôs de forma tão 

radical à modernidade e nem esta àquele. Prova histórica disso, está no fato de que 

“nos países protestantes o triunfo da burguesia levou mais a uma subordinação das 

Igrejas à nova condição ditada por ela do que a um antagonismo”51, tal como 

acontecera nos países católicos.  

De acordo com Comblin, muitos estudiosos viram o protestantismo como 

uma forma de cristianismo mais adaptada às exigências do espírito moderno52. De 

fato, a própria Reforma Protestante, com seus princípios, serviu como uma das 

bases para a modernidade. Ela abriu o horizonte histórico para a superação de 

todo aparelho da cristandade com sua crítica arrasadora das estruturas 

eclesiásticas, e, ao mesmo tempo, “abriu a porta para a consciência individual 

libertada das estruturas sociais”53. Ademais, muitos pensadores protestantes 

tentaram pensar a fé cristã no contexto da sociedade burguesa a fim dirimir a 

ruptura entre o cristianismo e a modernidade.  Esta foi uma das tarefas do 

idealismo alemão, do qual os maiores representantes foram: Kant, Herder, Jacobi, 

Fichte, Schelling, Hölderlin, Novalis, os irmãos Schegel, Schleiermacher e Hegel. 

Entretanto esta tentativa rendeu resultados não tão satisfatórios para o 

cristianismo. Este havia sido diluído nos sistemas filosóficos. Recebeu uma 

roupagem tão racionalista que havia sido descaracterizado como religião vivida 

pelos povos das Igrejas. Havia se tornado religião de puros intelectuais, religião 

para filósofos. Por isso, a teologia destes pensadores, com exceção de 

                                                 
50 Cf. COMBLIN, J., op. cit., p. 233-238. 
51 Ibid., p. 229. 
52 Cf. Ibid., p. 203. 
53 Ibid., p.203. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 42

Schleiermacher, não teve grandes repercussões nas Igrejas reformadas54. Ora, esta 

tentativa de racionalizar a fé cristã forneceu ainda mais elementos para uma crítica 

atéia do cristianismo assim como encontramos em Feuerbach, Marx, Nietzsche e 

Freud. 

O século XIX pode ser concebido como o período auge da oposição entre 

a cultura moderna e o cristianismo. O ateísmo sistemático de Feuerbach e dos 

“mestres da suspeita” (Marx, Nietzsche e Freud), segundo a terminologia de Paul 

Ricoeur55, concebia o cristianismo, tanto o catolicismo como o protestantismo, 

como negação do ser humano. O confronto travado entre o cristianismo, 

sobretudo a Igreja Católica e a modernidade, desde o século XVII, que se afirmou 

como sendo o conflito entre a palavra de Deus e a palavra do homem, fez de Deus 

e do homem adversários irreconciliáveis. A lógica a que se chegou do conflito 

entre o cristianismo e a modernidade foi a da concorrência entre Deus e o ser 

humano. Ora, afirmação de Deus passou a corresponder à negação do homem e a 

afirmação do homem, negação de Deus. Seguindo esta lógica, Feuerbach, o 

precursor do ateísmo humanista de Marx, Nietzsche e Freud, elaborou pela 

primeira vez um ateísmo acentuando a nocividade que representa Deus e o 

cristianismo para o ser humano. O ateísmo de Feuerbach apresentou-se como o 

ponto crítico de toda uma época, de todo um paradigma, frente à religião cristã e à 

fé em Deus. 

 
1.2. 
A crítica de Ludwig Feuerbach 
 

L. Feuerbach (1804-1874) é considerado o fundador do ateísmo 

humanista56. De fato, antes dele o ateísmo moderno, sistematizado especialmente 

pelo barão D’ Holbach, tinha como ponto de partida a incompatibilidade entre a 

afirmação da natureza em sua dinâmica própria e a afirmação da existência de 

Deus. Na explicação científica para o surgimento e o movimento da realidade 

                                                 
54 Cf. Ibid., p. 250-253. 
55 Cf. RICOUER, P., O conflito das interpretações. Ensaio de hermenêutica. Rio de Janeiro: 
Imago, 1978; Id. Da interpretação: ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1977, p. 28-40. 
56 Por ateísmo humanista se entende a negação sistemática de Deus em prol da afirmação explícita 
do homem. Ora, Feuerbach foi o primeiro a realizar a negação de Deus nesta perspectiva. Por isso 
é considerado o “pai do ateísmo moderno”. Ele forneceu a intuição inicial que Marx, Nietzsche e 
Freud desenvolveram em seus pensamentos sobre a interpretação de Deus e da religião. Cf. 
NEUSCH, M., Aux sources de l’ athéisme contemporaine. Cent ans de débats sur Dieu. Paris: 
Editions du Centurion, 1977, p. 43-73; ZILLES, U., op. cit., p. 99; ARVON, H., op. cit., p. 88-92; 
LECOMPTE, D., Do ateísmo ao retorno da religião, p. 157-158.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 43

natural, Deus acabou sendo negado porque sua existência não poderia ser 

captável, analisada, verificável no conjunto da natureza. A não-evidência da 

existência de Deus fundamentou, consequëntemente, o ateísmo materialista-

científico. Por isso, um dos argumentos críticos contra o cristianismo, conforme já 

verificamos acima, consistia em negá-lo por falta de fundamentação científica. A 

lógica não poderia ser mais clara: se Deus não pode ser comprovado pela 

experimentação científica, o cristianismo, fundamentado numa revelação divina, 

perde toda sua plausibilidade; o cristianismo encontra-se fundado numa fantasia, 

numa ilusão; trata-se de superstição. Com Feuerbach, o ateísmo e a crítica da 

religião ganham uma nova orientação, a saber, a antropológica. Deus e o 

cristianismo são interpretados a partir da psicologia humana, como projeção da 

essência do homem, e, ao mesmo tempo, negados em prol da afirmação da 

identidade humana. Deus e o homem são compreendidos explicitamente numa 

relação de concorrência. A afirmação de Deus equivale à negação do homem e 

vice-versa. E o cristianismo, sendo representante da afirmação de Deus, é 

considerado por Feuerbach como obstáculo ao desenvolvimento da maturidade 

humana.   

A redução antropológica de Deus e do fenômeno religioso cristão, como 

projeção humana, feita por Feuerbach, influenciou grandemente, tal como 

afirmamos anteriormente, o ateísmo posterior de Marx, de Nietzsche e de Freud, 

como também, pensadores tão distintos como K. Barth, Martin Buber, Karl 

Löwith, e D. Bonhoeffer, entre outros57. A própria “teologia da morte de Deus” 

foi uma das devedoras maiores da interpretação da religião de Feuerbach58. H. 

Arvon, estudioso do ateísmo, afirma a este respeito que “os pontos de 

concordância entre o pensamento de Feuerbach e dos teólogos do século XX são 

tais, que parece difícil negar a Feuerbach a glória de ter anunciado com um século 

de antecipação os movimentos teológicos de nossa época”59. Contudo, o que nos 

interessa, convém lembrar, não é um estudo sobre a influência de Feuerbach sobre 

a teologia posterior, e sim unicamente a sua crítica à religião, especialmente ao 

cristianismo.  

                                                 
57 Cf. KÜNG, H., op. cit., p. 270-271; NEUSCH, M., op. cit., p. 43-44; CABADA CASTRO, M., 
El humanismo premarxista de Ludwig Feuerbach. Madrid: La Editorial Católica, 1975, p. 136-
147; 163-216.   
58 Cf. CABADA CASTRO, M., op. cit., p. 136-147.  
59 Citação de Henry Arvon extraída de CABADA CASTRO, M., op. cit., p. 143. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 44

A temática da “religião” e da “teologia” foi para Feuerbach o objeto 

fundamental de sua investigação filosófica. Toda sua obra, segundo afirmação do 

próprio filósofo, se concentrou em torno destes dois temas e das demais temáticas 

relacionadas a eles. 

“Não obstante esta distinção de minhas obras, têm todas elas, rigorosamente 
falando, uma única meta, um intento, um pensamento, um tema. Este tema é 
exatamente a religião e a teologia e tudo o que com isso se relacione (...) 
Seguindo este ponto de vista, nunca deixei de lado em minhas obras a relação 
com a religião e a teologia, sempre tratando variadamente do tema principal de 
meu pensamento e de minha vida, certamente de acordo com a diversidade dos 
anos e do ponto de vista”60. 

  

Assim, a crítica de Feuerbach à religião não consiste simplesmente em ser 

um apêndice de sua filosofia. Trata-se de um elemento fundamental de seu 

pensamento. Por isso a encontramos no conjunto de sua obra61, especialmente em 

“A essência do cristianismo” (1841), “A essência da religião” (1845), e “Preleções 

sobre a essência da religião” (1851). 

A peculiaridade de Feuerbach, concernente à interpretação da religião, 

reside na redução da teologia à antropologia, realizada pela teoria da projeção da 

essência do homem em Deus. Sua crítica ao cristianismo ficaria descabida e 

infundada se desconsiderássemos essa teoria fundamental. Por isso nossa intenção 

consiste em apresentar, primeiramente, esta teoria aplicada ao fenômeno religioso 

cristão, para em seguida pontuar a crítica à religião cristã como alienação da 

essência humana. 

 
 

                                                 
60 FEUERBACH, L., Preleções sobre a essência da religião. Campinas: Papirus, 1989, p. 14-15. 
61 A título de conhecimento, elencamos a seguir as principais obras de Feuerbach: Da razão una, 
universal e infinita (De ratione, una, universali, infinita), sua tese de doutorado, de 1828; 
Pensamentos sobre morte e imortalidade (Gedanken über Tod und Unsterblichkeit), de 1830; 
Sobre a crítica da filosofia positiva (Zur Kritik der positiven Philosophie), de 1838; Crítica da 
filosofia hegeliana (Zur Kritik der Hegelschen Philosophie), de 1839; A essência do cristianismo 
(Das Wesen des Christentums), de 1841; Sobre a apreciação do escrito “A essência do 
cristianismo” (Zur Beurteilung der Schrift “Das Wesen des Christentums”), de 1842; Princípios da 
filosofia do futuro (Grunsdsätze der  Philosophie der Zukunft), de 1843; Teses provisórias para a 
reforma da filosofia (vorläufige Thesen zur Reformation der Philosophie), de 1843; Lutero como 
árbitro entre Strauss e Feuerbach (Luther als Schiedsrichter zwischen Strauss und Feuerbach), de 
1843; A essência da religião (Das Wesen der Religion), de 1846; Fragmentos para a caracterização 
de meu Curriculum vitae ( Fragmente zur Charakteristik meines Curriculum vitae), de 1846;  
Preleções sobre a essência da religião (Vorlesungen über das Wesen der Religion), de 1851; 
Teogonia (Theogonie), de 1857.  Segundo Henrique C.L. Vaz, a edição mais autorizada das obras 
completas de Feuerbach é a de W. Bolin e F. Jodl (1903-1911) e a nova edição com prefácio de K. 
Löwith sob o título Samtliche Werke, 10 vols., Stuttgart, Frommanns-Holzboog, 1959-1964. Cf. 
LIMA VAZ, H.C. Antropologia filosófica. Vol. I. São Paulo: Loyola, 1991, p. 148. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 45

1.2.1. 
Deus como projeção da essência humana 62 
 
 Feuerbach foi um dos grandes expoentes da chamada esquerda hegeliana 

juntamente com David Strauss (1808-1874), Bruno Bauer (1809-1882), Max 

Stirner (1806-1856) e outros. Formada pelos seguidores do pensamento de Hegel, 

a esquerda hegeliana assumiu como objetivo especulativo a superação da religião, 

particularmente do cristianismo, pela racionalidade filosófica, a partir de uma 

interpretação racionalista da religião, pois  ela concebia a inconciabilidade entre a 

filosofia e a religião tradicional no sistema hegeliano63. Assim, David Strauss 

reduziu as verdades cristãs, com a sua destruição crítica da história de Jesus, a 

partir da teologia bíblica, ao mito ou às expressões puramente imaginativas64. 

Bruno Bauer, além de considerar, a partir de sua exegese bíblica, a divindade de 

Cristo como uma criação do autor do evangelho de João65, concebeu o 

cristianismo, a partir de um estudo sobre o materialismo francês do século XVIII, 

como uma oposição a tudo o que fosse natural ao homem66. Max Stirner havia 

negado o cristianismo, como também qualquer outra instância coletiva, até mesmo 

a idéia de humanidade, em nome da única realidade e do único valor absoluto que, 

segundo ele, seria o indivíduo, o eu ou o “Único”67. Feuerbach, por sua vez, 

desconsiderou uma fundamentação real e objetiva ao cristianismo, visto ter 

concebido o Deus cristão como sendo um produto originado no próprio homem. 

                                                 
62 A bibliografia concernente ao estudo desta tese de Feuerbach é extensa. Apresentamos aquela da 
qual tivemos acesso, a saber: HUNG, H., op. cit., p. 269-304; CABADA CASTRO, M., op. cit., p. 
18-70; Id., “La auto realización o liberación humana como crítica de la religión en Feuerbach”. In.: 
FRAIJÓ, M. (ed.), Filosofia de la religión. Madrid: Trotta, 1994, p. 291-316; ESTRADA, J.A., op. 
cit., p. 152-161; NEUSCH, M., op. cit., p. 48-56; ZILLES, U., op. cit., p. 101-112; ARVON, H., 
op. cit., p. 88-92; Id., Ludwig Feuerbach ou la transformation du sacré. Paris: PUF, 1957; 
AMENGUAL, G., Crítica de la religión y antropologia en Ludwig Feuerbach. Barcelona: Laia, 
1980; DE LUBAC, H., O drama do humanismo ateu. Porto: Porto Editora, [s.d.], p. 23-38; 
SOUZA, D.G. de. O ateísmo antroplógico de Ludwig Feuerbach. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
1993, p. 26-76; CEREZO, P., “La reduccion antropológica de la teologia”. In: Conviccion de fé y 
critica racional. Salamanca, 1973, p. 182-203; GARCIA, P.G., “reducion antropológica del 
cristianismo segun Feuerbach”. In: Proyeccion, 103 (1976), p. 257-269. 
63 Sobre o pensamento dos filósofos da esquerda hegeliana a respeito da religião, ver a referência 
bibliográfica apresentada na nota 43 deste trabalho. 
64 David Strauss apresenta a concepção da doutrina cristã como mitológica em sua obra A vida de 
Jesus, de 1835. 
65 Esta conclusão exegética, Bruno Bauer a apresenta em duas obras, a saber: Crítica da história 
evangélica de São João, de 1840, e Crítica da história evangélica dos sinóticos e de João, de 
1841. 
66 Esta visão de Bruno Bauer foi apresentada em seu livro O cristianismo a nu. Uma recordação 
do século XVIII e um contributo do XIX, de 1834. 
67 Esta é a concepção que Max Stirner expôs em seu O Único e sua propriedade, publicado em 
1844. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 46

 Feuerbach se empenhou em superar a religião interpretando-a como um 

fenômeno simplesmente humano. Concebeu o Deus cristão e o cristianismo como 

produtos da mente humana e procurou negá-los com a intenção de que o homem 

pudesse manifestar as suas potencialidades cerceadas por estas produções 

antropológicas com efeitos alienantes.  

Para este filósofo, Deus e a religião são nada mais que projeções humanas. 

Deus não tem uma existência objetiva independente do homem. É apenas uma 

projeção da essência do homem considerado como um ente objetivo. Nestes 

termos, “não é o homem que é imagem e semelhança de Deus, afirmação 

fundamental do teísmo cristão, mas Deus que é a imagem do homem que se 

projeta em uma entelequia”68. A religião, por sua vez, ao mesmo tempo em que 

consiste em ser a tomada de consciência, embora de forma indireta, do homem 

particular da essência humana, consiste também no exercício da projeção desta 

mesma essência em um ente idealizado diferente do homem (=Deus), o que 

provoca a alienação. 

 Desta forma, a chave hermenêutica para a compreensão da religião cristã 

se encontra no próprio homem. Todo discurso sobre Deus é um discurso 

antropológico. Aquilo que o homem fala a respeito de Deus, mediante a 

linguagem religiosa, equivale a ser uma exteriorização de suas aspirações e de 

seus projetos mais profundos. Assim, a teologia se identifica com a antropologia. 

 Em “A essência do cristianismo”, Feuerbach expõe de forma sistemática 

sua tese sobre a redução da teologia à antropologia, como também apresenta a sua 

teoria da projeção da essência do ser humano em Deus, e, concomitantemente, 

apresenta também a sua crítica ao cristianismo69. Esta obra filosófica tem por 

objetivo, “provar que sob os mistérios sobrenaturais da religião – o cristianismo – 

                                                 
68 ESTRADA, J.A., op. cit., p. 154. 
69 A tese que Feuerbach defende nessa obra é também defendida claramente em outras obras, a 
saber: “Sobre a apreciação do escrito ‘A essência do cristianismo’”, “Princípios da filosofia do 
futuro”, “Lutero como árbitro entre Strauss e Feuerbach”, “A essência da religião” e “Preleções 
sobre a essência da religião”. Contudo, nessas duas últimas obras, Feuerbach complementa a sua 
interpretação do fenômeno religioso. Naquelas, ele tratou de forma específica da interpretação 
antropológica do cristianismo: Deus como expressão dos desejos dos cristãos. Nessas, ele trata da 
origem da religião natural. Sua tese é a de que na religião natural, o Deus das religiões naturais 
aparece como sendo a divinização e personificação da natureza. A este respeito ele mesmo se 
expressa com as seguintes palavras: “...mostro em A essência da religião que o Deus físico ou o 
Deus considerado apenas como causa da natureza, das estrelas, das árvores, das pedras, dos 
animais e dos homens enquanto seres físicos e naturais nada mais significa que a essência 
divinizada e personificada da natureza... Por isso, se antes resumi minha doutrina na sentença: a 
teologia é antropologia, devo agora acrescentar: e fisiologia”. FEUERBACH, L., Preleções sobre 
a essência da religião, p. 27. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 47

estão verdades inteiramente simples, naturais”70. Mais precisamente, ela pretende 

demonstrar que “o segredo da teologia é a antropologia”71. Trata-se de uma 

reflexão que aponta para a antropologia ou para as “exteriorizações reais da 

essência humana como uma solução para o enigma da religião cristã”72. Ademais, 

no seu conjunto, este trabalho deste filósofo, apresenta-se depreciativo do 

cristianismo, visto que este é compreendido como alienação humana desdobrada 

em várias contradições. 

“A essência do cristianismo” está dividida em duas partes precedidas por 

uma introdução geral (capítulos 1 e 2) que versa sobre a essência do homem e 

sobre a essência da religião em geral73. Na primeira parte (capítulos 3 a 19), 

Feuerbach trata de apresentar a antropologia como a verdadeira essência da 

religião. Intenta mostrar que o verdadeiro significado do cristianismo é 

unicamente a antropologia. Não há coisa alguma no cristianismo que não tenha 

origem no próprio homem. Na segunda parte (capítulos 20 a 27), faz 

considerações sobre a teologia como a essência falsa da religião. Apresenta as 

contradições lógicas de alguns temas fundamentais da fé cristã abordados pela 

teologia. Tudo isto com o objetivo de mostrar que a teologia legitima a atividade 

projetiva na religião conferindo fundamentação racional à falácia religiosa.  

 Na introdução (capítulo 1), a religião aparece como tendo seu fundamento 

“na diferença essencial entre o homem e o animal”74. O homem é aquele que tem 

consciência (bewusstsein)75 de sua essência (gattung), enquanto que o animal não 

tem esta consciência76. O homem é capaz de ter como objeto de reflexão o seu 

gênero, assim como também qualquer outra realidade, diferentemente dos animais 

que não têm religião exatamente porque não têm consciência de seu gênero. Se os 

animais tivessem consciência de seu gênero, o seu deus seria um reflexo ou uma 

objetivação dessa consciência. Contudo, enquanto os animais vivem isolados em 

si, o homem individual é um ser aberto à sua essência por causa da consciência 

                                                 
70 FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 19.  Utilizaremos a tradução de José da Silva 
Brandão, publicado pela Editora Papirus, segunda edição, de 1997. As próximas citações dessa 
obra serão feitas a partir desta publicação. 
71 Ibid., p. 20. 
72 Ibid., p. 27. 
73 A respeito das duas partes dessa obra, o próprio Feuerbach nos apresenta seu objetivo em cada 
uma delas, cf. Ibid., p. 19. 
74 Ibid., p. 43. 
75 Para Feuerbach, a “consciência no sentido rigoroso existe somente quando, para um ser, é objeto 
o seu gênero, a sua qüidade”. Ibid., p. 43. 
76 Cf. Ibid., p. 43-44. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 48

que cada um tem do “tu” e do “nós”. Em verdade, a religião encontra na 

consciência do “tu” e do “nós” o seu fundamento, porque ela é “o comportamento 

do homem perante seu próprio ser infinito” 77. Religião é a relação que o homem 

estabelece com a sua própria essência, ou seja, com aquilo que é próprio da 

unidade dos seres humanos, embora de modo não consciente disto. Aquilo que o 

homem adora em Deus é apenas a essência humana hipostasiada. Portanto, nada 

há na religião que não seja relação do homem com a própria humanidade. Por 

isso, o objeto da religião consiste em ser a essência do ser humano e não um ser 

divino independente do homem.  

Nesta mesma introdução, Feuerbach explica o sentido da definição da 

religião como “consciência do infinito”78. Esta definição não equivale à afirmação 

de que o homem possui uma abertura ao infinito, devido a um desígnio divino que 

o tenha criado como ser capaz de diálogo com Deus ou porque o infinito como 

Deus está radicado na sua interioridade mais profunda. O infinito, para ele, é a 

essência (o homem em geral). O homem particular tem consciência do infinito 

porque tem consciência da essência. Dessa maneira, a religião consiste em ser 

“consciência do infinito” precisamente porque ela é a própria consciência que, 

embora não clara, o homem tem de si mesmo enquanto essência infinita. Trata-se 

da consciência indireta que o indivíduo tem das potencialidades e das 

determinações do conjunto da humanidade de forma hipostasiada em Deus. Sendo 

assim, o infinito está na essência do homem e não em um ser independente dele. 

O homem singular participa desta infinitude do conjunto da humanidade mediante 

a consciência do gênero. É por isso que o homem religioso “tem consciência do 

infinito”. Na religião, ele tem consciência do infinito porque tem consciência da 

essência, mesmo que indiretamente.  

Mas qual a explicação para a capacidade de infinito da consciência 

humana?  Feuerbach responde que a consciência da infinitude da essência ou do 

gênero humano revela a infinitude da própria consciência humana. Esta somente 

reflete e capta a infinitude da humanidade por causa de sua própria infinitude. A 

explicação para a capacidade da consciência de captar o infinito se encontra na 

própria natureza da consciência, que é infinita. Assim, a religião é a consciência 

do infinito por causa da infinitude da consciência humana, que capta a infinitude 

                                                 
77 ZILLES, U., op. cit., p. 101. 
78 FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 44. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 49

da essência do homem. Por isso, se não fosse próprio da essência humana uma 

consciência infinita (capaz do infinito), a religião não existiria.  

“A consciência é essencialmente de natureza universal, infinita. A consciência do 
inifinito não é nada mais que a consciência da infinitude da consciência. Ou 
ainda: na consciência do infinito é a infinitude da sua própria essência um objeto 
para o consciente”79. 

 

 A religião encontra, portanto, explicação no pensamento de Feuerbach 

unicamente na essência do homem e na consciência que o indivíduo possui desta 

essência. Essência e consciência da essência são os fundamentos e os motrizes da 

religião. Interessa-nos agora verificar como este filósofo desenvolve esta idéia. 

Para Feuerbach, a essência do homem encontra sua realização na unidade 

de três atividades características, a saber: a razão (pensamento), a vontade 

(liberdade) e o coração (afetividade e sensualidade)80. Estas determinações 

constituem a perfeição ou a completude da essência do homem e a sua finalidade 

enquanto espécie81.  

“Razão, amor e vontade são perfeições, são os mais altos poderes, são a essência 
absoluta do homem enquanto homem e a finalidade da sua existência. O homem 
existe para conhecer, para amar e para querer”82. 

  

Entretanto, para Feuerbach, o homem individual é imperfeito e limitado. 

Perfeição, infinitude e plenitude são atributos apenas da essência, ou seja, do 

conjunto de todos os seres humanos (humanidade). No homem individual não 

reside a totalidade das determinações da essência. O indivíduo não é o portador da 

unidade da vontade, do amor, e da razão; ele é simplesmente animado, 

determinado e dominado por estas forças a que ele não pode resistir83. Ele é 

atingido constantemente pela perfeição da essência, mediante o exercício do 

pensamento, do sentimento e da vontade: “se pensas o infinito, pensas e confirmas 

                                                 
79 Ibid., p. 44. 
80 Cf. Ibid., p. 44-45. 
81 De acordo com Feuerbach, a essência humana consiste no homem geral, na coletividade, na 
unidade do homem com o homem. Por isso, a essência é perfeita. Nela residem as qualidades e as 
potencialidades, sobretudo a razão, a vontade e o sentimento, de todos os homens particulares. A 
essência diz respeito ao homem completo, perfeito, infinito. Em termos ontológicos, Feuerbach 
assim expressou sua concepção de essência: “O ser é a comunidade; o ser para si é isolamento e 
falta de comunitariedade”. E, em termos antropológicos, afirmou o seguinte: “A essência do 
homem está contida apenas na comunidade, na unidade do homem com o homem – uma unidade 
que, porém se funda apenas na realidade da distinção do eu e do tu”. Id., Princípios da filosofia do 
futuro. Lisboa: Edições 70, 2002, p. 98, § 59. Cf. CABADA CASTRO, M., op. cit., p. 29-53; 
AMENGUAL, G., op. cit., p. 51, nota 18. 
82 FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 45. 
83 Cf. Ibid., p. 45. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 50

a infinitude da faculdade de pensar; se sentes o infinito, sentes e confirmas a 

infinitude da faculdade de sentir”84. Por isso, o “ser absoluto, o Deus do homem é 

a sua própria essência”85.  

De acordo com o fundador do ateísmo humanista, devido à participação na 

essência humana, o modo como o indivíduo se relaciona com o mundo não deixa 

de imprimir nele algo de si. O homem enxerga a realidade a partir da consciência 

que tem da essência. A essência do homem é o horizonte de significação para 

qualquer realidade compreendida pela pessoa. Por isso, toda consciência de um 

“objeto sensorial” ou “espiritual”, expressa a consciência que o ser humano possui 

de si mesmo enquanto essência. Assim, no modo como cada um percebe um 

objeto qualquer da realidade, se dá a revelação da essência humana86. 

  Entretanto, a relação do homem com o objeto religioso se diferencia da 

relação com o objeto sensorial. Nesta última relação, “é a consciência do objeto 

facilmente discernível da consciência de si mesmo”87, pois o “objeto sensorial está 

fora do homem”88. Trata-se de uma realidade exterior e diferente. O homem 

percebe o objeto como algo para si, lhe atribui uma significação a partir da 

essência, mas a consciência deste objeto não é consciência que ele tem de si 

mesmo, porque o objeto não se identifica com ele. Já na relação com o objeto 

religioso, “a consciência coincide imediatamente com a consciência de si 

mesmo”89, pois o religioso não está fora, e sim no ser humano mesmo; ele é 

expressão da própria essência.  

Em conseqüência, a consciência religiosa é a consciência da intimidade 

mais profunda do homem com o próprio homem; é a consciência que o indivíduo 

possui da própria essência. Assim, chegamos à redução do mistério de Deus ao 

dado simplesmente antropológico:  

“A consciência de Deus é a consciência que o homem tem de si mesmo, o 
conhecimento de Deus, o conhecimento que o homem tem de si mesmo”90.  
“Deus é a intimidade revelada, o pronunciamento do Eu do homem; a religião é 
uma revelação solene das preciosidades ocultas do homem, a confissão dos seus 
mais íntimos pensamentos, a manifestação pública do seu amor”91. 
 

                                                 
84 Ibid., p. 50. 
85 Ibid., p. 47. 
86 Ibid. p., 46. 
87 Ibid., p. 55. 
88 Ibid., p. 55. 
89 Ibid., p. 55. 
90 Ibid., p. 55. 
91 Ibid., p. 56. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 51

Contudo, Feuerbach deixa claro que na religião, que não deixa de ser 

relação do homem com a essência, o ser humano não tem consciência direta de 

sua essência na consciência de Deus. Na religião, a pessoa objetiva a sua essência 

para fora de si e a adora como uma outra essência, como Deus92. A religião 

consiste em ser apenas a consciência primeira e indireta que o homem tem de si 

mesmo. Trata-se da “essência infantil da humanidade” 93 a ser superada pela 

consciência direta do ser humano de sua essência.  

  Dessa forma, para Feuerbach, o cristianismo possui como objeto e 

conteúdo não propriamente Deus e sim a essência do homem. O Deus cristão ou a 

essência divina corresponde à “essência do homem abstraída das limitações do 

homem individual, i.é., real, corporal, objetivada, contemplada e adorada como 

uma outra essência própria, diversa dele”94. Consequentemente, todos os atributos 

e predicados atribuídos a Deus são na verdade atributos e predicados da essência 

humana95. A explicação para os inúmeros predicados atribuídos a Deus se 

encontra na riqueza infinita de predicados próprios da essência humana, formada 

pela riqueza plural de indivíduos, cada qual com suas qualidades e 

potencialidades96. Deus existe, portanto, unicamente como antropomorfismo. Sua 

realidade não é uma realidade objetiva. O que existe de fato é a essência humana. 

Na verdade, Deus é predicado da essência do homem e esta é o sujeito de Deus. 

Os predicados de Deus são predicados da essência. Sem relação com a essência do 

homem, os predicados divinos seriam mera fantasia97.  

Em verdade, Deus aparece assim como criação do homem. Deus nada 

mais é que um reflexo projetado ou hipostasiado da essência humana como algo 

existente fora do homem particular e separado dele. A essência do homem 

projetada num Deus é, portanto, a razão de ser da religião cristã. A essência 

humana é a essência do cristianismo. 

 Em toda a primeira parte (capítulos 3 a 19) de “A essência do 

cristianismo”, Feuerbach intenta demonstrar a sua teoria, na qual apresenta Deus 

como projeção da essência humana, aplicada ao Deus cristão e ao conjunto dos 

dogmas da fé cristã.  

                                                 
92 Cf. Ibid., p. 56-57 
93 Ibid., p. 56. 
94 Ibid., p. 57. 
95 Cf. Ibid., p. 58-67. 
96 Cf. Ibid., p. 65. 
97 Cf. Ibid. p. 65. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 52

Nos primeiros três capítulos da primeira parte da referida obra (capítulos 3 

a 5), apresenta a idéia de que o Deus cristão é a objetivação dos três elementos 

fundamentais ou constitutivos da essência humana: a razão, a vontade, e o amor98. 

Para o cristão, no seu entender, Deus é um ser inteligente, racional, infinito, não 

sensorial e metafísico. Essa imagem de Deus, para nosso filósofo, equivale a ser a 

projeção da razão ou da inteligência humana. Neste sentido, aquilo que se atribui à 

razão, como sendo suas características mais peculiares (verdadeira autonomia, 

independência, unidade, infinitude e o que confere sentido a tudo99), é atribuído 

pelo crente a Deus100. Já a consideração cristã de Deus como ser moralmente 

perfeito é a “idéia realizada, a lei personificada da moralidade, a essência moral 

do homem (vontade) posta como essência absoluta”101. E a imagem de Deus como 

ser amoroso, misericordioso, sensível e solidário com o ser humano consiste na 

objetivação do amor humano ou na projeção do coração ou do sentimento102.  

Destarte, fica evidente que o Deus cristão, para Feuerbach, consiste na 

projeção das determinações da essência humana. Da mesma forma que na 

essência humana há articulação da razão, da vontade e do amor, na concepção do 

Deus cristão estas determinações estão presentes de forma articulada. Por isso, o 

Deus cristão não é concebido pelos cristãos apenas como um ser maximamente 

inteligente ou um ser de perfeição moral ou um ser de amor infinito, mas é 

concebido como articulação de todas essas atribuições. Na verdade, para 

Feuerbach, como já acenamos acima, não é Deus o sujeito dos predicados 

atribuídos a ele, e sim são estas determinações que são sujeitos de Deus. Ou seja, 

a razão, o amor e o sentimento são o Deus do homem, a sua essência e a razão da 

existência de Deus. 

Nos outros capítulos restantes da primeira parte (capítulos 6 a 19) de “A 

essência da religião”, Feuerbach promove uma “antropologização” de algumas 

verdades cristãs. Assim, temos: (1) O mistério da encarnação de Deus encontra 

seu sentido como manifestação do homem feito Deus. Deus somente se mostra 

como homem, porque o ser humano se considera como Deus. O segredo do 

                                                 
98 Cf. Ibid., p. 77-101. 
99 Cf. Ibid., p. 82-85. 
100 Cf. Ibid., p. 77-85. 
101 Ibid., p. 89. 
102 Cf. Ibid., p. 93-101. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 53

dogma da encarnação está no endeusamento do homem103. (2) O mistério do Deus 

sofredor ou da paixão de Cristo, além de ser a projeção do sentimento de que o 

sofrimento de uma pessoa por seu semelhante é algo divino, é também a projeção 

da capacidade humana de sofrer em geral104. (3) O mistério da Trindade divina é a 

projeção do desejo humano de vivenciar relações sociais fundamentadas no amor 

fraterno105. (4) O mistério do Logos ou da segunda pessoa em Deus é a essência 

objetiva da fantasia, da capacidade plástica e emotiva do ser humano. O homem 

projeta seus sentimentos, sua necessidade de ser acolhido no Filho, a “imagem 

querida do coração”, em oposição ao Deus como essência personificada da 

abstração106. (5) O mistério de Deus como princípio criador do universo equivale 

a ser o ato humano de pensar objetivado. Quando o homem tem consciência do 

mundo através da consciência de si mesmo, ele se distingue do mundo e, assim, 

reconhece a existência e realidade do mundo. O ato de pensar a realidade é a 

consciência da existência da diversidade da realidade independente e diferente do 

próprio ser humano107. (6) A criação a partir do nada por Deus, a providência 

divina e os milagres, são nada mais que expressões do poder da imaginação 

humana que, contra toda lógica racional e contra toda dinâmica própria da 

natureza, impõe o poder da arbitrariedade, isto é, se impõe como algo real e 

possível108. (7) A oração é o “desejo do coração expresso na confiança de sua 

realização”109; é o diálogo do homem consigo mesmo, com o seu coração, com 

seus desejos e anseios. Na oração, a pessoa acredita que todos os seus desejos 

podem ser satisfeitos. Trata-se do poder da afetividade humana almejando 

satisfação110. (8) A fé outra coisa não é senão a crença na divindade do homem. 

Ela está relacionada com as coisas que objetivam a onipotência dos desejos 

humanos em contradição com as limitações impostas pela natureza e pela razão111. 

“A fé desata os desejos humanos dos grilhões da razão natural; ela permite o que a 

natureza e a razão negam”112. (9) O milagre nada mais é que o poder da 

                                                 
103 Cf. Ibid., p. 93-101. 
104 Cf. Ibid., p.103-108. 
105 Cf. Ibid., p. 109-116. 
106 Cf. Ibid., p. 117-123. 
107 Cf. Ibid., p. 125-129. 
108 Cf. Ibid., p. 143-152. 
109 Ibid., p. 163-164. 
110 Cf. Ibid., p. 161-166. 
111 Cf. Ibid., p. 167-169. 
112 Ibid., p. 267. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 54

imaginação a serviço da satisfação imediata dos desejos humanos113. (10) O 

mistério da ressurreição, tanto de Cristo como a do ser humano, consiste na 

objetivação do desejo humano de não morrer114. Cristo ressuscitado é a 

objetivação da necessidade que o homem “tem de uma certeza imediata da sua 

continuação pessoal após a morte”115. (11) O mistério da divindade de Cristo 

corresponde à objetivação da afetividade humana realizada, pois somente “em 

Cristo torna-se a afetividade totalmente certa e segura de si mesma, livre de 

qualquer dúvida quanto à verdade e divindade da sua própria essência; porque 

Cristo não nega nada à afetividade, ele realiza todos os seus pedidos”116. Cristo, 

uma vez que é a realização de todos os anseios do cristão, é, em primeiro lugar, a 

objetivação do desejo de realizar todos os seus desejos117. (12) O caráter pessoal 

de Deus é produto da afetividade do homem que necessita de um Deus subjetivo, 

afetivo, pessoal, humano, sentimental118. (13) O céu ou a imortalidade pessoal 

equivale a ser somente a objetivação da crença na divindade do homem enquanto 

essência, espécie119.   

 De fato, Feuerbach empreende uma redução do cristianismo ao dado 

simplesmente antropológico, mediante sua teoria da projeção da essência humana. 

Nada no cristianismo tem fundamento num Deus como realidade objetiva 

independente do ser humano. Seu fundamento está no próprio homem, em sua 

essência, pois “Deus é homem, o homem é Deus”120. Para ele, o homem é o início, 

o meio e o fim da religião cristã121. Desta forma, Feuerbach demonstra sua tese de 

que o discurso teológico nada mais é que um discurso sobre o homem, pois o 

cristianismo é o espelho onde se encontra refletida a própria imagem do homem e 

não a consciência da revelação de um Deus como entidade objetiva. Portanto, no 

seu entender, o Deus do cristianismo não passa de uma personificação imaginária 

                                                 
113 Cf. Ibid., p. 169-174. 
114 Cf. Ibid., p. 175-179. 
115 Ibid., p. 175. 
116 Ibid., p. 184. 
117 Cf. Ibid., p. 181-186. 
118 Cf. Ibid., p. 186-189. 
119 Cf. Ibid., p. 211-223. 
120 Cf. Ibid., p. 29. 
121 No fim da primeira parte de “A essência do cristianismo”, nas últimas frases do capítulo 19, 
Feuerbach afirma o seguinte a respeito da redução antropológica do cristianismo que ele havia 
realizado nos capítulos precedentes: “Nosso propósito foi realizado aqui. Reduzimos a essência 
extramundana, sobrenatural e sobre-humana de Deus às partes componentes da essência humana 
como suas partes componentes fundamentais. No fim voltamos ao início. O homem é o início da 
religião, o homem é o meio da religião, o homem é o fim da religião”. Ibid., p. 223. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 55

ou uma representação fantasiosa da essência humana projetada em uma única 

pessoa. 

 
1.2.2. 
O cristianismo como alienação da essência humana 
 
 Como pudemos averiguar, a crítica que Feuerbach faz ao cristianismo 

reside em sua interpretação do fenômeno religioso cristão reduzido à 

antropologia. Nenhuma crítica pode ser mais devastadora que reduzir todo o 

fundamento do cristianismo ao imanentismo humano. No fundo, este filósofo 

enreda o cristianismo no próprio homem. Nada há no cristianismo de revelação 

divina. Contudo, é verdade que Feuerbach considera algo de positivo no 

cristianismo. A religião cristã, conforme já acenamos acima, é, para ele, uma 

forma de possibilitar ao homem descobrir a própria essência humana, pois, por 

meio dela, ele reconhece, embora indiretamente, e atribui a Deus as determinações 

próprias da sua essência122. No entanto, o cristianismo pertence à etapa infantil da 

humanidade; àquela etapa na qual o ser humano ainda toma a sua própria essência 

como uma outra essência123. Por isso o cristianismo, para ele, deve ser superado 

pela etapa de maturidade da humanidade, que corresponde àquela etapa histórica 

em que o homem tomará consciência de sua essência como sua realidade própria e 

não mais como algo fora dele. Aqui encontramos o núcleo da crítica que 

Feuerbach faz ao cristianismo: este deve ser superado porque aliena o ser humano 

da sua essência. Tentaremos agora delimitar nossa atenção à crítica que este 

filósofo faz ao cristianismo de forma mais detalhada.  

 
1.2.2.1.  
O homem alienado de sua essência 

 
De acordo com Feuerbach, o cristianismo é a alienação do homem de si 

mesmo, pois nela se realiza a cisão entre Deus e o homem124. E a “cisão entre 

Deus e o homem...é uma cisão do homem com sua própria essência”125. Ora, na 

visão deste filósofo, a projeção da essência humana em Deus provoca a alienação 

do homem de sua essência. O ser humano, crendo em Deus, se distancia de si 

                                                 
122 Cf. Ibid., p.56. 
123 Cf. Ibid., p. 56. 
124 Cf. Ibid., p. 77. 
125 Ibid., p. 56. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 56

mesmo e daquilo que é próprio da humanidade. Isto porque ao crer em Deus, a 

pessoa adora a própria essência, mas como uma essência diferente. Aquilo que ela 

deveria valorizar como seu, valoriza em Deus. 

A alienação produzida pela projeção religiosa tende a diminuir o valor do 

ser humano. Não tendo consciência de sua essência projetada em Deus, o homem 

supervaloriza Deus em detrimento da riqueza própria da humanidade. Assim, 

Deus é considerado como a suma positividade e o ser humano é visto como sendo 

o oposto, a pura negatividade.  

“A religião é a cisão do homem consigo mesmo: ele estabelece Deus como um 
ser anteposto a ele. Deus não é o que o homem é, o homem não é o que Deus é. 
Deus é o ser infinito, o homem o finito; Deus é perfeito, o homem imperfeito; 
Deus é eterno, o homem transitório; Deus é plenipotente, o homem impotente; 
Deus é santo, o homem pecador. Deus e o homem são extremos: Deus é o 
unicamente positivo, o cerne de todas as realidades, o homem é o unicamente 
negativo, o cerne de todas as nulidades”126. 
 
 Portanto, a projeção religiosa ao mesmo tempo em que consiste na 

afirmação da positividade de Deus, consiste também no esvaziamento e no 

empobrecimento do ser humano.  

Na projeção do homem em Deus, todos os predicados de sua essência são 

reportados para Deus e passa a desconsiderar a sua grandeza. Isto significa dizer 

que a pessoa afirma em Deus o que nega em si próprio. É por isso que a crença 

em Deus impede ao ser humano de se relacionar de modo consciente com a sua 

essência, ou seja, impede a ele de reconhecer a potencialidade e a grandiosidade 

da humanidade. Assim, o cristianismo reduz, como realizador e legitimador da 

atividade projetiva, a complexidade daquilo que é o ser humano, enquanto gênero 

humano,  ao indivíduo. Em outros termos, o cristianismo reduz “a humanidade a 

uma poeirada de indivíduos, deixando cada qual entregue a si próprio e tornando 

os indivíduos naturalmente isolados e concentrados em si”127. Isto porque, ao se 

projetar todas as qualidades da humanidade em Deus, o cristianismo anula o valor 

da humanidade e não consegue perceber a sua riqueza. 

 Para Feuerbach, a alienação do homem da sua essência se expressa de 

múltiplos modos no cristianismo. Primeiramente, esta alienação se dá sob a forma 

de dualismo entre Deus e o homem, e, consequentemente, ela se expressa em 

outros dualismos secundários: a afirmação do sobrenatural em detrimento do 

                                                 
126 Ibid., p. 77. 
127 DE LUBAC, H., op. cit., p. 27. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 57

natural; a afirmação da vida celeste em detrimento da vida terrestre; e a afirmação 

da fé em detrimento da razão. Ora, sob estes dualismos, a pessoa expressa sua 

alienação das realidades fundamentais da existência humana, a saber: da própria 

humanidade com suas potencialidades e qualidades, da relação com os outros, da 

condição natural-corporal, da relação com o mundo, e da própria existência 

terrena e histórica. A seguir vamos apresentar cada um desses dualismos que 

Feuerbach constatou existir no cristianismo e que produzem a alienação humana.      

 
1.2.2.1.1.  
O Dualismo entre Deus e o homem 

 
O primeiro e o mais problemático dualismo que configura o cristianismo, 

segundo Feuerbach, é aquele que se dá como oposição entre Deus e o ser humano. 

Para ele, o Deus cristão, por ser a projeção da essência humana, se apresenta como 

a negação do próprio homem. Fazendo de Deus, o ser infinitamente perfeito, o seu 

objeto de adoração, o cristão, no seu entender, por se considerar imperfeito e 

limitado, direciona sua atenção para Deus e não para o ser humano. A Deus, o 

homem religioso “tudo oferece, tudo sacrifica”128. O “homem sacrifica o homem a 

Deus”129. As potencialidades humanas são colocadas, sob a lógica cristã, não para 

o serviço ao próprio ser humano e sim para o serviço a Deus.  

“Todas as intenções que devem ser voltadas para a vida, para o homem, todas as 
melhores energias desperdiça o homem no ser desnecessitado. A causa real torna-
se um meio inútil; uma causa só imaginada, idealizada torna-se a causa 
verdadeira, real”130.    

 

 Desta forma, para este filósofo, a dinâmica do cristianismo é a da 

afirmação de Deus em detrimento do ser humano: “Para enriquecer Deus, deve o 

homem se tornar pobre para que Deus seja tudo e o homem nada”131. Aquilo que 

consiste em ser próprio da essência humana, como constitutivo de sua perfeição, a 

saber, a razão, o amor e a vontade, o cristão adora como qualidades de Deus. Por 

isso, no cristianismo essas qualidades se apresentam alienadas do homem, que é o 

seu verdadeiro sujeito, e se apresentam alienadas também de si mesmas, porque 

estão submetidas e subordinadas à força da fé. Assim no cristianismo, a razão se 

encontra em contradição com a própria razão. A teologia é uma prova disto. A 

                                                 
128 FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 240. 
129 Ibid., p. 311. 
130 Ibid., p. 311. 
131 Ibid., p. 68. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 58

razão é utilizada para fundamentar, contra a própria lógica da razão, as “verdades” 

de fé. Do mesmo modo, a vontade está em contradição com a própria vontade, 

pois a vontade religiosa trata-se de uma vontade heterônoma, uma vontade divina 

e não humana. E da mesma forma também, o amor está em contradição com o 

próprio amor, pois o amor religioso tem como destinatário primeiramente a Deus 

e não os homens. Em nome do amor a Deus, o amor entra em contradição consigo 

mesmo, pois em função do amor a Deus, o ódio e as maiores atrocidades contra o 

ser humano podem ser legitimadas132.  

Por conseguinte, a oposição entre Deus e o homem, vivenciada no 

cristianismo, equivale a ser, segundo Feuerbach, a desvalorização das relações da 

pessoa religiosa com o conjunto da humanidade133. O cristianismo, para ele, é a 

dissolução da unidade comunitária, visto que para os cristãos a relação com Deus 

consiste na relação alterativa fundamental. No cristianismo, a pessoa distancia-se 

de sua essência e volta-se para Deus, que é concebido como a realização dos 

desejos mais profundos do cristão (desejo de perfeição, de imortalidade e de 

infinitude). Destarte, o que importa para o cristão é a sua relação pessoal com o 

seu Deus. A relação com os outros, numa relação de completude e de 

reciprocidade, só possui valor se estiver determinada por uma exigência divina. 

Por isso, o cristianismo não contém em si o princípio da cultura134. A meta do 

cristão é unicamente Deus e não as relações humanas. Feuerbach recorda, nesse 

caso, que a idéia de salvação cristã exige do homem uma atitude ética e altruísta. 

Contudo, esta atitude se apresenta subordinada ao cumprimento de uma vontade 

de Deus e não aparece aos cristãos como uma necessidade decorrente da própria 

relação entre as pessoas135. Isso equivale a dizer que a moralidade e o amor 

fraterno são determinados pela fé e não pelo valor que possuem em si mesmos, 

como atitudes humanas em benefício das relações entre as pessoas. Portanto, para 

Feuerbach, no cristianismo em primeiro lugar se encontra o amor a Deus, e, em 

relação com este, é que tem lugar o amor aos homens. 

                                                 
132 Cf. BIRCHAL, T.S., Nota bibliográfica: Feuerbach revisitado. In: Síntese Nova fase, 47, vol. 
XVI, 1989, p. 82. 
133 Cf. FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 201. 
134 Cf. Ibid., p. 201. 
135 Cf. Ibid., p. 201-202. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 59

Neste sentido, Feuerbach não deixa de apontar a contradição existente 

entre a fé e o amor136. Para ele, a fé em Deus contém um caráter negativo. Ela 

impede a manifestação do amor do homem pelo homem, porque ela concentra a 

atenção do homem em Deus de forma exclusiva. A fé separa os homens, isto é, 

anula a união natural da humanidade. Ela induz ao confronto entre os homens. A 

expressão desta afirmação está na arrogância e na intolerância do cristão perante 

os não-cristãos e os descrentes. A história do cristianismo, segundo Feuerbach, 

está repleta de testemunhos contra o amor à humanidade por causa da fé. As 

perseguições religiosas, as torturas e as condenações promovidas pelos cristãos, os 

conflitos sangrentos por causa da religião ao longo da história ocidental são, para 

ele, provas de que a fé mais desune do que unifica. Na sua opinião, a fé em Deus 

limita o amor dos cristãos somente ao que é cristão. Deste modo, o amor cristão, 

fundamentado na fé, não é um amor autenticamente humano. O verdadeiro amor é 

aquele “idêntico à razão, mas não à fé; pois como a razão, é o amor de natureza 

mais livre, mais universal... Somente onde existe a razão impera o amor geral”137.  

 Além disso, a fé cristã, de acordo com Feuerbach, está em contradição 

com a moral verdadeiramente humana138. Para ele, a moral cristã, fundamentada 

na fé, é pseudo-moral, pois a verdadeira moral compromete o homem com o 

homem e tem em si mesma o seu fundamento. Ora, para ele, o cristão pratica o 

bem, não pelo homem e sim por Deus.  

Ademais, no seu entender, a moral cristã está em contradição com a 

própria natureza do homem. A moral de sacrifício, própria do catolicismo, com a 

afirmação da castidade e da virgindade é uma prova disso. Esta moral apresenta 

algo que está em contradição com a natureza humana como, por exemplo, a 

castidade e a virgindade como as virtudes mais significativas para a fé cristã. O 

valor do amor sexual entre homem e mulher, que é peculiarmente humano, é 

negado por esta moral. Por isso, é que, para ele, se pode afirmar que a fé 

transforma em virtude o que na verdade não é virtude. Por conseguinte, quando “a 

moral é fundada sobre a teologia, o direito sobre a instituição divina, então se 

                                                 
136 Cf. Ibid., p. 287-307. 
137 Ibid., p. 296. 
138 Cf. Ibid., p. 299-301; 312-313. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 60

pode justificar e fundamentar as coisas mais imorais, mais injustas, mais 

vergonhosas”139. 

 
1.2.2.1.2.  
O dualismo entre sobrenatural e natural 
 
 A contradição entre Deus e o ser humano também se expressa no 

cristianismo, segundo Feuerbach, no dualismo entre o sobrenatural e a natureza140. 

Para ele, o cristianismo é a negação da natureza, ou seja, da realidade sensível e 

empírica da qual o homem vitalmente necessita e participa. Tudo no cristianismo, 

para ele, aponta para uma depreciação da natureza: a existência do próprio Deus 

como criador e interventor na natureza141, os milagres142, a providência e a graça 

divinas143, os sacramentos do batismo e da eucaristia144, o céu ou a vida eterna145 e 

a moral cristã146.  

O fundamento da negação da natureza se encontra, segundo nosso filósofo, 

na fé em Deus. Em verdade, como projeção dos desejos do cristão de ser um ser 

perfeito, não-sensorial, livre da necessidade corporal, imortal e divino147, o Deus 

                                                 
139 Ibid., p. 312. 
140 Feuerbach entende a natureza como sendo “tudo aquilo o que se mostra ao homem 
imediatamente, sensorialmente, como a base e o objeto de sua vida. Natureza é luz, é eletricidade, 
é magnetismo, é ar, é água, é fogo, é terra, é animal, é planta, é homem enquanto ser que age 
espontânea e inconscientemente... é tudo aquilo o que tu vês e que não se origina das mãos e dos 
pensamentos humanos... ela é o cerne ou a essência dos seres e das coisas cujos fenômenos, 
exteriorizações ou efeitos...não têm fundamento em pensamentos, intenções e decisões mas em 
forças ou causas astronômicas, cósmicas, mecânicas, químicas, físicas, fisiológicas ou orgânicas”. 
FEUERBACH, L., Preleções sobre a essência da religião, p. 81-82. 
141 Para este filósofo, a ação de Deus na natureza contraria a autonomia desta. Se Deus age na 
natureza, a natureza não é autônoma. Cf. FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 227-
237. 
142 Cf. FEUERBACH, L., Preleções sobre a essência da religião, p. 113-128 (Décima quinta e 
décima sexta preleções). 
143 Para Feuerbach, a providência divina e a ação de Deus na vida e na história do homem anulam 
a autonomia da natureza e a liberdade humana, pois a ação divina e a ação natural e humana são 
inconciliáveis. Cf. Ibid., p. 136-144 (Décima oitava preleção); Id., A essência do cristianismo, p. 
144-145. 
144 Os objetos sacramentais, a saber, a água, o pão e o vinho, que são elementos naturais, recebem 
no cristianismo, segundo Feuerbach, um significado e uma finalidade contraditórios à sua 
natureza. Cf. FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 277-286.  
145 De acordo com Feuerbach, o céu cristão é a anulação de realidades propriamente humanas, a 
saber: o amor sexual ou a vida conjugal e a própria sexualidade enquanto determinação masculina 
ou feminina, pois no céu existem somente indivíduos puros e assexuados. Cf. Ibid., p. 201-209. 
146 Feuerbach considera a moral cristã, determinada pela crença na vida eterna, como renúncia a 
este mundo e como negação da vida. Cf. Ibid., p. 203. 
147 Em Preleções sobre a essência da religião, Feuerbach afirma que o Deus cristão é a realização 
dos desejos imaginários do cristão. Desejos esses que se opõem à realidade limitada da natureza 
humana, a saber: desejo de ser ilimitado, ou seja, não ser limitado ao tempo e ao espaço; desejo de 
vida eterna; desejo de onisciência e de perfeição; desejo de felicidade em outra vida, pois nesta 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 61

cristão é concebido como um ser espiritual, supraterreno e sobrenatural; como um 

ser não natural148. Ao se colocar a serviço deste Deus, ao adorá-lo, como 

realização dos seus desejos mais profundos, o cristão entra em contradição com a 

dinâmica intrínseca da natureza, pois a fé cristã induz o crente a uma negação da 

realidade natural. E isto na verdade, para Feuerbach, consiste na negação do 

próprio homem, pois este não pode existir sem relação com a natureza149.  

Além disso, nosso autor afirma que o ideal religioso, de possuir a vida 

espiritual ou de querer ser um espírito puro, põe o cristão em contradição com a 

sua própria natureza corporal. Feuerbach constata que crente combate a sua 

essência sensorial150. Na sua visão, a corporeidade para o cristão “é como uma 

mácula e uma ignomínia que está agarrada desde seu nascimento a sua dignidade, 

a sua honra de ser em si um ser espiritual”151. O cristão despreza seu corpo para 

garantir a imortalidade de sua alma. Destarte, o cristianismo, além de alienar o ser 

humano do conjunto do mundo natural, o aliena também de sua própria natureza, 

dissociando nele o espírito e a matéria152.   

Deste modo, o cristianismo torna patente a oposição entre a natureza e o 

espírito, entre o sensível e o supra-sensível, entre a corporeidade e a alma, se 

convertendo assim em “um platonismo ou espiritualismo popular” em contradição 

com a natureza e o mundo153.  

“O cristianismo se converteu, em sua evolução histórica, em uma religião 
anticósmica e negativa, distante da natureza, do homem, da vida e do mundo (não 
somente do negativo, mas também do positivo do mundo), desconhecendo e 
negando deste modo sua verdadeira essência”154. 
 
 
 

                                                                                                                                      
vida o ser humano é constantemente insatisfeito. Cf. FEUERBACH, L., Preleções sobre a 
essência da religião, p. 230-233 (Trigésima preleção).  
148 Cf. FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 195-196. 
149 Para Feuerbach, o homem não pode ser compreendido sem relação com a natureza. Ele é 
natureza. Nela o homem vive, trabalha e existe. Por isso, a aniquilação da natureza seria a negação 
da existência humana. A natureza é o fundamento último da existência humana. Tudo além dela 
não passaria de ilusão. Cf. Ibid., p. 72, 91 e 110-112. 
150 Cf. FEUERBACH, L., Preleções sobre a essência da religião, p. 216-218. 
151 Ibid., p. 216. 
152 Para Feuerbach, o espírito e o corpo não se contrapõem, e, sim, se articulam: “O espírito só se 
desenvolve com o corpo, com os sentidos, com o homem em geral, ele está ligado aos sentidos, à 
cabeça, aos órgãos corporais em geral...ele é um produto da natureza”. Ainda: “o espírito humano 
existe, não podemos duvidar de sua existência; existe algo invisível, incorpóreo em nós que pensa, 
que quer e sente; mas o saber, querer e poder do espírito humano é falho, limitado pelos sentidos, 
dependente do corpo”. Ibid., p. 132 e 218. 
153 Cf. CABADA CASTRO, op. cit., p. 123. 
154 Palavras de Feuerbach citadas por CABADA CASTRO, M., op. cit., p. 123. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 62

1.2.2.1.3.  
O dualismo entre a vida eterna e a vida terrestre 

 
Outro dualismo decorrente da relação de oposição entre Deus e o homem 

no cristianismo, segundo Feuerbach, consiste naquele que se estabelece entre a 

vida eterna (céu) e a vida terrestre (terra)155. Ora, por causa do desejo do cristão de 

ser espírito libertado das limitações corporais e naturais, a vida eterna e celestial 

se apresenta, para o cristão, como o alvo das atenções em detrimento desta vida 

natural e histórica, pois somente naquela vida o cristão pensa poder realizar seu 

desejo mais profundo. “A meta e o objetivo prático do cristão – afirma Feuerbach 

- é exclusivamente o céu, isto é, a realização da alma”156. Assim, esta vida com 

sua história não é valorizada em si, e sim negada para afirmar a outra vida, 

considerada a mais importante. A esperança do cristão está, por isso, voltada para 

o além e não para o aquém, para o céu e não para a história. A expressão maior 

desta negação da vida presente pelo cristianismo, de acordo com Feuerbach, está 

no estilo de vida monástico157, na qual se dá uma negação desta vida com toda a 

sua positividade por causa da esperança de realização de todos os seus desejos na 

vida eterna.  

Dentro dessa perspectiva, Feuerbach apresenta algumas considerações 

críticas ao cristianismo, a partir da oposição (dualismo) entre o céu e a terra. 

Vejamos.  

a) Por concentrar seu interesse na felicidade celestial, o cristianismo, segundo 

nosso filósofo, aliena o cristão de sua única existência; o aliena desta vida, pois 

quando “a vida celestial é uma verdade, é a vida terrena uma mentira, quando a 

fantasia é tudo a realidade não é nada. Quem crê numa vida celestial eterna para 

ele esta vida perde o seu valor”158.  

b) Ademais, para ele, o cristianismo está em oposição ao progresso científico da 

modernidade. Uma vez voltado para o além, o cristianismo não tem favorecido as 

descobertas e os êxitos científicos. A natureza ou o mundo não desperta no cristão 

o entusiasmo e o interesse pela investigação científica, visto que, para este, as 

realidades naturais são realidades não-divinas e distanciadas de Deus159.  

                                                 
155 Cf. FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 110, 201, 202, 220-223, 227. 
156 Ibid., p. 332. 
157 Cf. Ibid., p. 202. 
158 Ibid., p. 202. 
159 Cf. CABADA CASTRO, M., op. cit., p. 127-128. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 63

c) Além de estar em oposição às ciências naturais, o cristianismo, no entender de 

Feuerbach, é a “religião que destrói a energia política dos homens”160. E isto por 

dois motivos. Primeiro, porque substitui o protagonismo humano nas relações 

sociais pela necessidade unicamente de Deus, aquele que, pelo governo da Igreja, 

rege e legisla as relações na sociedade161. Segundo, porque distrai o homem, com 

a promessa de vida eterna, do compromisso com a vida temporal e da busca de 

realização de seus desejos nesta vida162. 

d) O cristianismo, para ele, legitima o sofrimento e as injustiças afirmando que a 

vida eterna será a grande recompensa para as vítimas da miséria e dos 

sofrimentos163. Com efeito, o consolo concedido pela crença na vida celestial, na 

sua opinião, induz o crente, em situação de sofrimento e injustiça, a não se 

preocupar com o melhoramento de sua condição de vida neste mundo, além de 

não permitir que ele compreenda ser vítima das situações de injustiça geradas pela 

ganância humana.        

 
1.2.2.1.4.  
O dualismo entre a fé e a razão 

 
Um outro dualismo estabelecido pelo cristianismo, segundo Feuerbach, 

devido à oposição entre Deus e o homem, consiste naquele que se dá entre a razão 

e a fé. Para ele, o cristianismo com o aporte da reflexão teológica utiliza a razão 

em função da fé ou contra a própria razão, visto que as verdades do cristianismo 

não passam simplesmente de objetos da imaginação e da fantasia humanas.  

Assim, a reflexão teológica sobre a existência de Deus não deixa de ser 

contraditória, pois a razão somente pode afirmar e confirmar a existência real do 

que pode ser experimentado sensorialmente. Ela não pode deduzir a existência 

real de uma realidade apenas a partir do conceito, como se dá nas provas da 

existência de Deus da tradição teológico-filosófico-cristã. Deus, por não ser uma 

existência sensorial, física e demonstrável empiricamente, não pode ser 

considerado como real pela razão. Daí que a afirmação da existência de Deus pela 

razão, determinada pela fé na teologia, é descabida racionalmente164.  

                                                 
160 FUERBACH, L., Necessidade de uma reforma da filosofia. In: Id., Princípios da filosofia do 
futuro, p. 17. 
161 Cf. Ibid., p. 16-17. 
162 Cf. FUERBACH, L., Preleções sobre a essência da religião, p. 233-234 (Trigésima preleção). 
163 Cf. Ibid., p. 233-234. 
164 FEUERBACH, L., A essência do cristianismo, p. 239-245. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 64

Da mesma forma, a teologia da revelação de Deus está em contradição 

com a razão. Como a revelação divina foi conservada por escrito na bíblia, a 

crença na revelação se identifica com a crença naquilo que a bíblia testifica. 

Então, o que está contido neste livro é assumido pelo cristão como verdade de 

fato, mesmo que contradiga diretamente a razão. Ora, a bíblia está em contradição 

com a razão muitas vezes. Na verdade, segundo Feuerbach, ela é fruto da 

superstição e da sofistica cristã e não definitivamente de uma revelação divina 

objetiva, pois se assim fosse não haveria nela contradições tão grotescas. Aceitá-la 

como palavra eterna, absoluta, universalmente válida para todos os homens é um 

disparate lógico.  Por isso é que ele afirma que quando a razão é utilizada pela fé 

na reflexão teológica para explicitar a revelação divina, testemunhada na bíblia, 

ela é colocada em contradição com a sua essência165. 

 Para Feuerbach, a crença na Trindade e a teologia trinitária também 

contradizem a razão. Ora, na Trindade há uma essência e diversidade de pessoas 

divinas, mas estas não têm, de forma isolada, uma subsistência própria. A 

individualidade de cada pessoa divina é afirmada unicamente na relação entre 

elas. A contradição à razão reside, portanto, na negação da individualidade 

objetiva numa pluralidade. Na Trindade, a unidade nega a personalidade. A 

individualidade de cada pessoa divina se dissolve na pluralidade. As pessoas 

divinas não têm uma existência autônoma, separada, independente uma das 

outras. Isto é contraditório à razão, pois a razão concorda com a autonomia de 

cada homem. Cada um tem a base de sua existência, ou seja, sua objetividade em 

si mesmo. Embora o estabelecimento de relações com os outros homens seja 

fundamental, esta relação não anula a individualidade de cada um, como acontece 

no dogma trinitário. Por isso, esta anulação da individualidade das pessoas divinas 

em uma substância contradiz a razão166.  

A doutrina da criação, por sua vez, conforme nosso autor, também se 

coloca em oposição à lógica racional. Na teologia da criação, para ele, a razão está 

em oposição a si mesma. A teologia postula que toda a realidade natural, empírica 

e física tem origem num Deus criador. Isto, na verdade, de acordo com Feuerbach, 

é fruto da imaginação humana. A razão não aceita a lógica de que algo material e 

corporal possa surgir de algo abstrato e espiritual. A lógica própria da razão é 

                                                 
165 Cf. Ibid., p. 247-254, especialmente p. 252-254. 
166 Cf. Ibid., p. 273-276. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 65

afirmar que as realidades materiais se originem de realidades materiais e não de 

uma realidade supranaturalista. Portanto, a razão pode dar conta de explicar os 

fenômenos naturais, mas é contra a própria razão afirmar ou provar que o mundo 

tenha origem em Deus. A crença na criação do mundo por Deus e a teologia da 

criação são distorções da razão provocadas pela fantasia e pela imaginação167. 

De toda esta incursão pelo pensamento de Feuerbach, pudemos constatar 

que, para ele, o cristianismo apresenta como característica negativa fundamental a 

contradição flagrante do homem consigo mesmo, através da alienação da essência 

humana por causa da projeção religiosa em Deus. Com a religião cristã, o homem 

entra em contradição com o mundo da natureza, com o seu próprio dinamismo 

natural, com sua vida histórica e política, com os outros homens e com os 

elementos constitutivos da essência humana, a saber, a razão, a vontade e o amor. 

Num aforismo publicado postumamente, Feuerbach, em poucas linhas, descreve a 

contradição que o cristianismo, segundo ele, estabelece na vida do cristão: 

“O cristão vive numa contínua dissociação e contradição consigo mesmo. A 
essência do cristão é esta dissociação. A razão nega nele a fé, e esta aquela; sua 
vontade e consciência estão em contradição com a graça, e esta com aquelas. O 
homem se opõe a Deus, quer confiar em si e não pode negar-se a si mesmo..., e 
Deus se opõe ao homem: quer tê-lo todo para si mesmo...e não deixar nada ao 
homem. O cristão está num mundo temporal e visível, e pertence, no entanto, a 
outro mundo, eterno e invisível; está com o corpo na terra, e com a alma no céu... 
Tudo é contradição no cristianismo”168.   

  

Por causa da interpretação do fenômeno cristão, reduzido à atividade 

projetiva da psicologia humana e concebido como alienação do homem, 

Feuerbach propôs a superação do cristianismo pela nova religião, a saber, o 

ateísmo, ou, num termo mais adequado, o “antropoteísmo”. Para ele, a negação do 

homem pela afirmação de Deus deverá ser substituída pela crença no homem 

como deus do homem, “Homo homini Deus”. O amor a Deus deverá ceder lugar 

ao amor aos homens. Nada mais de adoração a Deus e sim adoração ao próprio 

homem169.  

O ateísmo de Feuerbach se apresenta como a negação da “essência do 

homem abstraída que é e se chama Deus, para substituí-la pela essência do 

                                                 
167 Cf. FEUERBACH, L., Preleções sobre a essência da religião, p. 89-92 (Décima segunda 
preleção), 117-118 (Décima quinta preleção). 
168 Texto de Feuerbach extraído de CABADA CASTRO, M., op. cit., p. 122. 
169 Cf. Ibid., p. 234-237; Id., A essência do cristianismo, p. 310. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 66

homem como a verdadeira”170. Evidentemente o ateísmo e a crítica ao 

cristianismo de Feuerbach não podem ser concebidos como uma pura negação 

gratuita. Trata-se de uma negação com a finalidade de afirmar e desenvolver a 

maioridade do ser humano. Feuerbach acreditava que a única forma de acabar 

com a alienação humana estava na tomada de consciência desta alienação 

provocada pela religião, sobretudo pelo cristianismo. Uma vez tendo consciência 

da alienação religiosa, o homem poderia negar a Deus e voltar para si ou se 

reapropriar de sua essência, que antes lhe fora alienada. Por isso, podemos afirmar 

que seu ateísmo constitui uma proposta humanista. Deus e o cristianismo são 

rechaçados por impedir a humanização. Nesta perspectiva, o ateísmo se mostra 

como um caminho propício para que o homem possa se realizar na unidade com a 

sua essência171. 

 
Conclusão 
 
 Todo este percurso reflexivo feito neste primeiro capítulo nos ajudou a 

constatar que o cristianismo, tanto em sua perspectiva católica quanto protestante, 

foi rechaçado por causa de uma interpretação que o concebia como um entrave ao 

desenvolvimento do processo de maturação humana. E isto fundamentalmente 

porque o cristianismo se apresentou em oposição, ou pelo menos não se 

enquadrou, ao paradigma da modernidade.  

 A modernidade, assentada sob a crença absoluta na razão experimental, se 

apresentou como sendo a “saída da época das trevas” ou o novo período da 

humanidade em que se acreditara confiantemente que o ser humano pudesse 

realizar todo seu potencial como protagonista único de sua história. O lento 

processo de gestação da modernidade foi todo ele marcado, portanto, pelo anseio 

do homem por autonomia frente a tudo aquilo que representasse o tempo passado 

da ignorância medieval e da tutela religiosa. Este anseio foi sendo aparentemente 

realizado pela inauguração da filosofia da subjetividade com Descartes e pelo 

desenvolvimento do método científico de experimentação da realidade empírica 

com Bacon, Galileu e Newton, além do próprio Descartes. Com isso, o saber 

científico passou a se impor como a única forma de saber capaz de fornecer um 

conhecimento exato da realidade. O surgimento e o desenvolvimento das ciências 

                                                 
170 FEUERBACH, L., Preleções sobre a essência da religião, p. 235. 
171 KUNG, H., op. cit., p. 286-287. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 67

naturais possibilitaram ao ser humano sonhar com o progresso técnico mediante a 

manipulação da natureza. Aos poucos, o anseio de autonomia também se fez 

sentir na esfera política e na ética. O homem moderno lentamente foi substituindo 

as relações sociais normatizadas pela religião cristã e uma ética de cunho 

religioso, por uma política e uma ética fundadas na razão. O cristianismo, tal 

como estava configurado, representava um perigo à realização do anseio de 

autonomia. Para as ciências naturais emergentes, o cristianismo não passava de 

superstição, pois sua pregação e seu fundamento se encontravam em realidades 

não confirmadas pela análise experimental da natureza. O próprio Deus cristão 

chegou a ser negado, depois de ter sido considerado como o “grande relojoeiro”, 

por causa exatamente da impossibilidade de comprovar cientificamente a sua ação 

no mundo. Já para os corações ávidos pelas mudanças nas relações sociais, o 

cristianismo representava um entrave, pois este insistia nas monarquias 

absolutistas. No âmbito da moral, a religião cristã foi rechaçada porque insistia em 

impor uma moral delimitada pela fé. De qualquer modo, o cristianismo foi 

concebido como aquilo que impedia a realização do anseio moderno por 

autonomia.   

 Podemos dizer que a modernidade não surgiu como um projeto anticristão. 

Prova disso está no fato de que os teóricos que lançaram as bases do paradigma 

moderno não se opuseram diretamente ao cristianismo. Não obstante, a 

modernidade se desenvolveu lentamente em oposição ao cristianismo. E isto pelos 

seguintes motivos: a) O cristianismo, configurado como cristandade medieval, 

que tudo ordenava e tutelava, cultural e socialmente, representava uma época da 

qual a mentalidade moderna procurava se libertar; b) O racionalismo ou a crença 

na razão se impôs em detrimento dos outros saberes e em oposição à fé religiosa; 

c) O método científico, considerado como a única forma de conhecimento seguro 

da realidade, estabeleceu as “verdades da religião” como invenções fantasiosas e 

falaciosas da mente humana; d) O processo de secularização se identificou com a 

realização do anseio moderno por autonomia nas diversas áreas da cultura e da 

sociedade. 

 Entretanto, o agravante maior da oposição da modernidade ao cristianismo 

estava na postura do próprio cristianismo, representado pelo catolicismo e o 

protestantismo, à mentalidade moderna. Enquanto o catolicismo condenava como 

podia os avanços da modernidade, o protestantismo buscou, em certas orientações 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 68

teológicas, se adaptar ao novo paradigma quase diluindo a fé cristã em sistemas 

filosóficos e em interpretações cientificistas. A falta de uma abertura prudente, de 

um acompanhamento respeitoso e de uma adaptação coerente das instituições 

cristãs ao pensamento moderno convergiu numa oposição radical que, por parte da 

Igreja Católica, chegou até o Concílio Vaticano II (1962-1965). Certamente, estas 

atitudes por parte das instituições representantes do cristianismo, desde o século 

XVI, só tenderam a aguçar uma concepção negativa do cristianismo por parte dos 

representantes da mentalidade moderna.    

 É a partir destes dados que se deve compreender a concepção ateísta do 

século XIX que acusava o cristianismo de impedir o desenvolvimento ou a 

realização das potencialidades do ser humano.  

 Feuerbach, como representante do anseio moderno de autonomia, foi o 

primeiro a sistematizar um ateísmo com a clara finalidade de libertar o ser 

humano das amarras alienantes da religião cristã. Ele concebeu a idéia de Deus 

como projeção da essência do ser humano e o cristianismo, como uma invenção 

humana para legitimar e enriquecer esta atividade projetiva. Foi o primeiro 

também a especular sobre a origem antropológica da religião. Sua teoria da 

religião como projeção do próprio homem em Deus serviu como base 

inquestionável para o ateísmo posterior. 

 Este filósofo, além de tentar descortinar a “essência do cristianismo”, 

apontou os elementos desumanizadores da religião cristã. O cristianismo foi 

acusado por ele de alienar o ser humano de sua própria essência. Isto significa 

dizer que quanto mais uma pessoa assumir a fé cristã mais alienada ela se tornará. 

A alienação ocorre porque o cristão projeta em Deus as qualidades de toda a 

humanidade não as reconhecendo como patrimônio humano. Ou seja, a atividade 

projetiva empobrece o homem, porque toda sua riqueza ele a atribui a Deus. Por 

causa disso, Deus é supervalorizado e o ser humano menosprezado. Ademais, esta 

alienação se faz sentir na negação, por causa da fé em Deus, daquilo que é próprio 

ao ser humano, a saber: a relação comunitária entre as pessoas; a razão, o amor e a 

vontade como qualidades humanas essenciais; a realidade natural da pessoa, ou 

seja, a sua corporeidade; o mundo natural no qual o homem está inserido e do qual 

depende para existir; e esta vida terrestre e histórica. 

 Feuerbach desferiu um golpe poderoso contra o cristianismo. Além de ter 

reduzido todo conteúdo da fé cristã ao dado simplesmente antropológico, apontou 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA



 69

a alienação do ser humano como a característica fundamental da religião cristã. A 

sua crítica religiosa se mostrou tão pertinente que foi retomada e enriquecida, 

embora não com poucas críticas, pelos teóricos de um ateísmo humanista anti-

cristão até os dias de hoje.  

A acusação, sistematizada por Feuerbach, de ser o cristianismo uma 

configuração religiosa desumanizante, aparecerá, sobretudo, na crítica religiosa 

dos “mestres da suspeita”. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0510379/CA




