
5 
Considerações finais 

Ao considerar a política à luz do acontecimento, colocamo-nos diante de uma 
dupla criação, uma dupla individuação, um duplo devir (a criação de um possível e 
sua efetuação), que se confronta com os valores dominantes. É aqui que se 
introduz o conflito com aquilo que já existe. As novas possibilidades de vida 
entram em choque com os poderes organizados e constituídos, mas também com 
aquilo que estes mesmos poderes tentam organizar a partir da abertura constituinte. 
 

(Lazzarato, 2006, p. 13) 

 

No decorrer deste trabalho foi realizado um esforço no sentido de se refletir 

acerca de algumas questões relevantes presentes na sociedade brasileira. Na 

realidade, os temas aqui discutidos possuem uma dimensão global, visto que 

perpassam várias sociedades e assumem características distintas em cada contexto 

social. 

Atualmente, as discussões acerca do racismo e sexismo estão presentes não 

apenas no Brasil, embora tenham conotações específicas de acordo com o 

contexto de cada sociedade em que o debate é realizado. É importante destacar 

este aspecto para que não se caia na armadilha de pensar que estes são temas que 

se circunscrevem ao território nacional. Na verdade, eles estão em todos os 

lugares. 

Talvez estes sejam os aspectos que permitam perceber com absoluta nitidez 

as dinâmicas do Império. Não existe mais um fora. O pensamento da dependência 

já não é capaz de explicar os fenômenos que classicamente foram negados ou 

marginalizados para a dimensão meramente cultural (até porque a cultura é um 

termo polissêmico que assume conotações variadas).  

É preciso reconhecer que os paradigmas hegemônicos da modernidade 

ruíram. As dicotomias, binarismos e ideologias, não são mais suficientes para 

sustentar uma explicação razoável da complexidade social contemporânea. Impõe-

se a interdependência. Não existe mais um fora, pois o Império e suas dinâmicas 

são a realidade do presente (Negri, 2001). 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710339/CA



  146

A multidão emerge como sujeito do Império e com sua multiplicidade de 

singularidades desejam a construção de outro mundo possível (ou seria melhor 

dizer, outros mundos?). Emerge das sombras e assumem as mais variadas formas 

e sentidos. Desafiam os resquícios da antiga ordem, tornando-a híbrida. Afirmam 

que só há uma alternativa: a compossibilidade. 

Marx havia dito que o escravo é um homem da raça negra. Gayle Rubin 

perguntou: o que é uma mulher domesticada? É a fêmea da espécie. É um bem. É 

o outro. A mulher é uma mulher.  

Fanon afirmou que o negro não é um homem. Sustentou que por diversos 

processos encontrava-se preso ao seu corpo, em uma zona de não-ser. O negro é 

um homem negro. Está preso ao seu corpo e ao passado. Diante disso, a questão 

que se coloca é: Mas, o que é a negra? Seu destino é apenas ser uma mulher 

negra? Como se tornar “mulher negra”? Será que isto vislumbrado? 

Assim, o recorte do tema aqui tratado buscou refletir sobre as práticas 

discursivas que inscrevem a(s) mulher(es) negra(s) em um lugar “natural” dentro 

da sociedade brasileira. Estas reflexões não fugiram às experiências, à trajetória 

acadêmica, profissional e pessoal da pesquisadora. A neutralidade científica, a 

preocupação com o status de cientificidade exigido pelo cânone encontrava-se 

definitivamente comprometido. 

Neste sentido, o “discurso do método” proposto por Negri (2003) iluminou 

a questão, pois ao definir que não existe mais um fora que possibilite um 

distanciamento adequado do objeto estudado (e/ou dos sujeitos), contribuiu para 

que se esvaíssem tais preocupações. De fato, como se pode manter este tal 

distanciamento ao se estudar aquilo que se vive, aquilo de que se fala? Aquilo que 

faz parte da experiência cotidiana da pesquisadora?   

Além disso, ao se pensar na linguagem e no discurso, a fala se tornou algo 

essencial para uma maior compreensão dos processos aqui estudados. As práticas 

discursivas representaram um importante mecanismo para a apreensão dos 

processos de subjetivação. Neste ponto, a filosofia foi uma das principais fontes 

de análise das referidas práticas.   

O questionamento da metafísica ocidental, bem como, da forma como seus 

discursos contribuíram para uma divisão sexualmente hierarquizada do mundo 

foram primordiais para se compreender o processo de surgimento do feminismo e 

de um discurso próprio. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710339/CA



  147

Esse discurso ainda se encontrava preso (e pode-se dizer que apesar dos 

esforços realizados por muitas pensadoras, ainda se encontra) às matrizes de uma 

divisão binária do mundo, em que as mulheres eram (e, na maioria das vezes 

ainda se encontram) excluídas da cultura. 

Dessa forma, a retomada das ondas do feminismo e das principais 

demandas apresentadas em cada uma delas, foi importante para entender de que 

forma muitas vezes eram perpetuados os fundamentos misóginos de compreensão 

e organização do mundo. 

A irmandade sustentada em termos de um discurso baseado no ideal de 

sororidade, no qual a unidade era fundada em uma identidade biológica, antes 

reforçava do que rompia com a idéia dicotômica de que as mulheres estavam 

destinadas à natureza, ao passo que os homens eram destinados à cultura.  

Além disso, apesar da categoria gênero ter representado um avanço para o 

questionamento da “mulher” como unidade imutável e definida desde sempre, por 

outro lado, foi questionada por inúmeras feministas.  

Algumas argumentaram que o gênero como categoria relacional em que a 

compreensão foucaultiana do poder propicia uma ruptura com a perspectiva da 

dominação sustentada pelas teorias que se baseiam no patriarcado, retirava das 

mulheres o protagonismo político tão caro ao feminismo. Outras defendiam que 

ele encobria as inúmeras diferenças existentes entre as mulheres. 

Contudo, as críticas mais agudas realizadas em relação ao gênero dizem 

respeito à forma com que reafirma as leituras antropológicas sobre as estruturas 

das relações de parentesco e do incesto do tabu, na medida em que as análises 

realizadas a partir deste paradigma não levam em consideração que nem todas as 

mulheres estão inseridas da mesma forma neste sistema.  

Ao se considerar o gênero como construção social do corpo, deixava-se 

entrever que o corpo era algo preexistente à cultura. Dessa maneira, a natureza 

deixava de ser o destino, mas a cultura ocupava este papel determinista. Ou seja, o 

sistema sexo/gênero não rompia completamente com a lógica binária. 

Questionava-se também, outro aspecto do sistema de parentesco, pelo fato 

de que ao tratar a mulher como presente, reforça a heteronormatividade na medida 

em que a mulher vive sua sexualidade para o Outro, a fim de ser inserida neste 

esquema de organização da social.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710339/CA



  148

E assim, o processo de identificação, tal como proposto por Freud e 

atualizado por Lacan, é criticado na medida em que reafirmam a rejeição de outras 

sexualidades que não correspondam ao par homem/mulher. Esta crítica é 

importante para demonstrar que pode ser instaurada uma hierarquia de gênero que 

se julga enfrentar. Foi criticada, ainda, a atualização do corpo enquanto lugar 

natural da mulher, tal como elaborada pela filosofia ocidental desde a 

Antiguidade. 

Além disso, a noção de abjeto contribuiu para se compreender como esse 

corpo naturalizado apesar de existir, delineia um “não-eu” que conforma 

identidades hegemônicas organizadas em eixos de diferenciação de 

sexo/raça/sexualidade, a partir de um processo de expulsão e repulsa.  

Neste sentido, o abjeto pode ser entendido como o processo que torna o 

negro, um homem negro e a negra, uma mulher negra. O abjeto auxilia na 

compreensão da materialidade de um corpo que existe, mas não tem legitimidade 

política, ao qual não se atribui ontologia.  

Então, o desafio colocado é pensar o devir “mulher negra”, como uma 

proposta biopolítica, de resistência e materialista naqueles termos destacados por 

Negri. Mas, como pensar um sujeito capaz de subverter a ordem do gênero e da 

raça? 

Esta proposta também se deve ao fato de que ao ser naturalizada por meio 

das práticas que conformam os discursos racistas e sexistas, as mulheres negras 

não são pensadas em termos epistemológicos. E, dessa forma, as relações 

existentes entre poder e produção de verdade são desveladas. 

Isto porque, os estudos que descrevem as experiências das mulheres 

negras, ou as apresentam apenas como vítimas (o que contribui para reificar 

aquele lugar natural a ser desempenhado na sociedade), ou como rainhas e 

guerreiras (herdeiras de um passado há muito esquecido). Aqui a dialética é 

reafirmada. 

Contudo, é preciso avançar. Não se trata de esquecer o passado, mas 

simplesmente de não se tornar escravo de uma história da escravidão. Fanon já 

afirmava a necessidade de ruptura com a transcendência. A relação obrigacional 

(base da sociedade moderna) que sempre pressupõe um credor e um devedor deve 

ser repensada. 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710339/CA



  149

Não é esse mesmo contrato que funda as relações mais vis e desumanas? É 

preciso refletir seriamente sobre esta questão. É preciso entender que a resistência, 

a luta deve buscar mais do que a “inclusão social” em um sistema extremamente 

desigual. Um sistema que reafirma cada vez mais a materialidade abjeta do corpo. 

Mas como o corpo pode tornar-se carne? 

Diante deste contexto de descentramento do sujeito (Hall, 2006), a 

identidade é questionada. A partir de que sujeito se pode pensar a ação política? 

Qual identidade a ser considerada? Qual proposta identitária? A identidade deve 

ser abandonada como estratégia de ação política?  

A identidade pautada em uma estabilidade que se baseava em comunidades 

imaginadas já não subsiste. As fronteiras se deslocaram. Assim, pensar em termos 

de imperialismo é um erro. É preciso abrir-se para o mundo, crioulizar-se, ir de 

encontro à Relação, tornar-se híbrido. Aceitar o desafio de se abrir ao outro sem 

deixar de ser si mesmo. Mas deixar de ser, já não pressupõe algo predefinido?  

Como ultrapassar o ser em um contexto em que o mundo se torna cada vez 

mais “feminizado” e “racializado”? Não significa isto um retorno triunfante do 

determinismo biológico, em que a natureza é o único destino?  

A compreensão do racismo enquanto prática discursiva que se alia à 

biologia ou, ainda, como neurose, impõe inúmeros desafios ao seu enfrentamento. 

A negação do racismo é o mecanismo de defesa mais comum. No Brasil, mas 

também em outras partes do mundo, ganha proporções extremamente graves, na 

medida em que contribui para se perpetuem as desigualdades sociais.  

E por que refletir sobre estas questões a partir do setor bancário brasileiro? 

Que relação se estabelece entre ontologia, epistemologia e trabalho? Que relação é 

essa existente entre racismo e sexismo neste contexto? Que subjetividade se forma 

através de processos de subjetivação atravessados por um conjunto cada vez mais 

modulado de dispositivos do poder? Qual resistência é possível? Será que só 

existe a barbárie, como muitos sustentam? 

 Neste sentido, o setor bancário se apresenta como um exemplo 

interessante para a compreensão dos conflitos que existem nas sociedades 

contemporâneas, onde tudo é ambíguo e nada é definitivo. É preciso olhar para 

além da obviedade dos processos de reestruturação produtiva. É preciso se voltar 

para o sujeito da ação.  

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710339/CA



  150

Compreender a complexa processualidade histórica do presente a partir de 

“outro olhar” que ainda é rejeitado por boa parte da esquerda, principalmente, a 

latino-americana. Um olhar que não deve ser confundido com o discurso pós-

moderno do fim da história e do trabalho, mas que se abre para a hibridização, 

para uma perspectiva materialista que apreenda e inclua as demandas, os desejos 

que circulam na sociedade. Então, é preciso pensar em termos de composição de 

classe. 

É preciso avaliar os processos sob uma perspectiva que rejeite um fora e 

que proponha uma ruptura radical com a dialética. Com aquela dialética que só 

enxerga o inferno catastrófico, a barbárie ou o paraíso, onde o céu é o limite. É 

preciso compreender estes tempos a partir das pequenas resistências, dos conflitos 

travados no cotidiano.  

Urge apreender os diversos dispositivos que capturam aquela face do 

trabalho imaterial realizado, principalmente pelas mulheres. É preciso liberar dos 

dispositivos das sociedades de controle, o potencial subversivo, biopolítico do 

trabalho afetivo.  

A partir destes aspectos é que se procura investigar seus efeitos no setor 

bancário do município do Rio de Janeiro. Descobre-se que a ausência do registro 

pode revelar mais do que se supõe. Revela as lutas entre a ordem estabelecida e os 

germes de outras possibilidades que se descortinam. 

Ao serem analisados os discursos de mulheres negras no setor bancário a 

partir de seus lugares de enunciação, é percebida a ambigüidade dos processos de 

identificação. A variação entre uma subjetividade ainda forjada pela idéia de 

homogeneidade e certa abertura para a multiplicidade. A fala revela uma 

indecisão entre essencialismo e hibridismo. 

É revelado um processo que, por um lado, ainda parece confirmar a 

hipótese de Fanon de que o negro está preso à sua negrura e de uma naturalização 

da mulher negra. Por outro lado, tudo isto se mescla aos dilemas, aos erros e 

acertos da resistência cotidiana. 

Busca-se romper com o racismo e o sexismo, ainda que por vias 

transversais. Procura-se conjugar a resistência com as de outros movimentos 

sociais. Tudo isso se confunde, faz parte dos processos de subjetivação e 

confundem-se com eles.    

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710339/CA



  151

Torna-se evidente que para as mulheres negras, o trabalho assume 

conotações distintas daquela saída descrita por Perrot (1991), pois não significa 

apenas a conquista do direito de ir e vir livremente. Significa uma parte 

importante de sua entrada naquela ontologia da qual se falou anteriormente. 

Significa deixar de ser apenas mulher negra e tornar-se, devir “mulher negra”. 

Devir “mulher negra” é se libertar das armadilhas transcendentais que a 

aprisionam em seu corpo e direciona sua luta a partir passado. É preciso ir além, 

pois o passado não deve ser um valor intrínseco em si mesmo. Como afirmava 

Fanon, o passado deve ser tomado ou condenado através de escolhas sucessivas, 

pois somente através da luta é que se constrói outro presente. 

Devir “mulher negra” significa radicalizar a proposta de Fanon. Descobrir-

se no mundo e se reconhecer com um único direito, o de exigir do Outro um 

comportamento humano.  

 

 

DBD
PUC-Rio - Certificação Digital Nº 0710339/CA




