
 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA DO RIO DE JANEIRO 
CENTRO DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE PSICOLOGIA 
CURSO DE PSICOLOGIA 

 
 
 
 
 

 
BRUNA VITÓRIA DE ALMEIDA 

 
 
 
 
 

 
O INVISÍVEL TEM COR: 

DIRETRIZES PARA A CONSTRUÇÃO DE UMA CLÍNICA ANTIRRACISTA A 

PARTIR DA TERAPIA COGNITIVO-COMPORTAMENTAL 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Rio de Janeiro 
2025 



BRUNA VITÓRIA DE ALMEIDA 
 
 
 
 
 
 

 
O INVISÍVEL TEM COR: 

DIRETRIZES PARA A CONSTRUÇÃO DE UMA CLÍNICA ANTIRRACISTA A 
PARTIR DA TERAPIA COGNITIVO-COMPORTAMENTAL 

 
 
 
 
 

 
Monografia apresentada ao Departamento de 
Psicologia do Centro de Teologia e Ciências 
Humanas da Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro como requisito 
parcial para a obtenção do título de bacharel 
em psicologia. 

 
 
 
 
 
 
 
 

Maria Amélia Penido 
 

 
 
 
 
 
 
 

Rio de Janeiro 
2025 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
Dedico esse trabalho às duas grandes mulheres da minha 

vida: minha mãe e minha avó (in memoriam). Elas me 
ensinaram que o estudo sempre vale a pena e que desistir 

sem lutar nunca é uma opção.  



AGRADECIMENTOS 

 

À Deus por toda a força e todas as bênçãos ao longo de toda essa jornada. 

 

À minha mãe por sempre ser um pilar que me sustenta quando a vida fica muito difícil, 

por ser meu apoio quando estou cansada demais, por ser minha melhor amiga e me escutar e 

aconselhar e por ser meu farol quando a escuridão se faz mais presente que a luz. Sou grata por 

ter sido escolhida e poder dizer que tenho a melhor mãe e parceira do mundo.  

 

Aos meus avós por sempre terem me dado oportunidades de viver meus sonhos tendo a 

certeza de que eu conseguiria me superar. Sou grata por ter tido avós que nunca mediram 

esforços para me ver feliz. Espero que estejam orgulhosos de tudo que estou alcançando e ainda 

irei alcançar.  

 

À minha orientadora e supervisora professora Dra. Maria Amélia Penido por todos os 

ensinamentos e orientações para a construção de uma clínica mais científica, empática e ética. 

Agradeço também por todo o apoio e por ter acreditado nesse tema e em mim mesmo diante 

das dificuldades.  

 

Às professoras Norma Franco e Cátia Padilha por todos os ensinamentos que 

transpassaram o campo das Neurociências e por toda a confiança depositada em mim durante 4 

anos em que fui monitora e pude me apaixonar pela docência. Com elas, aprendi sobre a beleza 

da Neuroanatomia e Neuropsicologia e entendi o que é, de fato, lecionar com amor e 

humanidade. Agradeço também a todos os professores que passaram conhecimentos valiosos e 

fizeram eu me apaixonar ainda mais pela Psicologia. 

 

Aos funcionários da PUC-Rio por toda a gentileza, carinho e cuidado durante toda a 

minha estadia no campus.  

 

Aos meus queridos amigos que me apoiaram e tornaram minha trajetória mais leve e 

divertida. Em especial, agradeço ao amigo doutorando André Rocha Mendonça por toda a ajuda 

e apoio incondicionais desde o primeiro dia de aula, quando era auxiliar de ensino da minha 

turma, até a conclusão deste trabalho.  

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Uma criança negra normal, tendo crescido em uma família normal, passará a ser anormal 

ao menor contato com o mundo branco”.  

Frantz Fanon  



RESUMO 

 

O presente trabalho tem como objetivo reunir a principal literatura existente por meio de uma 

revisão bibliográfica sobre o atendimento da população negra a partir da terapia cognitivo-

comportamental (TCC) e compilar orientações diretas e objetivas em um guia apresentado no 

terceiro capítulo. Apesar de ser uma abordagem terapêutica muito flexível e adaptável, houve 

pouquíssimas tentativas de incluir questões raciais como o racismo individual, institucional e 

estrutural, as microagressões e o racismo internalizado, por exemplo, com o objetivo de gerar 

diretrizes estruturadas para auxiliar o manejo clínico dos psicólogos. Conclui-se que, apesar de 

ser um campo pouco explorado, há muitas possibilidades de adaptar o processo de conceituação 

cognitiva, de reestruturação e as técnicas tão utilizadas na TCC. A autorreflexão é 

imprescindível para o desenvolvimento profissional e o cuidado com a linguagem e a postura 

faz a diferença entre ter uma intervenção acolhedora ou iatrogênica. Quanto mais o profissional 

buscar se conectar com a cultura de seu paciente e, no caso da população negra, conhecer e 

entender a negritude e a terapia afrocentrada, mais tornará o paciente protagonista da própria 

sessão, quebrando muitas barreiras invisíveis.  

 

Palavras-chave: terapia cognitivo-comportamental; população negra; terapia afrocentrada; 

antirracista; terapia culturalmente adaptada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 7 

Capítulo 1 TORNAR-SE NEGRO .......................................................................................... 8 

1.1 Raça, branquitude e negritude .......................................................................................... 8 

1.2 Racismo estrutural e suas manifestações ........................................................................ 11 

1.3 Estressores de minoria e o trauma racial ....................................................................... 13 

Capítulo 2 A PRÁTICA CLÍNICA CULTURALMENTE ADAPTADA, 

ANTIRRACISTA E AFROCENTRADA ............................................................................. 17 

2.1 Importância da autorreflexão e educação racial ........................................................... 17 

2.2. A terapia cognitivo-comportamental e o trabalho com a população negra ............... 18 

2.2.1 Limitações ....................................................................................................................... 19 

2.2.2 Pontos fortes .................................................................................................................... 20 

2.2.3 Ferramentas e técnicas adaptadas para o contexto étnico-racial ................................. 21 

2.3 A terapia afrocentrada ..................................................................................................... 23 

2.4 A terapia cognitivo-comportamental culturalmente responsiva .................................. 24 

Capítulo 3 GUIA PARA UMA PRÁTICA PSICOLÓGICA ANTIRRACISTA A 

PARTIR DA TERAPIA COGNITIVO-COMPORTAMENTAL (TCC) .......................... 25 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 38 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................. 39 

 

 

 

 



7 
 

INTRODUÇÃO 

 Atualmente, segundo o Censo Demográfico de 2022, a população brasileira 

autodeclarada negra, ou seja, pretos e pardos, cresceu expressivamente. Em relação aos dados 

de 2010, o total de pessoas pardas teve um aumento de quase 10 milhões, passando de 82,3 

milhões para 92,1 milhões de pessoas, já o total de pessoas pretas em 2010 passou de 14,5 

milhões para 20,6 milhões em 2022. Em dados percentuais, a população negra corresponde a 

55,4% da população brasileira (Sá; Santos; Silva, 2024). Apesar disso, os agravos em saúde 

mental e as ferramentas psicoterapêuticas ainda são muito pensados e apresentados na literatura 

científica considerando apenas uma população branca. Assim, as consequências dos estressores 

das minorias raciais na saúde mental (como depressão, ansiedade, transtorno do estresse pós-

traumático, abuso de substâncias e ideações suicidas), na saúde física (como diabetes, 

hipertensão e doenças cardiovasculares), na capacidade de realizar as tarefas da vida cotidiana 

(como arrumar e manter um emprego), no relacionamento com outras pessoas e consigo 

mesmos, não são levadas em consideração (Cénat et al., 2024). 

 Este cenário dentro da Psicologia como um todo não difere do que é possível encontrar 

na Terapia Cognitivo-Comportamental (TCC). As poucas tentativas de adaptá-la para lidar com 

as questões étnico-raciais e os principais estressores, eram focadas em transtornos específicos 

não abrangendo uma perspectiva ampla e compreensiva das situações que os psicólogos clínicos 

podem encontrar no trabalho diário com os pacientes (Cénat et al., 2024). 

 A partir da escassez de materiais, a grande maioria daqueles que possuem alguma 

proposta antirracista de diretrizes, ferramentas e possibilidades no atendimento da população 

negra é estrangeira, especialmente canadense e norte-americana. Diante desta realidade este 

trabalho tem como objetivo levantar e reunir todo o conteúdo descrito na literatura mundial 

atual sobre a Terapia Cognitivo-Comportamental voltada para a população negra. Para isso, 

será realizada uma revisão bibliográfica com os principais achados acerca do tema, incluindo 

as ferramentas e diretrizes organizadas em um guia.  

Essa revisão está organizada em três capítulos. No primeiro focaremos em alguns conceitos 

ligados à experiência do ser uma pessoa negra na sociedade, no segundo falaremos da atuação 

da psicologia clínica, especialmente a TCC, com essa população e suas particularidades. Por 

último, o terceiro capítulo corresponde ao guia de diretrizes para auxiliar profissionais a 

refletirem sobre suas práticas clínicas atuais e acrescentar mais informações ao seu repertório 

clínico. 

 



8 
 

Capítulo 1 

TORNAR-SE NEGRO 

 

 Se perceber negro, ou até mesmo, tornar-se negro não é simplesmente perceber a própria 

cor da pele, mas envolve diversos elementos individuais e coletivos que funcionam de maneira 

muito particular para cada indivíduo (Reis, 2025). Tornar-se negro é, na realidade, um resgate 

da própria identidade que foi, durante longos anos de colonialismo, moldada e construída por 

outrem. É assumir que o desejo de embranquecer é impossível e desnecessário e é, 

especialmente, orgulhar-se de si, da sua cultura, dos próprios traços e da própria história. É 

“afrocentrar-se”.  

 

1.1 Raça, branquitude e negritude  

 O conceito de raça não pode ser estático e se refere à trajetória da constituição política 

e econômica das sociedades contemporâneas e funcionou como uma das formas de justificar o 

processo de levar a “civilização”, ou seja, os costumes, a cultura, os hábitos e os conceitos 

europeus para os chamados “povos primitivos”, resultando em um processo de destruição, 

violência, espoliação e morte conhecido como colonialismo. Ainda nesse contexto, o conceito 

de raça surge como forma de segregação de pessoas em superiores e inferiores e essa intenção 

ficou clara durante a Revolução Haitiana, que culminou com a independência do Haiti em 1804. 

Isso porque os mesmos indivíduos que aplaudiram e glorificaram a Revolução Francesa 

encararam aquela que ocorreu no Haiti como algo ameaçador, mostrando que o projeto liberal-

iluminista não deveria ser para todos, já que sempre haveria os “superiores”, “os civilizados” 

que precisavam apresentar a cultura para os “irracionais” e “selvagens” (Almeida, 2019).  

 A utilização da noção de raça se refere, principalmente, à divisão dos seres humanos em 

grupos tendo como uma das bases de referência as características fenotípicas como cor da pele, 

formatos do nariz e boca e textura do cabelo (Reis, 2025). Essa segregação é completamente 

arbitrária, estereotipada, superficial e sem base biológica, mas impactou a sociedade 

profundamente até a atualidade. Um desses grandes impactos vistos por nossa sociedade até 

hoje é o ato de imputar arbitrariamente e, por vezes, automaticamente características como a 

agressividade ou a violência, a lascívia e a pouca inteligência aos povos negros e nativos 

indígenas e características como elegância, inteligência e expertise aos povos brancos, 

especialmente de origem europeia como resultado da herança de anos de escravidão, exploração 

e colonialismo.  



9 
 

 Ao colocar a raça branca como referencial principal de ser humano e ao criar 

estereótipos negativos sobre a população negra, surge o chamado por Reis (2025) de mito negro. 

O mito negro é o resultado de uma visão social enviesada que destaca atribuições como força 

física e resistência à dor, mas ignora a capacidade de raciocínio, apresentando negros, na época 

da colonização, escravizados como seres inferiores e menos capazes, justificando o cenário de 

desigualdade que percebemos até hoje. Outro ponto relevante é que dentre os critérios para 

destacar ou ocultar características dentro do mito negro estão os econômicos, políticos e 

ideológicos, sempre buscando colocar pessoas negras em posição de inferioridade, ceifando 

suas potencialidades.  

 Diante dessa segregação presente em nossa sociedade, a falta de reflexão sobre a 

construção social e política do termo raça e da atribuição de estereótipos tão nocivos, constitui 

uma das fontes para a perpetuação e continuidade do sistema de discriminação racial. É 

importante pontuar que, mesmo que as pessoas brancas respeitem as pessoas negras, continuam 

se beneficiando da estrutura racista e seus privilégios, compactuando, muitas vezes sem sequer 

imaginar, com o racismo estrutural (Ribeiro, 2019).  

 Esses privilégios que pessoas brancas possuem nos auxiliam a entender a definição de 

branquitude. A branquitude é composta por características de um sistema com estruturas 

determinadas, além de ser um traço identitário que é marcado por privilégios construídos a partir 

da opressão de minorias sociais. É importante reforçar que a branquitude é uma ideia estrutural 

e se relaciona à posição social do privilégio, que é advindo da violência, mesmo que aquele 

indivíduo branco especificamente não seja violento. Como exemplo concreto é possível pensar 

em quantas pessoas negras ocupam posições de poder e destaque dentro de grandes corporações 

ou quantos estudiosos negros ocupam a bibliografia de um curso dentro de uma universidade, 

sendo que a população negra é a maioria no país, tornando o Brasil a maior nação negra fora da 

África (Ribeiro, 2019; Pantet et al., 2023).  

 Ao focar nesta questão racial é possível chamar o sistema do qual a branquitude é 

composta como supremacia branca. A supremacia branca pode ser explicada como o conjunto 

de valores e comportamentos que divulgam a lógica de que povos brancos dominam povos 

negros. Esta lógica está muito presente de forma direta ou indireta em nossa sociedade, seja na 

criação e aplicação de leis, no acesso e permanência nas escolas e universidades, nas práticas 

científicas e até mesmo no acesso à cultura (Pantet et al., 2023).  

 Baseada nesta lógica, a branquitude faz uso da invisibilidade, ou seja, como o branco 

não se considera um ser racializado, se coloca como referencial, um modelo humano e de 

aparência a ser seguido. Ao se colocar como referência, trata tudo e todos que fogem ao modelo 



10 
 

branco como “os outros”, os que devem ser estudados, adaptados e modificados. Além da 

invisibilidade, há os privilégios materiais e simbólicos. Os materiais se referem às pessoas 

negras serem preteridas quanto ao acesso aos cargos gerenciais (compostos por 68,9% de 

brancos e 29,9% de pretos e pardos) e representações políticas (75% por pessoas brancas e 

24,4% por pretos e pardos). Já os simbólicos dizem respeito à população branca ser entendida 

como referência de inteligência, moral, estética e cultura, ocupando um local de superioridade 

em relação às pessoas de outros grupos raciais (Pantet et al., 2023).   

 Assim, se a branquitude passa por essa posição de superioridade, a negritude, em uma 

sociedade inserida na supremacia branca, será entendida socialmente como aquela que é 

formada por desprestígios e desvantagens em aspectos políticos, econômicos e sociais, sendo 

entendida como a negativa do branco: primitiva, marginal, inferior e imoral. Essa negação 

ocorre pela colocação do branco como referencial, exigindo que o negro se adapte para 

sobreviver. Contudo, seguir valores da branquitude e negar a si mesmo não garante a total 

aprovação, pois ser branco é impossível, trazendo a sensação do quase: quase bonito, quase 

inteligente, quase competente, quase moral, quase branco, proporcionando uma existência 

marcada por baixa autoestima, culpa, sentimentos de inferioridade, insegurança, autocobrança 

excessiva, dentre outros (Pantet et al., 2023). 

 A negritude ou identidade negra, por outro lado, pode e deve ser entendida para além 

das lentes da supremacia branca. Esta identidade se refere à história que o olhar do ocidente 

branco reuniu sob o nome de pessoas negras. Isso significa que todos os negros ficam expostos 

a um contexto social operado pelo racismo estrutural, pela supremacia branca, pelo mito negro 

e pela consequente bestialização do corpo preto. Entretanto, diante de uma realidade marcada 

pela discriminação, a negritude é a resposta, sendo caracterizada como um processo de 

construção de um novo lugar de autoconhecimento, de uma nova relação com os outros e com 

o mundo (Reis, 2025).  

 É possível pensar em três pilares de constituição da negritude: a solidariedade, que 

estimula pessoas negras de todo o mundo a se unirem para se encorajarem e juntar forças para 

combater o racismo e esse convite se estende para todos os grupos minorizados, como os povos 

indígenas, a fidelidade, ou seja, a necessidade de permanecer em contato e preservar os 

elementos culturais advindos da África, além de honrar os ancestrais, adquirir e manter a 

consciência de tudo que passou na história do povo negro e sempre investir em medidas que 

proporcionem cada vez mais liberdade para as próximas gerações. O último pilar seria a 

identidade que significa assumir totalmente, com orgulho e cabeça erguida o fato de ser negro 

(Reis, 2025).  



11 
 

 Como exemplos concretos da negritude como forma de superar a marginalização temos, 

na arte, o Teatro Experimental do Negro (TEN) criado por Abdias Nascimento em 1944 e que 

buscava valorizar a cultura afro-brasileira através da arte e da educação (Ribeiro, 2019). Outro 

exemplo muito relevante no campo artístico é o chamado Centro de Teatro do Oprimido (CTO), 

que, por exemplo, possui a peça chamada “Suspeito”, em que os dados alarmantes de extermínio 

da população negra são encenados, reivindicando por meio da ação teatral e política, um 

presente/futuro em que as pessoas negras sigam vivas, protagonistas e fonte de inspiração 

(Centro de Teatro do Oprimido, 2019). Portanto, o CTO cria conexões e reforça o processo de 

movimento de força e resistência contra o racismo e a desigualdade social. Na Psicologia, é 

possível citar o Centro AMMA Psique e Negritude, focado em pesquisar sobre relações raciais 

e saúde mental, e a iniciativa Pra Preto Psi, coletivo de psicólogas negras que foca em promover 

atendimentos sociais e racializados.  

 

1.2 Racismo estrutural e suas manifestações 

 Segundo Almeida (2019) o racismo pode ser definido como uma forma sistemática de 

discriminação que tem a raça como base e se apresenta através de práticas conscientes ou 

inconscientes que proporcionam desvantagens ou privilégios para determinadas pessoas, 

dependendo do grupo racial ao qual pertençam. Diferencia-se do preconceito racial, 

caracterizado por ser um juízo baseado em estereótipos sobre indivíduos pertencentes a 

determinados grupos raciais, resultando ou não em práticas discriminatórias, e da discriminação 

racial, que é a atribuição de tratamento diferenciado a indivíduos de grupos raciais específicos.  

 O racismo, como mencionado anteriormente, é marcado por seu caráter sistêmico, 

materializado através da discriminação racial e pode ser, didaticamente, dividido em 

individualista, institucional e estrutural. O individualista, como sugerido pelo nome, parte da 

concepção de que o racismo seria uma patologia, um fenômeno ético ou psicológico de caráter 

individual ou coletivo, uma falta de racionalidade a ser atacada através de medidas jurídicas. Já 

o racismo institucional é visto como resultado do funcionamento das instituições, que passam 

a conceder vantagens ou desvantagens baseadas na raça. Elas podem fazer uso da violência, 

produzindo falsos consensos sobre a sua dominação e a capacidade dos indivíduos 

subalternizados, além de utilizar o mecanismo da omissão dos poderes institucionais. Por 

último, o racismo estrutural é mais discreto, sutil e se entende como decorrência da estrutura 

social, não sendo uma patologia ou um problema institucional. O racismo é estrutural, ou seja, 



12 
 

os comportamentos individuais e os processos institucionais ocorrem a partir de uma sociedade 

que tem o racismo como regra e não exceção (Almeida, 2019). 

 Almeida (2019) ainda apresenta que, geralmente, em escolas, empresas e governos não 

há espaços ou mecanismos institucionais para cuidar dos conflitos raciais, possibilitando a 

reprodução de violência explícita e/ou microagressões (piadas, silenciamento, isolamento, 

dentre outros). Contudo, é importante reforçar que a ciência também é uma instituição e pode 

reproduzir violências ou apresentar práticas e possibilidades antirracistas que de fato podem 

combater o racismo estrutural, para além de uma mera presença e existência de pesquisadores 

negros, ou seja, de uma representatividade. 

 De acordo com Paveltchuk, Juvenil e Carvalho (2025) as vivências de racismo podem 

se manifestar de diferentes maneiras, dependendo, especialmente, do contexto social. É 

importante que psicólogos nomeiem e identifiquem os mais observados. Dentre estas 

manifestações é possível citar: 

 

a) Racismo individual: quando uma pessoa expressa seu preconceito através de atitudes 

diretas contra outra pessoa. Como exemplo temos os torcedores de times que ofendem 

jogadores de futebol de seus times ou de times rivais com termos racistas como 

“macaco”, até mesmo arremessando bananas no campo de futebol. 

b) Racismo internalizado ou opressão internalizada: quando as pessoas pertencentes a um 

grupo marginalizado aceitam as crenças e os estereótipos sociais negativos atribuídos a 

elas. Como exemplo podemos mencionar o ódio do negro pelo próprio cabelo e traços 

negroides.  

c) Racismo cordial: quando se utiliza de polidez superficial para ocultar atitudes e falas 

preconceituosas. Como exemplo temos o ato de expressar grande surpresa e elogiar 

excessivamente ao ver que uma pessoa negra (capacitada em sua função) é capaz de 

entregar um trabalho bem realizado ou tocar no cabelo de uma pessoa negra sem 

permissão com elogios e suposta curiosidade.  

d) Racismo cultural: quando se considera apenas elementos culturais da branquitude como 

sendo legítimos. Como exemplo podemos citar a ausência de instrumentos psicológicos 

adaptados e validados para a população negra, a inserção de atores negros apenas em 

papéis estigmatizados como criminosos, escravos, dentre outros e o ato de desconsiderar 

o funk como parte da cultura, além da constante tentativa de criminalizá-lo.  

e) Racismo religioso: ataque a comunidades e territórios de religiões de matrizes africanas. 

Como exemplo podemos mencionar a proibição dada às crianças de outras religiões de 



13 
 

pegarem doces de São Cosme e São Damião dados por centros de umbanda por “serem 

coisas do diabo” e os ataques aos terreiros.  

f) Racismo institucional: caracterizado pelas leis, práticas e hábitos de uma sociedade que 

refletem e reproduzem sistematicamente a discriminação. Como exemplo é possível 

pensar na baixa quantidade ou ausência de professores negros em universidades e o 

encarceramento em massa da população negra.   

 Ao experienciar um estímulo ambiental percebido como racista (uma mulher negra 

sendo seguida pelo segurança de uma loja, por exemplo), o indivíduo passa por uma série de 

respostas psicológicas e fisiológicas ligadas ao estresse. Essas respostas são influenciadas por 

fatores constituintes/biológicos, sociodemográficos, psicológicos e comportamentais, além das 

respostas específicas ligadas às estratégias de enfrentamento (Paveltchuk; Juvenil; Carvalho, 

2025). Este tipo de estresse vivenciado por populações minorizadas é provocado por fatores 

denominados estressores de minoria. 

 

1.3 Estressores de minoria e o trauma racial 

 Todas as pessoas estão expostas a diversos estressores presentes no cotidiano que as 

tiram de seus estados de equilíbrio como mudanças no trabalho, brigas conjugais e divergências 

com vizinhos, por exemplo, o que chamamos de estressores cotidianos. Porém, quando esses 

indivíduos estão inseridos em alguma minoria social, passam por estressores específicos ou de 

minorias ligados aos episódios de violência e preconceito que enfrentam diariamente. Como 

exemplo podemos citar a maior probabilidade de ser abordado para uma revista policial ao ser 

um homem negro ou lidar com a crença vivida por pessoas negras, asiáticas e indígenas de que 

sua aparência não é bonita o bastante, que precisa ser bom em tudo para ser considerado 

inteligente e a constante comparação com pessoas brancas (Paveltchuk; Juvenil; Carvalho, 

2025).  

 Segundo Paveltchuk e Borsa (2020), o conceito de estresse de minoria foi desenvolvido 

por Ilan H. Meyer em 2003, nos Estados Unidos, com o propósito de estruturar as circunstâncias 

específicas vividas, inicialmente, por pessoas LGB (lésbicas, gays e bissexuais), demonstrando 

como estas situações poderiam impactar em desfechos positivos e negativos na saúde mental 

deste grupo. Essa teoria apresenta três tipos de estressores:  

 



14 
 

a) Experiências de vitimização: correspondem aos episódios de preconceito, violência, 

aversão e até agressão ligados à orientação sexual do indivíduo; 

b) Homofobia internalizada: corresponde aos pensamentos e ideias negativas de uma 

pessoa LGB sobre sua própria sexualidade, normalmente coincidindo com os 

estereótipos apresentados pela sociedade; 

c) Ocultação da própria sexualidade: se refere à ocultação da própria identidade LGB de 

si mesmo e/ou de outras pessoas. 

 Estes estressores, considerados crônicos, auxiliam na justificativa de como as formas de 

estigmatização podem estar ligadas aos desfechos negativos na saúde mental de indivíduos parte 

da comunidade LGB, como desenvolvimento de psicopatologias como depressão e ansiedade 

(Paveltchuk; Juvenil; Carvalho, 2025; Paveltchuk; Borsa, 2020).  

 A teoria do estresse de minorias pode ser vista como, além de crônica, interseccional 

pois acredita que quanto mais características de minoria forem acumuladas por um indivíduo 

(como raça, classe social, orientação sexual, presença de alguma deficiência), mais impactos 

negativos serão observados em sua saúde mental (Paveltchuk; Borsa, 2020). Já a 

interseccionalidade é entendida como a descrição de uma análise que considera 

simultaneamente todas as múltiplas categorias identitárias de uma pessoa, assim como cada um 

de seus significados e impactos sociais associados. Esse conceito foi estabelecido por Kimberlé 

Crenshaw em 1989 no contexto do movimento feminista negro e foi utilizado para discorrer 

sobre as experiências sociais vividas por mulheres negras, que eram diretamente impactadas 

pelo sexismo e pelo racismo (Paveltchuk; Juvenil; Carvalho, 2025).  

 Apesar de sua origem voltada para a população LGB, essa teoria foi e continua sendo 

adaptada para outras populações minoritárias como a população negra, foco deste trabalho, a 

população não-branca LGB, envolvendo aspectos já mencionados da interseccionalidade, e a 

população transgênero (Paveltchuk; Borsa, 2020). 

 Diante da exposição aos estressores cotidianos e de minoria, a população negra se torna 

muito vulnerável ao chamado estresse racial, que se experienciado constantemente pode evoluir 

para uma patologia chamada trauma racial. Segundo Williams et al. (2023) estresse racial pode 

ser definido como a resposta psicológica ao racismo vivido, já o trauma racial é o prejuízo 

causado pelo ódio ou medo dirigido a uma pessoa ou um conjunto de pessoas por conta de sua 

raça, etnia ou cor de pele. O trauma é caracterizado por ser cumulativo, sobrecarregar a 

capacidade de enfrentamento do indivíduo e por apresentar manifestações semelhantes ao 

Transtorno de Estresse Pós-Traumático (TEPT). Assim como no TEPT, os indivíduos que 



15 
 

sofrem com o trauma racial possuem sintomas intrusivos (pesadelos frequentes e pensamentos 

perturbadores), comportamentos de evitação, mudanças abruptas na cognição e no humor (culpa 

distorcida, vergonha, isolamento, disforia) e alterações na excitação e reatividade 

(comportamentos autodestrutivos, hipervigilância, problemas para dormir).  

 O terapeuta deve estar familiarizado com todos os estressores raciais e deve falar e 

perguntar sobre eles abertamente porque os pacientes podem não dar todas as informações 

voluntariamente por conta da vergonha ou por acreditarem que são experiências tão corriqueiras 

que não seriam parte de um trauma (Williams et al., 2023).  

 Como mais uma possibilidade é possível utilizar alguns instrumentos validados para 

auxiliar na avaliação do estresse e trauma raciais. Instrumentos como o Racial Trauma Scale 

(RTS) e a UConn Racial/Ethnic Stress & Trauma Survey (UnRESTS), uma entrevista clínica 

que visa discutir diferentes tipos de racismo vividos pelo paciente. Também é possível utilizar 

as cultural formulation interviews (CFI) que não abordam especificamente o racismo, mas 

podem trazer várias informações sobre o contexto sociocultural do paciente. Em momentos que 

os sintomas trazidos pelos clientes se assemelham ao TEPT, é possível utilizar a Race-Based 

Traumatic Stress Symptom Scale (RBTSSS), que existe no modelo de auto-preenchimento e 

entrevista e pode ajudar o terapeuta a entender as áreas-chave que precisam de intervenção 

(Williams et al., 2023). 

 Os autores reforçam a importância de entender que todas as experiências trazidas pelo 

cliente não são imaginárias ou exageradas. Por esse motivo, o questionamento socrático sobre 

a veracidade dos momentos de racismo deve ser evitado, podendo ser apenas mais um elemento 

reforçador da confusão e vergonha do paciente. Nesse caso, o passo mais importante é garantir 

que ele se sente visto e ouvido.  

 Outro ponto essencial é que as pessoas que passam pelo trauma racial precisam 

reconhecer as violações e identificá-las como questões fruto do racismo. Para alguns, esse 

reconhecimento será fácil e direto, porém, pode ser necessário trabalhar questões como 

evitação, negação e minimização. Ainda nesse sentido, o terapeuta precisa ser capaz de validar 

o papel que o racismo tem na vida daquele cliente, mesmo em circunstâncias em que ele duvide 

e não acredite, além de falar abertamente sobre essas experiências, normalizando suas reações, 

reforçando e reconhecendo seus pontos fortes e validando sua resiliência e estratégias de 

sobrevivência diante do racismo.  

 Diante desses sintomas tão prejudiciais à saúde mental da população negra, cabe aos 

profissionais da psicologia auxiliar aquela pessoa a passar por esse trauma, desenvolvendo um 

espaço seguro e sem riscos de microagressões, além de trabalhar no desenvolvimento de uma 



16 
 

voz interna mais autocompassiva e no desenvolvimento de mais autoestima, apesar de ainda 

vivermos em um país extremamente racista.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

Capítulo 2 

A PRÁTICA CLÍNICA CULTURALMENTE ADAPTADA, ANTIRRACISTA E 

AFROCENTRADA 

  

 Normalmente ao deixarmos a etnia ou aspectos culturais fora de nossa descrição do 

paciente, diversas informações que poderiam fazer muita diferença no planejamento do plano 

de tratamento ficam esquecidas. Além disso, ao não trazer esses marcadores culturais, é comum 

presumirmos que se trata de uma pessoa branca e, por isso, diversas hipóteses e vários caminhos 

possíveis para tratamento são fechados e podemos ficar presos sem conseguir avançar com o 

caso. No pior dos cenários, ao desconsiderar fatores tão relevantes, a avaliação inicial e as 

intervenções futuras podem ser iatrogênicas (Iwamasa; Hays, 2019). 

 

2.1 Importância da autorreflexão e educação racial 

 A formação principal de psicólogos clínicos e outros profissionais de saúde mental 

normalmente é estabelecida baseada em dois elementos: a educação acadêmica/teórica baseada 

no estudo das teorias e no entendimento das evidências acumuladas ao longo dos anos pela 

ciência e o treinamento prático e a supervisão clínica como possibilidade de desenvolver 

habilidades e autorreflexão na prática clínica. Além disso, é essencial que os profissionais 

desenvolvam habilidades interpessoais que auxiliem na construção da aliança terapêutica com 

seus pacientes (Cénat; Haeny; Williams, 2024). 

 Contudo, a formação clínica não costuma incluir de forma ampla e adequada as 

dinâmicas e questões raciais, que por vezes são apenas brevemente discutidas em sala de aula. 

Conteúdos ligados à diversidade cultural e orientações claras e diretas sobre como os 

profissionais devem proceder com seus pacientes racializados são escassos e insuficientes. 

Além disso, os programas de pós-graduação frequentemente possuem poucos alunos 

racialmente diversos e os psicólogos clínicos são normalmente treinados em ambientes isolados 

que não os coloca em contato às diversas perspectivas ligadas à dinâmica racial no contexto da 

saúde mental. Por consequência, mesmo possuindo diversas técnicas e ferramentas apropriadas 

muitos profissionais não conseguem fornecer o cuidado adequado a indivíduos racializados sem 

passar por um autoquestionamento para incorporar uma postura antirracista que envolve dois 

pontos principais: a autoavaliação e o desenvolvimento de competências antirracistas (Cénat; 

Haeny; Williams, 2024).  



18 
 

 Para o desenvolvimento de uma TCC antirracista, é imprescindível começar pela 

autoavaliação, através de uma reflexão profundamente sobre as próprias ideias, crenças e 

comportamentos racistas através de perguntas como “Somos inerentemente racistas? Quais são 

os vieses raciais que mantenho? Como posso gerenciá-los na minha vida cotidiana e na minha 

prática clínica? Como posso abordá-los de forma proativa, cuidadosa e consciente?”. A adoção 

de um olhar interseccional também é de suma importância para compreender todos os 

complexos fatores psicológicos e sociais do trauma racial (Cénat; Haeny; Williams, 2024). 

 Através dessa observação mais apurada das próprias ideias, crenças e comportamentos 

racistas, os psicólogos têm a oportunidade de fazer uma reflexão profunda e evitam o 

pressuposto de que são totalmente sensíveis em relação à diversidade de seus clientes. Desse 

modo, a educação sobre questões socioculturais que impactam as vidas deles, como raça e etnia, 

gênero, orientação sexual, crenças religiosas e classe social, a autoexploração e a educação 

racial do próprio psicoterapeuta ao entender sua identidade racial se torna essencial (Cénat et 

al., 2024; Juvenil, 2025).  

 Outros fatores a serem evitados por meio dessa postura são a propagação de 

microagressões, mesmo que não intencional, dentro de um espaço que deveria ser promotor de 

saúde mental, e o chamado por Cénat et al. (2024) de colorblindness, ou seja, a ideia de uma 

“democracia racial” através de falas como: “Eu não vejo cor”, “Todas as pessoas são iguais e 

devem ser cuidadas da mesma maneira” e “A etnia do meu paciente não faz nenhuma diferença 

para mim”. Estas ideias atrapalham a adaptação de técnicas e da abordagem como um todo para 

melhor atender o paciente negro e reforça a grande probabilidade de microagressões quase 

imperceptíveis, mas que contribuem para um processo de iatrogenia, ou seja, as intervenções 

psicológicas que deveriam auxiliar nas questões e no desenvolvimento do paciente, servem 

apenas para prejudicar, constranger e gerar desconfortos. 

 

2.2. A terapia cognitivo-comportamental e o trabalho com a população negra 

 A terapia cognitivo-comportamental foi desenvolvida nas décadas de 1960 e 1970 pelo 

Dr. Aaron Beck e se baseia na ideia de que o pensamento das pessoas afeta suas emoções e seus 

comportamentos. Ela possui 14 princípios ligados ao tratamento em TCC e alguns deles se 

adequam para a maioria dos pacientes (Beck, 2022). Aqui, nosso foco será o princípio nº 4: “A 

TCC é culturalmente adaptada e adapta o tratamento ao indivíduo” (Beck, 2022, p. 17). 

 Esse princípio traz à tona que, apesar de ter tradicionalmente refletido os valores da 

cultura dominante dos Estados Unidos, os pacientes de outras etnias e culturas podem ser 



19 
 

altamente beneficiados pela terapia se o profissional reconhece a relevância das práticas 

culturais e étnicas e adapta a sua prática clínica (Beck, 2022).  

 

2.2.1 Limitações 

 Apesar da terapia cognitivo-comportamental (TCC) ser uma abordagem terapêutica 

muito flexível e adaptável, houve pouquíssimas tentativas de incluir questões raciais como o 

racismo individual, institucional e estrutural, as microagressões e o racismo internalizado, por 

exemplo, com o objetivo de gerar diretrizes estruturadas para auxiliar o manejo clínico dos 

psicólogos (Cénat et al., 2024). 

 Diante dessa realidade, é importante olhar atentamente para algumas limitações da TCC 

para que seja possível adaptá-las visando uma clínica mais sensível às questões étnico-raciais. 

Algumas dessas restrições, segundo Reis (2025) são:  

 
a. Normatização e imposição de valores advindos da cultura dominante: há uma 

tendência de reproduzir e impor valores das culturas dominantes através, por 

exemplo, da valorização e reforço de uma postura assertiva, racional, individualista, 

uma expressão linguística totalmente de acordo com a norma culta sem uso de gírias 

durante as sessões. Assim, uma postura muito rígida não considera o que é 

adaptativo, funcional e que ofereça bons resultados para determinado grupo étnico, 

o que pode dificultar ou inviabilizar o processo terapêutico. 

b. Postura terapêutica demasiadamente objetiva e formal: a TCC costuma propor 

intervenções com foco bem delimitado, sessões estruturadas, processos terapêuticos 

orientados por objetivos e metas, além da aplicação de testes e escalas. Se não forem 

bem balanceadas e adaptadas, as sessões podem ficar distantes, o que pode ser 

desagradável. Pesquisas demonstraram que tratamentos com pacientes negros 

estadunidenses são mais eficazes quando o profissional permite contato físico, fala 

de modo afetivo, adapta termos para explicar procedimentos e se preocupa em 

adaptar o tempo das intervenções para ser confortável para os pacientes. 

c. Aplicação descontextualizada e inadequada de técnicas: se os psicólogos praticarem 

a TCC de forma acrítica, ou seja, sem considerar as especificidades culturais, 

históricas e étnicas de seus pacientes, existe risco significativo de mal uso das 

técnicas. A reestruturação cognitiva, por exemplo, que tem como objetivo auxiliar 

clientes a compreender pensamentos disfuncionais e escolher estratégias adaptativas 

e funcionais para lidar com eles, não deve ocorrer sem considerar que existem 



20 
 

aspectos sociais (pelos quais os pacientes não têm responsabilidade), culturais e 

individuais (passíveis de manejo). Assim, sem considerar esses fatores, a 

reestruturação pode se tornar vazia e desconectada, favorecendo recaídas.   

 A partir das limitações apresentadas pela TCC, Reis (2025) também cita características 

importantes para enfrentar o preconceito disfarçado de neutralidade presente nas práticas 

psicoterapêuticas visando proporcionar a melhor experiência possível para o paciente.  

1. Responsividade: capacidade de adaptar e customizar os recursos disponíveis pela TCC 

de modo que atendam as necessidades e problemáticas de cada paciente; 

2. Sensibilidade cultural: desenvolvimento de habilidades do terapeuta em conhecer sua 

própria cultura, seu local de fala e seus vieses, se colocando diante do paciente em uma 

postura de aprendiz de sua cultura, sendo capaz de alternar conscientemente entre a lente 

cultural do cliente e a sua; 

3. Competência cultural: capacidade do psicólogo de tomar a perspectiva do paciente na 

compreensão dos significados psicológicos de sua experiência; 

4. Tomada de decisão: os profissionais precisam de certa abertura para aprender com os 

pacientes, mas isso não significa saber tudo sobre essa cultura diferente. Para além de 

ser bom ouvinte, o profissional precisa decidir adotar o antirracismo como um modo de 

ver a vida, adotando esta postura dentro e fora do consultório. Essa tomada de decisão 

é essencial porque não há curso, supervisão ou procedimento que torne uma pessoa 

antirracista ou sensível à causa. 

5. Análise profunda do ambiente do paciente: informações como problemas ambientais 

(racismo, violência, falta de recursos financeiros e sanitários, desastres naturais e 

guerras), condições ambientais (praias, jardins, espaço para recreação, igrejas, terreiros, 

consumo de arte e música), suportes interpessoais (celebrações tradicionais, grupos de 

ação política e social, parente bem-sucedido) e princípios e concepções (noções de 

origem da vida, religião, patologia, tempo e relações intergeracionais) precisam ser 

analisadas profundamente.  

2.2.2 Pontos fortes 

 Apesar das suas limitações, a TCC possui recursos que a conectam o profissional com 

uma clínica mais sensível às questões étnico-raciais: 

 



21 
 

a. Aliança terapêutica: o profissional deve oferecer acolhimento individualizado de 

acordo com as necessidades de cada paciente. Além disso, precisa explicar 

didaticamente os procedimentos da terapia de modo a passar segurança no processo. 

Durante o processo terapêutico, o paciente pode precisar voltar em determinados 

assuntos e buscar mais recursos antes de se aprofundar em temas mais sensíveis. 

Quanto ao terapeuta, é imprescindível conseguir manejar possíveis tensões na 

relação e conseguir receber críticas sobre seu trabalho e o andamento da terapia. 

b. Empirismo colaborativo: Terapeuta e paciente precisam ser ativos e colaborativos. 

Caso o cliente não esteja engajado, os profissionais devem solicitar feedbacks e 

incentivá-lo a se posicionar e opinar no processo. É importante que os profissionais 

sejam humildes e não conduzam as sessões com base exclusivamente nas próprias 

crenças, desconsiderando a perspectiva da pessoa atendida. O objetivo é estruturar 

as sessões e manter uma boa e respeitosa parceria durante o processo. 

c. Promoção de autonomia: O psicólogo que trabalha com a TCC trabalha para que 

pacientes sejam protagonistas em seus processos terapêuticos e em suas vidas. A 

psicoeducação é utilizada para explicar suas intervenções e orienta sobre as técnicas 

a serem aplicadas de forma independente em espaços fora da terapia. A descoberta 

guiada contribui para que clientes treinem essas habilidades de análise de seus 

problemas com autonomia, a fim de alcançarem seus próprios insights. Em muitos 

casos, quando o paciente já se sente seguro, é possível realizar sessões de prevenção 

de recaídas e planejar a alta terapêutica. 

 

2.2.3 Ferramentas e técnicas adaptadas para o contexto étnico-racial 

As pessoas pertencentes à um grupo minorizado muitas vezes possuem dificuldade em se 

conectar com um clínico que faz parte de um grupo dominante porque as relações interpessoais 

e interraciais dentro do espaço clínico tendem a reproduzir a dinâmica social. Por esse motivo 

é extremamente importante que os profissionais, em compromisso com uma psicologia 

antirracista, adaptem suas principais técnicas, ampliem seu repertório sociocultural e fiquem 

especialmente atentos com suas próprias falas, gestos, perguntas, roupas e objetos do 

consultório para não construir um ambiente e uma primeira impressão desrespeitosa e 

incompreensiva, mesmo que involuntariamente (Reis, 2025). 

 

a.  Relação terapêutica: 



22 
 

 Para o desenvolvimento de uma boa e sólida relação terapêutica o autoconhecimento é 

essencial. No caso do cuidado com pessoas negras, a educação racial também é imprescindível 

para que o profissional possa adquirir consciência de que lugar social está falando e ter noção 

de que suas análises clínicas são altamente influenciadas por suas próprias experiências e por 

esse motivo tendem a ser muito enviesadas (Reis, 2025). Além disso, ao desmerecer ou ignorar 

crenças ligadas ao racismo, o profissional desestimula o paciente a continuar falando do impacto 

do racismo no cotidiano e em sua saúde mental e, muitas vezes, sequer consegue dar 

prosseguimento na conceituação cognitiva ou na aplicação de técnicas ou estratégias durante a 

sessão (Paveltchuk; Juvenil; Carvalho, 2025). 

 Quando o paciente não trouxe o tema do racismo de algum modo para sua sessão deve-

se evitar questionamentos diretos antes do estabelecimento de algum nível de confiança, 

alcançada através de uma escuta atenta e de trocas sobre assuntos triviais. Contudo, quando o 

paciente já associa suas experiências com o racismo e fala sobre isso nas sessões, é necessário 

deixar os assuntos triviais de lado pois essa troca pode ser vista como invalidante (Paveltchuk; 

Juvenil; Carvalho, 2025).  

 

b. Conceituação cognitiva: 

 A conceituação de caso é a elaboração de uma breve e atual representação do problema 

do paciente. Ela se desenvolve a partir da descrição das dificuldades atuais do paciente em 

termos da terapia cognitivo-comportamental (TCC). Através da conceituação, é possível fazer 

uma aplicação dos conceitos da TCC à questão que levou o paciente à terapia. Para avaliar se o 

terapeuta fez uma boa conceituação existem alguns critérios como: a) a utilidade da 

conceituação, b) concisão e simplicidade e c) coerência teórica. Esse modelo deve oferecer 

explicações sobre comportamentos passados, buscar entendimentos para os comportamentos 

atuais do paciente e deve ter a capacidade de prever a ocorrência de comportamentos futuros, 

sendo assim, um referencial inicial que guia a terapia (Diláscio, 2022). 

 Ao realizar o processos de conceituação cognitiva, é importante investigar os problemas 

ambientais (como racismo, discriminação, falta de recursos financeiros, de acesso à saúde e 

educação, segurança alimentar, exposição às guerras), as condições ambientais (praias, igrejas, 

terreiros, presença de espaço para atividades de recreação, espaços de atividade ao ar livre, 

presença de locais que oferecem arte e música ligada a cultura do paciente), suportes 

interpessoais (celebrações e rituais tradicionais, participação em grupos de ação política e 

social, fonte de orgulho e força para a família, presença de rede de apoio sólida) e princípios e 



23 
 

concepções (religião, percepções quanto ao tempo, possíveis patologias e relações 

intergeracionais). A utilização de diagramas de conceituação de pontos fortes e fracos 

separadamente também possibilita uma análise detalhada que auxilia no avanço do tratamento 

(Reis, 2025).  

 No entanto, por vezes, a conceituação pode ser limitada por não fazer uma leitura mais 

ampla do problema apresentado pelo paciente em relação ao seu ambiente social, histórico e 

cultural. Diante dessa questão, faz-se necessário ampliar o raciocínio clínico através da 

formulação de caso. A formulação, além de descrever as dificuldades atuais do paciente, visa 

compreender como estas surgiram e se desenvolveram e como estão sendo mantidas até o 

momento. Através da formulação também é possível visualizar possíveis barreiras no processo 

de terapia, mas também os pontos fortes e fatores de proteção, o que ajuda o profissional a 

manter uma linha para a intervenção (Diláscio, 2022).  

 

c. Reestruturação cognitiva 

 A reestruturação cognitiva é uma estratégia terapêutica estruturada e colaborativa na 

qual a paciente é ensinada a identificar, avaliar e modificar seus pensamentos distorcidos e 

crenças errôneas que estão ligadas ao sofrimento psíquico (Paveltchuk; Juvenil; Carvalho, 

2025). 

 Contudo, experiências de discriminação não devem ser submetidas ao exame de 

evidências, pois pode levar à invalidação dos sentimentos da paciente. O profissional deve abrir 

espaço para que a paciente fale livremente sobre a experiência traumática, deve validar suas 

emoções dolorosas e falar abertamente sobre a sociedade racista que proporciona experiências 

tão difíceis, inclusive fazendo uso do conceito de estressores de minoria para auxiliá-lo. A 

reestruturação pode entrar, nesse caso, ligada ao que a paciente acredita que essas experiências 

dizem sobre ela mesma (Paveltchuk; Juvenil; Carvalho, 2025).  

 

2.3 A terapia afrocentrada 

 A terapia afrocentrada pode ser entendida como uma área interdisciplinar focada no 

desenvolvimento de uma descrição precisa das condições de vida dos povos africanos, enquanto 

busca soluções prescritivas para as transformações na realidade africana. Os estudos e práticas 

em psicologia afrocentrada entendem os africanos como aqueles que são agentes de suas 

histórias, reavivando o orgulho da negritude (Reis, 2025).  



24 
 

 O afrocentramento da psicologia pode auxiliar o processo terapêutico, já que terapeuta 

e paciente se unirão por um conhecimento filosófico em comum, resgatando e enfatizando 

noções de unidade, coletividade e comunidade. Além disso, a terapia afrocentrada possibilita 

um estudo do povo preto através do próprio povo preto, consumindo arte, cultura, pensamentos, 

crenças e caminhos para o bem-viver. Outros pontos relevantes são o foco nos problemas 

específicos do povo preto, a solidariedade com todos os povos oprimidos, a busca por 

conhecimento afrocentrado para compor teorias e práticas e a luta constante contra o racismo 

para que a população negra expresse sua negritude plenamente e tranquilamente (Reis, 2025).  

 

2.4 A terapia cognitivo-comportamental culturalmente responsiva 

 A TCC e os modelos de terapia multicultural compartilham várias características que 

possibilitam sua integração. Essas características incluem (a) ênfase na adaptação às 

necessidades específicas do cliente (b) ênfase no empoderamento (c) foco em processos 

conscientes que podem ser facilmente articulados e acessados (d) atenção à avaliação contínua 

dos resultados e do processo da perspectiva do cliente, o que demonstra respeito pelo ponto de 

vista do cliente, e (e) atenção aos pontos fortes e apoios que ocorrem naturalmente e que podem 

ser aproveitados para facilitar a mudança. No entanto, também existem lacunas que limitam a 

ampla aplicabilidade da TCC não adaptada. Por exemplo, a TCC padrão enfatiza a 

assertividade, a independência pessoal, a capacidade verbal e a racionalidade, o que pode ser 

um conflito se os costumes culturais do cliente enfatizam a comunicação sutil/indireta, a 

interdependência, a escuta e a observação, e a espiritualidade (Huey et al., 2023). 

 A competência cultural funciona através de quatro mecanismos potenciais que ligam 

diferenças em áreas frequentemente ignoradas pelo tratamento habitual. São eles: a) diferenças 

nas visões de mundo e valores entre o terapeuta, o cliente e os membros da família; b) diferenças 

nas suas experiências e contextos; c) diferenças no poder que exercem dentro e fora da sessão 

de terapia; e d) a distância palpável sentida relacionada com todas as outras diferenças 

experimentadas nas sessões (Iwamasa; Hays, 2019).  

 Ajudar os clientes a reconhecer os apoios relacionados à cultura, comunica respeito pela 

herança cultural do cliente. O respeito é um conceito central entre muitas pessoas de culturas 

minoritárias e, como tal, é importante para estabelecer um bom relacionamento de trabalho. 

Além disso, a pesquisa cognitivo-comportamental incentiva a incorporação de pontos fortes e 

apoios no desenvolvimento de intervenções terapêuticas eficazes (Iwamasa; Hays, 2019). 



25 
 

Capítulo 3 

GUIA PARA UMA PRÁTICA PSICOLÓGICA ANTIRRACISTA A PARTIR DA 

TERAPIA COGNITIVO-COMPORTAMENTAL (TCC) 

 

 O objetivo desse guia é trazer orientações claras e diretas para facilitar o processo de 

adaptação da sua prática clínica, trazendo fatores que são muito importantes e necessários para 

uma prática psicológica antirracista e culturalmente responsiva.  

 O guia está disposto em imagens nas próximas páginas, mas você também pode baixá-

lo através do link abaixo:  

 

Guia prática psicológica antirracista  
 

https://drive.google.com/drive/folders/1WO4QXHGQ4NU2xZx2Bn-9Ktvnln7UxGQa?usp=sharing


26 
 

 
 

  



27 
 

 
 

 



28 
 

 
 

 



29 
 

 
 

 



30 
 

 
 

 



31 
 

 
 

 



32 
 

 
 

 



33 
 

 
 

 



34 
 

 
 

 



35 
 

 
 

 



36 
 

 
 

 



37 
 

 
 

 



38 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 Este trabalho buscou reunir a literatura mais recente ligada ao atendimento da população 

negra na terapia cognitivo-comportamental e, apesar de não ser um assunto tão explorado no 

Brasil, foi possível encontrar materiais muito substanciais e relevantes sobre a temática. Diante 

desse achado, compilar algumas orientações no formato de um guia tornou-se uma tarefa 

possível.  

 O tema é extremamente relevante e as possibilidades de adaptação de técnicas e 

ferramentas são inúmeras. Atualmente, o lançamento de livros abordando a negritude, 

brinquedos que trazem a representatividade, séries, filmes e outras formas de cultura, também 

facilitam o trabalho do profissional que abordará o tópico do racismo dentro do consultório.  

 Também é importante lembrar que, essa temática deve nos estimular a falar mais sobre 

a negritude e o quanto que a cultura negra pode nos acrescentar enquanto sociedade. Facilita a 

conexão com o paciente negro, mas também nos ensina sobre resistência e sobre a cultura do 

nosso próprio país.  

 Para o futuro espero que mais trabalhos possam ser desenvolvidos, tanto na abordagem 

da terapia cognitivo-comportamental quanto em outras e que possamos ampliar esse 

conhecimento que é tão importante. Espero também que futuros pesquisadores possam 

encontrar ainda mais bibliografias para usarem como referência porque isso significará que o 

campo sofreu uma significativa expansão.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



39 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALMEIDA, S. L. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 

 

BECK, J. S. Terapia cognitivo-comportamental: teoria e prática. Porto Alegre: Artmed, 

2022. 

 

CÉNAT, J. M.; BROUSSARD, C.; JACOB, G.; KOGAN, C.; CORACE, K.; UKWU, G.; 

ONESI, O.; FURYK, S. E.; BEKARKHANECHI, F. M.; WILLIAMS, M.; CHOMIENNE, 

M. H.; GRENIER, J.; LABELLE, P. R. Antiracist training programs for mental health 

professionals: A scoping review. Clinical Psychology Review, v. 108, 2024. 

 
CÉNAT, J. M.; HAENY, A. M.; WILLIAMS, M. T. Providing antiracist cognitive-behavioral 

therapy: guidelines, tools and tips. Psychiatry Research, v. 339, n. 1, p. 10-25, 2024. 

 

CENTRO DE TEATRO DO OPRIMIDO (CTO). Teatro das Oprimidas. Metaxis, n.9, p. 113-

115, 2019. 

 

DILÁSCIO, M. G. A formulação de casos cultural. In: NICOLETTI, E. A.; DONADON, M. 

F.; PORTELA, C. E. (Orgs.). Guia prático de formulação de casos em terapia cognitivo-

comportamental. Novo Hamburgo: Sinopsys Editora, 2022. Cap. 5, p. 53-67. 

HUEY, S. J.; PARK, A. L.; GALÁN, C. A.; WANG, C. X. Culturally Responsive Cognitive 

Behavioral Therapy for Ethnically Diverse Populations. Annual Review of Clinical 

Psychology, v. 19, p.51-78, 2023. 

 

IWAMASA, G.; HAYS, P. A. (ed.) Culturally responsive cognitive behavior therapy: 

practice and supervision. 2ª ed. Washington, DC: American Psychological Association, 2019. 

 

PANTET, A.; MILANESE, C.; DE PAULA, M.; MIZAEL, T. (Orgs.). Terapia racial: 

diálogos sobre psicoterapia para a população negra. 1ª ed. São Paulo: Ed. Dos Autores, 2023.  

 

PAVELTCHUK, F. de O.; BORSA, J. C. A teoria do estresse de minoria em lésbicas, gays e 

bissexuais. Rev. SPAGESP, Ribeirão Preto, v. 21, n. 2, p. 41-54, 2020. 



40 
 

 

PAVELTCHUK, F. de O.; JUVENIL, C. B.; CARVALHO, M. R. (Orgs.). Prática clínica 

com minorias sociais: fundamentos e intervenção em terapia cognitivo-comportamental. 

Novo Hamburgo: Sinopsys Editora, 2025. 

 

REIS, B. Terapia cognitivo-comportamental para a população negra. São Paulo: Senac, 

2025. 

 

RIBEIRO, D. Pequeno manual antirracista. 1ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.  

 

SÁ, E. B. de; SANTOS; Y. L.; SILVA, T. D. Edição Censo Demográfico 2022. Ministério 

da Igualdade Racial. (Informe MIR – Monitoramento e avaliação, nº 3), Brasília: DF, 

fev/2024. 13 p. Disponível em: https://www.gov.br/igualdaderacial/pt-

br/composicao/secretaria-de-gestao-do-sistema-nacional-de-promocao-da-igualdade-

racial/diretoria-de-avaliacao-monitoramento-e-gestao-da-informacao/informativos/Informe-

edicao-censo-demogrfico2022.pdf. Acesso em: 20 nov. 2025. 

 

WILLIAMS, M. T.; HOLMES, S.; ZARE, M.; HAENY, A.; FABER, S. An Evidence-Based 

approach for treating stress and trauma due to racism. Cognitive and behavioral practice, v. 

30, n. 4, p. 565-588, 2023. https://doi.org/10.1016/j.cbpra.2022.07.001 

 


