10.17771/PUCRio.DDCIS.72154

d

Revista Desigualdade & Diversidade

TEMAS DA AGENDA CONTEMPORANEA DAS
CIENCIAS SOCIAIS

TOPICS ON THE CONTEMPORARY AGENDA OF SOCIAL SCIENCES

Luiz Henrique Eloy Amado Terena

Doutor em Ciéncias Juridicas e Sociais pela Faculdade de Direito da UFF e Doutor em Antropologia Social pelo Museu Nacional da UFRJ.
Possui pbs-doutorado em Ciéncias Sociais pela Ecole des Hautes Etudes em Sciences Sociales, Franca. Secretario-Executivo do Ministério dos

Povos Indigenas do Governo Federal, desde 2023.

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 49-56 1] 49



@ 10.17771/PUCRi0.DDCIS.72154

TEMAS DA AGENDA CONTEMPORANEA DAS CIENCIAS SOCIAIS

RESUMO

A apresentacao reflete sobre a trajetoria do autor em experiéncias no dmbito do direito e de politicas publicas
direcionadas aos povos indigenas, e de sua formagdo como antropologo. As demandas relacionadas ao exercicio de
sua atuagdo no governo federal, no Ministério dos Povos Indigenas, levantam questionamentos epistemoldgicos

sobre a percepgao de liberdade e de identidade.

Palavras-chave: Ministério dos Povos Indigenas; Povo Terena; Direito; Antropologia.

ABSTRACT

The presentation reflects on the author’s trajectory through experiences in the field of law and public policies directed
at Indigenous peoples, as well as his training as an anthropologist. The demands related to his work at the federal
government, specifically in the Ministry of Indigenous Peoples, raise epistemological questions about the perception

of freedom and identity.

Keywords: Ministry of Indigenous Peoples; Terena Indigenous people; Law; Anthropology.

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 49-56 1] 50



10.17771/PUCRio.DDCIS.72154

d

Eu quero saudar o professor Felipe Stissekind, as minhas duas colegas que estao dividindo
a mesa comigo, Celi Scalon e Gleidylucy Oliveira da Silva, e agradecer imensamente ao
Departamento de Ciéncias Sociais da PUC-Rio pelo convite. Eu ja estive na casa em alguns
momentos, mas sempre la no Departamento de Direito. Inclusive, quero agradecer a PUC por
possibilitar lancarmos aqui no ambito desta universidade, ha 3 anos, o inédito curso de
especializacao em Direitos e Politicas para Povos Indigenas. Acabamos de encerrar a primeira
turma e tivemos um publico-alvo muito especifico: foram operadores de direito, membros da
magistratura, do Ministério Publico, da Defensoria, para as pessoas trabalharem melhor com o
direito dos povos indigenas. Eu fui advogado da APIB, que é a articulacao dos povos indigenas
do Brasil, por um bom tempo, mas atualmente, por conta do cargo no governo, estou licenciado.
Entao eu vou falar aqui mais como advogado, nem tanto como antropdlogo. Faz tempo que eu
nao faco parte de uma mesa académica. Depois que ocupamos uma funcao executiva,

participamos muito de mesas e debates, mas sempre numa funcao mais de gestao publica.

Vou fazer uma breve retrospectiva a partir da visdo dos povos indigenas, eu sou do povo
Terena, de Mato Grosso do Sul, que é um povo que habita o bioma Pantanal, e faco parte de uma
geracao de jovens indigenas que nas ultimas duas décadas tiveram acesso ao ensino superior por
meio de politicas de agdes afirmativas — eu estou falando de cotas, Prouni (Programa
Universidade para Todos). Entdo, nés temos uma dimensao de indigenas que fizeram essa
trajetoria da aldeia para a universidade, e hoje estdao em varias instancias: nas universidades,
sao professores, ja estdo no governo trabalhando, encontram-se em organizacoes da sociedade
civil; outros retornaram para as suas comunidades e estdo atuando como médicos, como
antropologos também. Entao eu vou falar um pouco a partir desse campo, e como um indigena
que nasceu, cresceu, estudou numa aldeia indigena, e depois foi estudar e veio parar em um
doutorado em Antropologia no Museu Nacional, que foi um pouco esse contraste. Agora
estamos vivenciando um novo momento também, que é um momento que eu chamo de
momento de fazer, momento em que ha indigenas no governo, no Parlamento, em outras
instancias, e sao indigenas que estdo fazendo a politica acontecer agora. E vou falar também de
como eu entendo que as ciéncias sociais tém contribuido muito para toda essa construgao, e
como também tem sido o desafio de transitar entre esses espacos; espacos académicos, espagos
de saberes diferenciados, mas também de confronto politico a todo momento. Entao um pouco

da minha fala vai passar por alguns desses pontos que eu gostaria de trazer para voces.

Renovando o meu agradecimento, eu gostaria de iniciar dizendo o seguinte: o
Departamento de Ciéncias Sociais esta completando 70 anos, e talvez 14 no seu inicio jamais
imagindssemos que chegariamos a esse marco comemorativo e pudéssemos estar sendo todos
ladeados, os cientistas sociais, os antropoélogos, por pessoas que tradicionalmente eram
“objetos” de estudos. Entao eu me sinto muito honrado de estar aqui hoje, porque durante muito

tempo, até mesmo os Terenas, principalmente os Terenas de Mato Grosso do Sul, foram um caso

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 49-56 1] 51



10.17771/PUCRio.DDCIS.72154

d

muito especifico na antropologia brasileira. Eu até falo que em determinado momento nas
décadas de 1950 e 1960 houve uma corrida antropoldgica para o Mato Grosso do Sul, com as
pessoas querendo estudar os Terenas. Comecando com o professor Roberto Cardoso de Oliveira,
e antes dele até mesmo outros antropologos, como o Herbert Baldus, e depois se sucederam
outros conjuntos de bolsistas no Museu Nacional, porque pensava-se que se estava diante de um
povo indigena que seria um “caso limite” entre ser indio e ndo ser indio no Brasil. Porque vocé
se deparava com uma sociedade muito especifica de indigenas que, a0 mesmo tempo que tinha,
e temos, uma cultura muito forte de manter a lingua, as nossas tradic¢oes, tinha também uma
interacao muito grande com os ndo indigenas — isso localmente, naquele contexto regional; e

depois vamos ampliar.

O meu estudo foi muito nesse sentido, mapeando a participacao terena na politica nacional
e também internacional; nos debates, por exemplo, da Convencdo n° 169, da Organizacao
Internacional do Trabalho (OIT), depois os debates da Constituinte em 1987 e 1988. Assim
cravou-se la naquele momento um primeiro aspecto fundamental discutido por todo mundo
naquele momento, que era a mudanca cultural, ou aculturacao e tribalismo. Isso influenciou
muito a politica indigenista brasileira, porque se vocés forem pegar essas legislacdes desse
periodo e as politicas que foram implementadas para povos indigenas em todo o Brasil, vocé
parte justamente dessa categorizacao, dessa hierarquizacao: indigenas integrados e civilizados.
Entdo alegislacdo é impregnada dessas categorias. E claro que depois o préoprio Roberto Cardoso
de Oliveira vai rever todo esse conceito a partir da convivéncia com os Terenas e vai superar toda
essa visao que se tinha da questao da identidade dos povos indigenas, e vai trazer ali a categoria

de friccao interétnica.

E por que eu gosto de partir desse ponto? Porque é uma coisa que foi superada ja no ambito
das ciéncias sociais e da antropologia, mas que, ha quase 100, 200 anos, ainda nao foi superada
no imaginario de muitas pessoas — o que eu falo que é inclusive um resquicio colonial de muitas
pessoas que olham para os povos indigenas ainda como se fossem aqueles indigenas do livro da
quarta série. Até hoje, nods, olhando ali o recorte das redes sociais, quando acompanhamos os
indigenas que sao, por exemplo, influencers, eles fazem de tudo para chamar a aten¢do, como
todo mundo, mas eu gosto de olhar os comentarios, e ai nos comentarios vale notar o que tem de
pessoas falando: “Ah, vocés ndo eram assim quando eu os estudei no meu livro da quarta série”.
Sao indigenas jovens, que estao ali com seus celulares tecnologicos, que estao ali na comunidade
indigena com seu carro, seu escritorio montado, com acesso a internet, e na maioria das vezes
ficam transmitindo o cotidiano da comunidade. Entao vemos como as pessoas ainda tém esse

olhar.

Mas o mais grave também € entender que no dmbito do judicidrio, que é uma importante
camada da nossa sociedade, essa visao la de 100 anos atras é ainda muito impregnada. Estamos

discutindo agora, no Supremo Tribunal, o marco temporal — de novo. Ja vencemos isso e voltou

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 49-56 1] 52



10.17771/PUCRio.DDCIS.72154

d

a discussao. Isso s6 esta sendo discutido porque a cultura juridica no Brasil ainda parte desses
pressupostos, isto €, essa visao colonial em relagao aos povos indigenas. Eu tive a oportunidade
de falar mais ou menos 30 dias atras no Supremo, e eu falei isso na frente dos ministros. O
judicidrio esta totalmente impregnado desses aspectos que as ciéncias sociais ja superaram ha
pelo menos 100 anos, portanto o judiciario esta no minimo 100 anos atrasado em relacao as
ciéncias sociais na forma como se relaciona e entende o direito dos povos indigenas. E eu dei 1a
um exemplo muito claro do marco temporal, que é dificil de eles entenderem, pois todos nos que
passamos numa faculdade de Direito no Brasil entendemos a posse, aquela relacio do
proprietario com a propriedade, que é uma heranca do direito romano. Entdao nés somos
doutrinados, o direito doutrina assim. E, entao, eles tém dificuldade de entender que a relacao
que o indigena tem com o seu territorio é uma outra relacdo que nada tem a ver com a posse de
possuir, mas tem a ver com o vinculo identitario que so se aperfeicoa a partir daquele territdrio

tradicional.

Mas eu dei um outro exemplo 1a: o encarceramento indigena. Apesar de muitas pessoas no
senso comum pensarem que indigena nao tem responsabilidade, pelo contrario, nds temos um
alto indice de encarceramento de indigenas em alguns locais: Mato Grosso do Sul, Manaus,
Roraima, Bahia. Ha inclusive blocos dentro da penitencidria que sdo especificos para os
indigenas. O numero é muito grande. Os indigenas, por exemplo, tém um tratamento
diferenciado assegurado na legislacao para exercer o seu direito de ampla defesa e contraditorio.
E quando eles peticionam, por meio da Defensoria Publica, alegando ou exigindo esses direitos
fundamentais, os magistrados simplesmente negam com argumentos muito comuns: “Ah, o
indigena tem, sim, esse direito fundamental, mas no seu caso vocé nao é mais indigena, porque
vocé usa calca jeans”. E nesse nivel a decisdo do Superior Tribunal de Justica (STJ), por exemplo.
O pensamento é: vocé ja tem uma carteira de habilitacdo, ou vocé ja fala portugués, portanto

vocé ja esta integrado.

E, entdo, muito importante entendermos como se deu essa relacio das ciéncias sociais no
Brasil com os povos originarios, que naquele momento também foi fundamental para fazer essa
guinada. De certa forma, no ambito nacional isso ja esta mais consolidado, porque as normativas
internacionais, a jurisprudéncia das cortes internacionais sdo mais avangadas do que as nossas
normativas internas, mas foi preciso fazer o que eu chamo de uma guinada internacional e
voltar. Entdo os nossos cientistas sociais se depararam aqui com os povos originarios num
determinado tratamento, e foram beber de outras fontes, inclusive influenciaram debates
internacionais, e depois retornaram. S6 que ainda temos uma dificuldade muito grande nessas
outras dimensdes, especialmente do judiciario e da politica, para poder fazer esse
enfrentamento. E o caso Terena, que é o meu povo, € muito simbolico, porque também o préprio
servico de protecao ao indio, que € o agente estatal que antecedeu a Funai, o Servico de Protecao

ao Indio (SPI), foi orientado por esses principios. Principios da integracio, do exercicio da tutela.

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 49-56 1] 53



10.17771/PUCRio.DDCIS.72154

d

Esse exercicio da tutela também causou sérios danos administrativos a protecao territorial,
desse modo ainda hoje ha comunidades lutando para ter acesso a esses territdrios tradicionais,

eles estao fora dos seus territorios.

A partir da década de 1990, e antes no periodo da constituinte, os povos indigenas viram
uma grande oportunidade de fazer essa virada, essa guinada, intercultural. E foram
assessorados por advogados, por antropologos. A Associagao Brasileira de Antropologia (ABA)
teve uma atuacao fundamental nesse periodo e os povos indigenas sairam vitoriosos dessa
empreitada constitucional, que garantiu ali dois artigos fundamentais na Constituicao. Ha um
capitulo na Constituicao especifico dos povos indigenas. Ainda ha muitos constitucionalistas
que perguntam o que os indios estao fazendo na Constituicao, porque tradicionalmente a
Constituicdo nao trata desse assunto. “A Constituicdo trata dos poderes da Republica, da
organizacao do Estado e dos direitos e garantias fundamentais, mas nao precisava tratar de
indio”, alguns falam ainda assim. Mas, apds essa experiéncia, fomos vendo que nos e os caciques
que antecederam os nossos caciques se organizaram e viram o quanto é importante ter

indigenas também nesses espacos de tomada de decisao.

Por isso que a partir de 1990, 1991, 1992 vai-se aumentar muito a demanda por formacao de
professores indigenas; depois, esses mesmos professores indigenas vao reivindicar o acesso ao
ensino superior, e dai surgem as primeiras levas de formacao de professores indigenas por todo
o pais. Depois, até quando eu fui para uma universidade, eu pensava que uma area que sempre
atraiu muito a nos, indigenas, foi a area das ciéncias sociais, da antropologia, porque recebiamos
erecebemos ainda muitos cientistas sociais, muitos antropologos, socidlogos, em nossas aldeias,
hospedamos em nossas casas. As pessoas tornam-se nossos familiares. Tenho uma amiga
sociologa com a qual tenho ja 20 anos de amizade, ela chegou fazendo o campo dela alina minha

familia e somos amigos até hoje, trabalhamos juntos.

Mas essa visao do cientista esta ali dentro das comunidades. E ele ndo esta s6 fazendo essa
troca de obter informacdes; nés também, indigenas, estamos recolhendo informacao, estamos
ali interagindo culturalmente. Entao la atras, na friccao interétnica, ndo se tratava de mudanca
cultural nem de aculturagdo; tratava-se de, como o professor Roberto Cardoso de Oliveira
falava, uma interacao de agentes interculturais. Houve todo esse periodo de indigenas tutelados
a organizados, pode-se dizer, e depois de organizados enfrentando todo esse processo pelo qual
nds passamos nos ultimos governos — Michel Temer e Jair Bolsonaro —, e hoje chegamos a essa
posicao de ter uma bancada parlamentar de indigenas, de ter um Ministério dos Povos
Indigenas, de ter pela primeira vez na histéria da Republica uma presidenta indigena preta a
frente da Fundacdo Nacional dos Povos Indigenas (Funai) e a frente de uma secretaria
superimportante, que é a da saude indigena, e de ter cada vez mais indigenas ocupando esses
postos, e principalmente sao os postos das ciéncias sociais. A maioria dos indigenas que hoje sao

professores concursados nas universidades esta ocupando e esta mirando muito as ciéncias

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 49-56 1] 54



10.17771/PUCRio.DDCIS.72154

d

sociais, porque sabemos que é muito estratégico ocuparmos o espago nao so de privilégio, de
formacao, mas um espago nao so6 para continuar formando indigenas, mas também continuar
tendo influéncia sobre vocés, brancos. Entao é um movimento muito calculado, parece que nao

€, mas é um movimento estratégico.

E ai eu gostaria de ir para essa terceira fase da minha fala falando de nos, desses agentes que
ficam transitando entre os dois mundos, querendo ou nao, no meu caso terena, por mais que a
gente fale “ah, os Terenas tém ja 100 anos de uma igreja”, comemorando 100 anos de
evangelizacao entre os Terenas, ou seja, tem mais de cem anos de interagao com a sociedade nao
indigena. N6s dominamos a nossa lingua materna, mas dominamos muito bem também o
portugués, porque houve um investimento muito forte na época do governo brasileiro de criar
escolas dentro das reservas indigenas, da proibicao de falar a lingua materna e de imprimir nos
indigenas o que eles chamavam de valores morais. Entao, por mais que tenhamos toda essa
interacdo com a sociedade nao indigena, temos também a nossa cultura e conseguimos
visualizar de forma muito clara como é transitar entre esses dois mundos, e como é manejar
simbologias que ora acionamos para falar com determinado publico, ora acionamos para falar
com o nosso publico, entdao eu acho que isso é um dos grandes aspectos que podemos suscitar no

ambito das ciéncias sociais.

Chamo a atencao que nos temos a articulagdo dos advogados indigenas e temos a
articulacdo dos indigenas antropdlogos. Duas realidades de informagdes que servem ja de
referéncia para acoplar ali, junto a organizacao dos movimentos indigenas, essas estratégias
politicas e culturais. O outro aspecto também é olharmos para os povos indigenas nao s6 como
elementos ou objetos de pesquisa, ou meros informantes — acredito que ninguém mais faca isso,
mas talvez fora dos muros da academia ainda exista essa visio. E muito importante olharmos
para eles como agentes politicos, agentes sociais. O que os indigenas estao fazendo? Por que os

povos indigenas estao se mobilizando? Por que eles estdo indo nessa dire¢ao?

E ai euacho que um dos grandes temas contemporaneos, e os povos indigenas ja ha um bom
tempo tém chamado a atencao para isso — eu acho que agora conseguiram —, é em relacao aos
efeitos da crise climatica. Ha um bom tempo ja, nos elegemos como prioridade, por exemplo,
participar dos debates que aconteceram la na COP 29. Desde o inicio ja diziamos que nao é
possivel todo o mercado, todo o governo, toda a governanca global imaginar que vai se chegar a
alguma a¢ado concreta sem considerar os territorios tradicionais. E ai eu nao estou falando sé dos
povos indigenas, mas de todos os povos tradicionais, que sao toda essa dimensao da sociedade
que mantém essa relacdo de tradicionalidade identitaria junto aos seus territorios: os

quilombolas, os povos de terreiro, entre outros.

E importante entendermos que nao vai haver outra solugao a nao ser olharmos novamente
para os povos originarios, e mais os povos tradicionais, e entender qual é o caminho e as

respostas as quais as nossas comunidades estdo apontando como norte. Isso perpassa

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 49-56 1] 55



10.17771/PUCRio.DDCIS.72154

d

necessariamente a questao de sobrevivéncia. Nao ha mais como pensarmos todo o nosso
planejamento de politica publica sem levar em consideracgao as secas, enchentes; por exemplo,
neste ano, no ambito governamental, tivemos que abrir créditos extraordinarios para poder
atender as secas e enchentes. Nos planejamentos de todos os ministérios hoje se deve ter uma
acao orcamentaria para 2025 sobre esse tema. E ai quando falamos isso para as liderancas

indigenas hoje em dia, eles falam: “Mas estamos falando isso ha quanto tempo?”.

Entao é muito importante entendermos esses sinais, e entender o quanto antes de chegar
nacidade ou antes de chegar 14 na selva de pedra que é Brasilia, os sinais ja foram dados ha muito
tempo dentro das comunidades indigenas, dentro dos quilombos, dentro dos terreiros, eu acho
que isso ¢ um dos grandes ensinamentos. E, em grande medida, os primeiros cientistas que vao
conseguir captar esses sinais nao sao os cientistas que estao 1a no gabinete, ndo la em Brasilia,
mas os cientistas que estdo la no chao da aldeia, embaixo do pé de jaca, escrevendo e coletando
seus dados. Acho que é fundamental reforcarmos isso porque, no Supremo, inclusive,
questionaram se isso € ciéncia, nao sei se vocés perceberam isso, mas teve uma CPI ha algum
tempo atras no Congresso Nacional contra a Funai, mas eles ndo estavam mirando a Funai, eles
estavam mirando o trabalho dos antropdlogos. Eles queriam de fato desqualificar, do ponto de
vista cientifico-politico, aquele trabalho que estava posto, que é um trabalho que vai
fundamentar toda uma reivindicacao de direito, e ao mesmo tempo querendo criminaliza-lo.
Entao é muito importante saber isso, e em determinado momento o Supremo até falou assim:
“Ah, de fato o que eles fazem nao é mera literatura, é ciéncia”. Nao que precisasse que o Supremo
dissesse isso, mas para vocés verem o nivel a que nos chegamos, quando o Museu Nacional
estava completando 50 anos estavamos ainda enfrentando esse debate, e agora o Departamento
de Ciéncias Sociais da PUC-Rio esta completando 70 anos, e isso estava sendo posto em mesa ha
15 dias.

Entao é muito importante sabermos dessa responsabilidade social, ética, politica,
econdmica, espiritual, socioldgica, porque, por mais que pensemos que com o nosso caderninho
de campo depois de passar para o computador, depois vai se transformar num livro, depois
numa palestra, como aconteceu aqui, tudo isso tem impacto direto na vida das pessoas. A minha
fala foi mais no sentido de chamar a aten¢@o para o importante impacto que esses trabalhos tém

tido para a vida e a preservacgao dos povos indigenas no Brasil.

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 49-56 1] 56



