10.17771/PUCRio.DDCIS.72060

Revista Desigualdade & Diversidade

PE. AVILA:
CONTEXTO E EXPERIENCIA-

FATHER AVILA: CONTEXT AND EXPERIENCE

Maria Alice Rezende de Carvalho

Professora do Departamento de Ciéncias Sociais da Pontificia Universidade Catélica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). E doutora em Sociologia
pelo Instituto Universitario de Pesquisas do Rio de Janeiro (luperj) e foi presidente da Associagdo Nacional de Pés-Graduagdo e Pesquisa em

Ciéncias Sociais (Anpocs) no biénio 2009-2010.

! Minha intervencdo na mesa redonda dedicada ao Pe. Fernando Bastos de Avila é uma versdo levemente modificada da Apresentagdo
que fizao livro Solidarismo, de sua autoria, reeditado pela PUC-Rio, em 2024, em comemoragao aos 70 anos do Departamento de Ciéncias
Sociais daquela universidade.

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 15



@ 10.17771/PUCRi0.DDCIS.72060

PE. AVILA: CONTEXTO E EXPERIENCIA

RESUMO

Nesta exposi¢do, destaca-se o empenho de Fernando Bastos D’Avila na construcio do Departamento de Sociologia e
Politica na PUC-Rio, assim como sua luta pessoal para a construcao de uma sociedade mais justa que servisse de
anteparo a l6gica neoliberal. Espera-se cada vez mais que a obra de Padre Avila venha a ser conhecida e evocada pelas
novas geracdes, uma vez que alguns dos temas tratados por ele, como o neoliberalismo e seu antagonista mais

profundo—o solidarismo—, se encontram, atualmente, no centro do debate publico global.

Palavras-chave: Padre Avila; Solidarismo; Departamento de Sociologia e Politica.

ABSTRACT

In this presentation, the dedication of Fernando Bastos D’Avila to the establishment of the Department of Sociology
and Politics at PUC-Rio is highlighted, as well as his personal struggle to build a more just society that could counter
the logic of neoliberalism. It is increasingly hoped that Father Avila’s work will be known and invoked by new
generations, since some of the topics he addressed—such as neoliberalism and its deepest antagonist, solidarism—

are now at the center of the global public debate.

Keywords: Father Avila; Solidarism; Department of Sociology and Politics (PUC-Rio).

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 16



10.17771/PUCRio.DDCIS.72060

d

“Neste pequeno planeta azul, arrastado em um turbilhdo de galdxias, ou solitdrios nos

perdemos ou nos salvamos soliddrios”

(Fernando Bastos de Avila, Discurso proferido na ABL, 1997).

E uma alegria e uma honra participar dessa mesa redonda, que celebra os 70 anos do
Departamento de Ciéncias Sociais da PUC-Rio. E como a criacdao do Departamento se deveu a
Fernando Bastos de Avila, o Pe. Avila, é justo que rememoremos alguns aspectos da trajetdria

desse jesuita tao singular.

Comeco, entao, com um registro pessoal que talvez esclareca algo de sua trajetdria. Padre
Avila fundou a Escola de Sociologia, Politica e Economia em 1955 na PUC-Rio e, em 1972, menos
de duas décadas depois, me tornei aluna dessa universidade. Licenciei-me em Histéria e fui
professora daquele Departamento pelos 15 anos seguintes, um pouco mais talvez, quando fui
convidada a integrar o corpo docente do IUPER]-Instituto Universitario de Pesquisas do Rio de
Janeiro, centro de exceléncia em pesquisa e pds-graduagao em Sociologia e Ciéncia Politica. O
IUPER]J, por sua vez, havia sido concebido e fundado por Candido Mendes de Almeida, um
intelectual catdlico, irmdo de Dom Luciano Mendes de Almeida, e do qual fizeram parte,
originalmente, alguns amigos do Pe. Avila, como, por exemplo, Hélio Jaguaribe, para citar

apenas um nome.

O curioso é que, todo o meu processo formativo, que compreende da graduagao em historia
ao doutorado em sociologia, transcorrido em um contexto de institucionalizac¢do das ciéncias
sociais no Rio de Janeiro e em instituicdes, se ndo propriamente voltadas a formacao religiosa,
bastante nutridas por atores desse campo, nio me facultou conhecer a obra do Pe. Avila, sua
contribuicao a sociologia brasileira. O que, hoje, soa muito estranho, uma vez que ele é autor de
obra volumosa, com 15 livros publicados e numerosos ensaios, artigos e conferéncias sobre

temas variados que abrangem da sociologia tedrica a doutrina social da Igreja.

Somente em 2022, chegou a mim uma solicitacdo da SBS - Sociedade Brasileira de
Sociologia, entidade tornada nacional em 1950, para que eu fizesse uma “bionota” do Pe. Avila,
inscrevendo-o como soci6logo no acervo biografico que vem sendo organizado, com muito
éxito, por aquela associacdo. Ja cumprida a tarefa, e conferida ao Pe. Avila a merecida inclusao
no panteao sociologico brasileiro, é de se esperar que sua obra venha a ser conhecida e evocada
pelas novas geracoes, uma vez que alguns dos temas tratados por ele, como o neoliberalismo e
seu antagonista mais profundo - o solidarismo -, se encontram, atualmente, no centro do

debate publico global.

Portanto, minha presenca nessa mesa redonda se justifica pela intencao de rememorar, em
nome dos professores, funcionarios e alunos do Departamento de Ciéncias Sociais, os feitos

intelectuais e politicos do Pe. Avila, que o regime militar no Brasil ocultou, fazendo com que

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 17



10.17771/PUCRio.DDCIS.72060

d

geracoes de jovens universitarios brasileiros deixassem de conhecer seu pensamento voltado a
transformacio do mundo. A presente reflexdo trata, basicamente, do contexto em que Pe. Avila
viveu, ressaltando menos a sua trajetoria como individuo - ja tratada pelos oradores que me
antecederam - e mais a dimensao historico-estrutural em que suas preocupagdes e suas

disposic¢oes intelectuais ganharam vida.

* %%

Essa historia tem inicio as vésperas da segunda guerra mundial, mais precisamente em
1935, quando o jovem Fernando Bastos de Avila, aos 17 anos de idade, foi admitido no noviciado
da Companbhia de Jesus. La concluiu os cursos de humanidades, retdrica e filosofia escolastica,

sendo indicado para cursar teologia na Universidade Gregoriana de Roma.

Porém, o mundo em guerra o manteria no Brasil até 1945, quando finalmente p6de viajar
para a Europa. Fernando Bastos de Avila recebeu a ordenacao sacerdotal, em 1948, e concluiu
sua formacao como jesuita em Florenca, em 1950. Seguiu, entdo, para a Bélgica, cursando o
doutorado em ciéncias politicas e sociais na Universidade de Louvain, onde defendeu, em 1954,

a tese L’imigration comme éxile, aprovada com a mais alta distincao.

De volta ao Brasil, foi incorporado como docente na Pontificia Universidade Catélica do Rio
de Janeiro, onde criou a Escola de Sociologia, Politica e Economia da qual foi diretor até 1967.
Com a reforma universitaria de 1968, a “Escola do Pe. Avila”, como era chamada, se tornou o
Departamento de Sociologia e Politica, atual Departamento de Ciéncias Sociais. Ao todo, foram
quarenta anos de dedicacao a PUC-Rio, ocupando varios cargos de direcao e ensinando,

principalmente, sociologia, ética e doutrina social da Igreja.

Como se pode intuir, a formacao do Pe. Avila, decorrida entre os anos finais da década de
1930 e 1955, conheceu um mundo cindido em dois hemisférios politicos, representados pelo
fascismo e o socialismo, e uma hierarquia eclesiastica brasileira dividida em duas vertentes do
pensamento catodlico: uma vertente mais conservadora, representada pelo Cardeal D. Sebastiao
Leme, e, ap6s a morte de D. Leme, em 1942, uma vertente mais progressista, sob a lideranca de

D. Helder Camara.

A mudanca de orientacdo do pensamento catolico brasileiro se explica, em larga medida,
pelo fato de, no imediato pds-guerra, a vitoria dos aliados sobre o fascismo - de que, alias,
participou a URSS - inclinou o mundo em direcao a valores pacifistas, parecendo ter encontrado
uma plataforma conciliatoria para a reconstrucao da vida. Assim, nos primeiros anos que se
seguiram a guerra, a propria Igreja relativizaria sua posicao tradicionalmente defensiva em
relacdo ao avango do socialismo, expondo, inclusive, “[...] uma orienta¢ao mais aberta em certos
setores da periferia [...]” (MARTINA, 1997, p. 272. Apud AQUINO JR., 202I1) - o0 que, de algum
modo, tera preparado o ambiente eclesial que tornou possivel o Concilio Vaticano II (1962-65 -
Papa Joao XXIII).

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 18



10.17771/PUCRio.DDCIS.72060

d

Mas foi breve o momento da conciliagdo. Sob a guerra fria (1947-1991), com a divisao do
mundo em dois “impérios”, teve inicio uma perversa concorréncia entre EUA e URSS para o
estabelecimento de zonas de influéncia em areas pobres e politicamente mais vulneraveis. Tal
fato moveu a Igreja, mais rapidamente, em direcao ao mundo moderno, o que incluia, entre
outras coisas, uma atualizacao da forma de apresentar sua doutrina. Com Joao XXIII, portanto,
nao se buscou uma refundacdo, uma “revolu¢ao” institucional, como afirmaram seus criticos,
mas tdo somente uma aceleracao dos passos da Igreja rumo aos seus reais objetivos como “mdee

mestra’.

No livro Fé cristd e compromisso social, de Pierre Bigo e Fernando Bastos de Avila, publicado
em 1986, lé-se que, “a partir de 1958 se inaugura, com Jodao XXIII, uma fase decisiva na evolugao
do pensamento social da Igreja, que o insere no dmago dos grandes problemas do mundo
contemporaneo” (p.191). A Igreja, enfim, mirava “os problemas de sempre, [porém] com uma
mentalidade diferente, com uma nova sensibilidade para lidar com as crescentes caréncias
materiais no mundo”. (CAMACHO, 1995 Apud AQUINO Jr., 2021).

A perspectiva de Joao XXIII era, de fato, dar continuidade a Enciclica Rerum Novarum (1891-
Papa Leao XIII), em que é tratada a questao operaria, agregando a ela, seis décadas depois, duas
novas tematicas de igual relevancia: a questao agraria e a relacao entre paises desenvolvidos e
subdesenvolvidos — o que propiciou intui¢des valiosas acerca da cooperacao internacional, da
nocao de bem comum e da concepcao de desenvolvimento, que, agora, passava a conjugar

“economia e questdo social”.

No Brasil, a esquerda catdlica, sob a lideranca de D. Helder Camara, era a perfeita
exemplificacdo do que se dizia acerca da face mais aberta e progressista da Igreja na periferia. E

foi sob o “guarda-chuva” dessa Igreja de D. Helder que se desenrolou a trajetéria do Pe. Avila.

Em 1948, tendo sido D. Helder bem avaliado na organizacao da Agao Catolica Brasileira,
foi levado, em 1950, por Dom Carlo Chiarlo, Nuncio Apostolico do Brasil,” ao Subsecretario de
Estado do Papa Pio XII, Monsenhor Montini,” para pleitear junto a ele a criacdo de uma
Conferéncia de Bispos no Brasil. Monsenhor Montini ouviu a proposta de D. Helder e pouco
falou, agendando uma segunda reunido. Poucos dias depois, Monsenhor Montini se
comprometeu a dar pleno apoio a criacao de uma Conferéncia de Bispos — uma instituicao
permanente, de analise e discussdo dos problemas brasileiros, amparada em bons textos,
escritos por especialistas —, uma espécie de think tank catolico, que sera importantissimo para a

historia da Igreja no Brasil. Mas, disse a D. Helder que tivesse cuidado, pois autoridades

A Acdo Catdlica Brasileira - ACB foi um movimento catélico que visava formar liderancas leigas para colaborar com a Igreja.
Nuncio é o titulo do representante diplomatico da Santa Sé no Brasil.

Monsenhor Montini, nascido Giovanni Battista Enrico Antonio Maria Montini (1897-1978) vira a ser o Papa Paulo VI (1963-1978),
chefe da Igreja numa época de transi¢do entre antes e depois do Vaticano l.

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 19



10.17771/PUCRio.DDCIS.72060

d

brasileiras haviam enviado ao Vaticano uma revista publicada pela Acao Catdlica, riscada em
vermelho, sugerindo que fosse censurada a publicacdo por “excesso de modernidade”
(RAMPON, 2014). Segundo o teélogo Ivanir Rampon, ali teve inicio uma amizade que jamais
conheceu interrupcao; e, em 1952, foi fundada a Conferéncia Nacional dos Bispos do Brasil

(CNBB), uma década antes do Concilio Vaticano II.

A amizade de D. Helder e Paulo VI nao teve poucos efeitos no plano religioso, pois, tendo
sido atravessada pela realizacdo do Concilio Vaticano II, inspirou muitas das agdes
empreendidas por ambos. Um Concilio, como se sabe, é um encontro de bispos do mundo inteiro
com o objetivo de examinar questdes doutrinarias ou organizacionais da Igreja. No caso da
convocacao feita por Joao XXIII (1961), destacou-se a necessidade de uma atualiza¢do da
mensagem da Igreja para melhor transmiti-la aos contemporaneos, o que fez com que Montini
e Helder vivessem o Vaticano II como um “novo espirito”, uma nova forma de ser Igreja. Tal
sentimento ecoara, posteriormente, tanto no papado de Paulo VI, com a Enciclica Populorum

Progresso, quanto no desenvolvimento da Igreja brasileira durante o regime militar.

Desde os anos de 1950 se observou uma aproximacao de setores da Igreja no Brasil as
perspectivas do desenvolvimentismo catdlico inspirado no movimento francés Economia e
Humanismo, que, segundo Alfredo Bosi, teria sido responsavel pela substituicao “...] do timido
catolicismo de centro (o da democracia crista) [por um]mais vigoroso cristianismo de esquerda”.
Em 1954, por exemplo - ano em que Pe. Avila retornou ao Brasil -, Louis-Joseph Lebret, o padre
fundador do Economia e Humanismo, coordenava, sob os auspicios de D. Helder, a primeira
pesquisa sobre as possibilidades de industrializacdo do Nordeste para superacao do
subdesenvolvimento regional. Pouco depois, a CNBB organizou o I Congresso dos Bispos do
Nordeste — prenuncio das politicas regionais de desenvolvimento que o presidente Juscelino
Kubitscheck empreenderd. Em face dos debates no Congresso, Juscelino convidou D. Helder, em
1958, para participar da criacao do Grupo de Trabalho para o Desenvolvimento do Nordeste

(GTDN) e, no ano seguinte, da Superintendéncia do Desenvolvimento do Nordeste (SUDENE).

Voltados especialmente para o chamado Terceiro Mundo, os intelectuais do movimento
Economia e Humanismo defendiam o planejamento e a intervenc¢ao do Estado para a promocgao da
equidade social e do crescimento econdmico - o que explica sua afinidade com a teoria do
desenvolvimento da Comissdo Econémica para a América Latina e o Caribe, a famosa CEPAL. D.
Helder e Lebret eram favoraveis a reformas estruturais, como a reforma agraria, mas
pretendiam contornar o acirramento de conflitos classistas propondo, alternativamente, um
pacto social pluriclassista, de perfil solidario e comunitarista. Por essa razdo, o
desenvolvimentismo catélico representado por D. Helder e Lebret se aproximou bastante do
nacional-desenvolvimentismo que se estruturou no Brasil nas décadas de 1950 e 1960,
abrangendo o segundo governo Vargas (1951-1954), o periodo Kubitschek (1956-1961) e o periodo

Goulart (1961-1964), e visava conferir apoio politico, técnico e logistico as reformas de base de

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 20



10.17771/PUCRio.DDCIS.72060

d

tais governos, sem deixar de criticar severamente tanto o comunismo e suas organizacoes,
quanto as varias formas de que se reveste o poder em sociedades capitalistas de tradicao

autoritaria, como o clientelismo populista, o paternalismo assistencialista e a demagogia.

Lebret esteve no Brasil pela primeira vez em 1947, patrocinado pela Federacdao das
Industrias do Estado de Sao Paulo - FIESP, e ofereceu um curso na Escola Livre de Sociologia e
Politica — ELSP, entdo dirigida por Donald Pierson, herdeiro intelectual da Escola de Chicago e
mentor de pesquisas sobre comunidades no Brasil, que passaram a combinar os métodos norte-
americanos e a energia reformadora do movimento Economia e Humanismo. Com os estudos sobre
comunidades, a escola de sociologia paulista logrou formar profissionais em pesquisa empirica
com competéncias administrativas, o que fez de Lebret um ator importante na “geracao de
planejadores urbanos paulistas dos anos 1950-1960” (VALLADARES, 2005, p. 82) e na politica
do Estado de Sao Paulo, tendo participado da formulacao dos planos de governo de seus alunos
Lucas Nogueira Garcez (1951-1955) e Carlos Alberto Carvalho Pinto (1959-1963), governador que,

como se sabe, instituiu a Fundacao de Amparo a Pesquisa do Estado de Sao Paulo - FAPESP.

Se Lebret se impressionou com as condi¢oes de vida nas favelas paulistanas, seu espanto
com a maior quantidade e a maior pobreza das favelas no Rio de Janeiro o aproximou de D.
Helder para a realizacdo de estudos que viriam a fundar uma tradicao de pesquisas sociais
naqueles territorios. Em 1960, Artur Rios, entao Secretario de Servigos Sociais do governador do
Estado da Guanabara, Carlos Lacerda, se apoiou em estudos de planejamento urbano orientados
por Lebret para elaborar suas propostas. “Tratava-se de considerar as favelas bairros pobres a
serem urbanizados, ou seja, equipa-las com os mesmos servi¢os municipais ja oferecidos a
outros bairros da cidade. Proposta, alids, que alguns setores da Igreja Catolica também
defendiam...” (VALLADARES, 2005, p. 35). Mas, para isso, seria necessario que os moradores se
organizassem associativamente, de modo a tornarem eficaz seu didlogo com a administracao
publica e as empresas fornecedoras dos servigos. E essa perspectiva de organizagao auténoma,

que conferia voltagem politica a populacao residente em favelas, desagradou a muitos.

Em resumo, nos anos de 1960 a pobreza brasileira e suas formas de existir se tornaram
presentes — como tematica e como desafio — em dois grandes macicos intelectuais: a Igreja
catdlica, com suas diferentes vertentes e instancias institucionais, e a Universidade, com seus
grupos de pesquisa e suas diversas orientacdes intelectuais. Nao raro esses macicos se
encontraram, potencializando seus recursos cognitivos, éticos e politicos em torno da nogao de
bem comum. A publicacao da Enciclica Mater et Magistra, em 1961, abriria um clarao de esperanga
num mundo machucado pela divisao, e infundiria uma atitude de otimismo da Igreja para com
esse mundo, “uma nova sensibilidade que caracterizou a personalidade e o magistério de Joao
XXIII” (AQUINO JR., 2021).

Pe. Avila retornara ao Brasil em meados dos anos 1950, quando o pais em processo de

modernizacdo ensaiava uma consciéncia de si através das lentes do terceiro-mundismo, do

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 21



10.17771/PUCRio.DDCIS.72060

d

nacional-desenvolvimentismo, do desenvolvimentismo catdlico, do comunitarismo, dos planos
reformadores de variados matizes e atores. Era um Brasil esperancado, confiante em um
momento de alargamento de horizontes doutrinais - foi esse, provavelmente, o sentimento que
Pe. Avila experimentou. Nio a toa, o livro Solidarismo, escrito nos tltimos anos da década de 1950
e publicado em 1963, um ano apods o Concilio Vaticano II, tem inicio com as seguintes palavras:
“O fendmeno mais caracteristico da atual dindmica brasileira é, a nosso ver, a conscientizacao
das massas...” (D’AVILA, 2024, p. 25). E profetiza que ou a esperancga se concretizard — a

esperanca do solidarismo comunitarista — ou se transformara numa penosa frustracao coletiva.

De fato, Solidarismo é uma inspirada tradugao do contexto civil e religioso em que foi escrito.
Ali ressoa, em primeiro lugar, a fratura do mundo em dois sistemas sociais — o capitalismo e o
socialismo —, cada um deles tratado em um capitulo especifico. No primeiro capitulo, dedicado
ao capitalismo, Pe. Avila se debruca sobre o seguinte paradoxo: como explicar que “um sistema
que teoricamente apresenta tantas garantias de solucdo racional e humana do problema
econdmico [...] se prestou a funcionar como o instrumento de tantas iniquidades?” (D’AVILA,
2024, p. 37). Earesposta é incisiva: foi pelo desprendimento da atividade econdmica de qualquer
imperativo moral, pelo surgimento do individualismo egoista e pelo absenteismo do Estado na
correcao do desequilibrio entre os que tudo possuem e a imensa maioria de despossuidos, que o

capitalismo produziu uma ordem radicalmente anticrista.

A critica do Pe. Avila alcanca também o socialismo, pois considera que nem sua doutrina
nem a politica dela derivada seriam compativeis com a consciéncia crista. Mas admite que o
“socialismo meramente econdmico” (D’AVILA, 2024, p. 73), em que se observa a primazia do
social sobre a pessoa, realizando-se através de politicas publicas que visem a realiza¢dao do bem
comum estava no espirito e na voz de Leao XIII. Sobre esse aspecto do socialismo - o socialismo
econdmico - Pe. Avila considera que ndo haveria uma divergéncia insuperavel em relacio aos
preceitos da Rerum Novarum — caso essa forma de economia visasse efetivamente a consecucao do
bem-comum. Contudo, “[...] a coletivizacao, o intervencionismo e a planificagdo manipulados
por um Estado totalitario [...] constituem a esséncia de um regime socialista condenado pela
Igreja” (D’AVILA, 2024, p. 74)." Em resumo, ha um capitalismo e um socialismo no mundo e a
renovacao social no Brasil pode e deve conhecer um caminho diferente dessas alternativas

sublinhadas no pds-guerra.

Finalmente, a ultima parte do livro € dedicada ao esforco de construcao de um sistema
politico, social e econdmico condizente com as exigéncias cristas — o solidarismo comunitario.
Nele estariam contidas as ideias de justica social, de prevaléncia da comunidade sobre o
individuo e sobre o Estado, e de cooperacao de todos para o crescimento de cada um. Dado que

sob as estruturas sociais vigentes seria impossivel vivenciar plenamente o solidarismo

Nesse mesmo parégrafo, Pe. Avila faz a ressalva que a Igreja n3o se oporia a medidas de coletivizag3o, de intervencionismo e de
planificagdo quando aplicadas por um Estado democrético.

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 22



10.17771/PUCRio.DDCIS.72060

d

comunitario, ele se apresentaria, na atualidade, “como um protesto que se traduz num programa
de reformas” (D’AVILA, 2024, p. 230-23I) num reformismo radical. E conclui: “o trabalho é
arduo, mas sua chance histdrica é poderosa, € irresistivel, porque o Solidarismo € o ideal a que
confusa e inconscientemente aspiram todos aqueles que anseiam por um Brasil realmente
democrético e cristdao.” (D’AVILA, 2024, p. 232).

No Brasil, os anos que se seguiram a publicacao de Solidarismo nao foram doces. E isso talvez
explique o desaparecimento circunstancial do livro. Mas ha nele ensinamentos que o tornam
efetivamente contemporaneo. Sao trés, pelo menos. Em primeiro lugar, a critica as polarizagoes
irrefletidas e a necessidade de um caminho que pela reforma ético-politica da sociedade dé
passagem aos nossos planos mais generosos de constru¢ao de uma vida boa e solidaria. Em
segundo lugar, a certeza de que a ciéncia, a pesquisa e a universidade devem se abrir a sociedade,
se comprometer com ela e materializar objetivos voltados ao bem-comum. E, finalmente, tomar
a esperanca como uma pratica que, junto com a ciéncia e a solidariedade, refunde

permanentemente o mundo.

Referéncias

AQUINGO, Jr. Francisco de. “Mater et Magistra - Um guia de leitura.” Revista de Cultura Teoldgica, ano
XXIX, n. 99, pp.97-123, maio-ago. 2021.

BIGO, Pierre; D'AVILA, Fernando Bastos. Fé cristii e compromisso social: elementos para uma reflexdo sobrea
América Latina a luz da doutrina social da Igreja. Sao Paulo: Paulinas, 1986.

BOSI, Alfredo. “Economia e humanismo.” Estudos Avangados, 26 (75), pp. 249-266, 2012.

CAMACHO, Ildefonso. Doutrina social da Igreja: abordagem historica. Sao Paulo: Loyola, 1995. Apud
AQUINGO, Jr. Francisco de. “Mater et Magistra - Um guia de leitura.” Revista de Cultura Teologica, ano
XXIX, n. 99, pp.97-123, maio-ago. 2021.

D’AVILA, Fernando Bastos. Discurso proferidona ABL. ABL, 1997.

D’AVILA, Fernando Bastos. Solidarismo. Rio de Janeiro: Editora PUC-Rio, 2024.

MARTINA, Giacomo. Histdria da Igreja: de Lutero a nossos dias. Sao Paulo: Loyola, 1997. Apud AQUINO, Jr.

Francisco de. “Mater et Magistra — Um guia de leitura.” Revista de Cultura Teologica, ano XXIX, n. 99,

Pp-97-123%, maio-ago. 2021.

RAMPON, Ivanir Antonio. Entrevista concedida a IHU On-Line, Instituto Humanitas Unisinos, nov.

2014, consultada em 20.12.2024. https://www.ihu.unisinos.br/entrevistas/536888.

VALLADARES, Licia do Prado. A invengdo da favela: do mito de origem a favela.com. Rio de Janeiro: FGV

Editora, 2005.

D&D [ n.26 | 2024.2 | pp. 15-23 | 23



