
Revista Desigualdade & Diversidade 

 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    1 5  

PE. ÁVILA:  
CONTEXTO E EXPERIÊNCIA1 
FATHER ÁVILA: CONTEXT AND EXPERIENCE 

 

Maria Alice Rezende de Carvalho 

Professora do Departamento de Ciências Sociais da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio). É doutora em Sociologia 

pelo Instituto Universitário de Pesquisas do Rio de Janeiro (Iuperj) e foi presidente da Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em 

Ciências Sociais (Anpocs) no biênio 2009-2010. 

  

 
1 Minha intervenção na mesa redonda dedicada ao Pe. Fernando Bastos de Ávila é uma versão levemente modificada da Apresentação 
que fiz ao livro Solidarismo, de sua autoria, reeditado pela PUC-Rio, em 2024, em comemoração aos 70 anos do Departamento de Ciências 
Sociais daquela universidade. 

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0



PE. ÁVILA: CONTEXTO E EXPERIÊNCIA 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    1 6  

RESUMO 

Nesta exposição, destaca-se o empenho de Fernando Bastos D’Ávila na construção do Departamento de Sociologia e 
Política na PUC-Rio, assim como sua luta pessoal para a construção de uma sociedade mais justa que servisse de 
anteparo à lógica neoliberal. Espera-se cada vez mais que a obra de Padre Ávila venha a ser conhecida e evocada pelas 
novas gerações, uma vez que alguns dos temas tratados por ele, como o neoliberalismo e seu antagonista mais 
profundo—o solidarismo—, se encontram, atualmente, no centro do debate público global. 

Palavras-chave: Padre Ávila; Solidarismo; Departamento de Sociologia e Política. 

 

ABSTRACT 

In this presentation, the dedication of Fernando Bastos D’Ávila to the establishment of the Department of Sociology 
and Politics at PUC-Rio is highlighted, as well as his personal struggle to build a more just society that could counter 
the logic of neoliberalism. It is increasingly hoped that Father Ávila’s work will be known and invoked by new 
generations, since some of the topics he addressed—such as neoliberalism and its deepest antagonist, solidarism—
are now at the center of the global public debate. 

Keywords: Father Ávila; Solidarism; Department of Sociology and Politics (PUC-Rio). 

 

  

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0



PE. ÁVILA: CONTEXTO E EXPERIÊNCIA 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    1 7  

“Neste pequeno planeta azul, arrastado em um turbilhão de galáxias, ou solitários nos 
perdemos ou nos salvamos solidários”  

(Fernando Bastos de Ávila, Discurso proferido na ABL, 1997). 

 

É uma alegria e uma honra participar dessa mesa redonda, que celebra os 70 anos do 
Departamento de Ciências Sociais da PUC-Rio. E como a criação do Departamento se deveu a 
Fernando Bastos de Ávila, o Pe. Ávila, é justo que rememoremos alguns aspectos da trajetória 
desse jesuíta tão singular. 

Começo, então, com um registro pessoal que talvez esclareça algo de sua trajetória. Padre 
Ávila fundou a Escola de Sociologia, Política e Economia em 1955 na PUC-Rio e, em 1972, menos 
de duas décadas depois, me tornei aluna dessa universidade. Licenciei-me em História e fui 
professora daquele Departamento pelos 15 anos seguintes, um pouco mais talvez, quando fui 
convidada a integrar o corpo docente do IUPERJ-Instituto Universitário de Pesquisas do Rio de 
Janeiro, centro de excelência em pesquisa e pós-graduação em Sociologia e Ciência Política. O 
IUPERJ, por sua vez, havia sido concebido e fundado por Candido Mendes de Almeida, um 
intelectual católico, irmão de Dom Luciano Mendes de Almeida, e do qual fizeram parte, 
originalmente, alguns amigos do Pe. Ávila, como, por exemplo, Hélio Jaguaribe, para citar 
apenas um nome. 

O curioso é que, todo o meu processo formativo, que compreende da graduação em história 
ao doutorado em sociologia, transcorrido em um contexto de institucionalização das ciências 
sociais no Rio de Janeiro e em instituições, se não propriamente voltadas à formação religiosa, 
bastante nutridas por atores desse campo, não me facultou conhecer a obra do Pe. Ávila, sua 
contribuição à sociologia brasileira. O que, hoje, soa muito estranho, uma vez que ele é autor de 
obra volumosa, com 15 livros publicados e numerosos ensaios, artigos e conferências sobre 
temas variados que abrangem da sociologia teórica à doutrina social da Igreja.  

Somente em 2022, chegou a mim uma solicitação da SBS – Sociedade Brasileira de 
Sociologia, entidade tornada nacional em 1950, para que eu fizesse uma “bionota” do Pe. Ávila, 
inscrevendo-o como sociólogo no acervo biográfico que vem sendo organizado, com muito 
êxito, por aquela associação. Já cumprida a tarefa, e conferida ao Pe. Ávila a merecida inclusão 
no panteão sociológico brasileiro, é de se esperar que sua obra venha a ser conhecida e evocada 
pelas novas gerações, uma vez que alguns dos temas tratados por ele, como o neoliberalismo e 
seu antagonista mais profundo – o solidarismo –, se encontram, atualmente, no centro do 
debate público global.  

Portanto, minha presença nessa mesa redonda se justifica pela intenção de rememorar, em 
nome dos professores, funcionários e alunos do Departamento de Ciências Sociais, os feitos 
intelectuais e políticos do Pe. Ávila, que o regime militar no Brasil ocultou, fazendo com que 

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0



PE. ÁVILA: CONTEXTO E EXPERIÊNCIA 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    1 8  

gerações de jovens universitários brasileiros deixassem de conhecer seu pensamento voltado à 
transformação do mundo. A presente reflexão trata, basicamente, do contexto em que Pe. Ávila 
viveu, ressaltando menos a sua trajetória como indivíduo – já tratada pelos oradores que me 
antecederam – e mais a dimensão histórico-estrutural em que suas preocupações e suas 
disposições intelectuais ganharam vida.  

*** 

Essa história tem início às vésperas da segunda guerra mundial, mais precisamente em 
1935, quando o jovem Fernando Bastos de Ávila, aos 17 anos de idade, foi admitido no noviciado 
da Companhia de Jesus. Lá concluiu os cursos de humanidades, retórica e filosofia escolástica, 
sendo indicado para cursar teologia na Universidade Gregoriana de Roma.  

Porém, o mundo em guerra o manteria no Brasil até 1945, quando finalmente pôde viajar 
para a Europa. Fernando Bastos de Ávila recebeu a ordenação sacerdotal, em 1948, e concluiu 
sua formação como jesuíta em Florença, em 1950. Seguiu, então, para a Bélgica, cursando o 
doutorado em ciências políticas e sociais na Universidade de Louvain, onde defendeu, em 1954, 
a tese L’imigration comme éxile, aprovada com a mais alta distinção.  

De volta ao Brasil, foi incorporado como docente na Pontifícia Universidade Católica do Rio 
de Janeiro, onde criou a Escola de Sociologia, Política e Economia da qual foi diretor até 1967. 
Com a reforma universitária de 1968, a “Escola do Pe. Ávila”, como era chamada, se tornou o 
Departamento de Sociologia e Política, atual Departamento de Ciências Sociais. Ao todo, foram 
quarenta anos de dedicação à PUC-Rio, ocupando vários cargos de direção e ensinando, 
principalmente, sociologia, ética e doutrina social da Igreja.  

Como se pode intuir, a formação do Pe. Ávila, decorrida entre os anos finais da década de 
1930 e 1955, conheceu um mundo cindido em dois hemisférios políticos, representados pelo 
fascismo e o socialismo, e uma hierarquia eclesiástica brasileira dividida em duas vertentes do 
pensamento católico: uma vertente mais conservadora, representada pelo Cardeal D. Sebastião 
Leme, e, após a morte de D. Leme, em 1942, uma vertente mais progressista, sob a liderança de 
D. Helder Câmara. 

A mudança de orientação do pensamento católico brasileiro se explica, em larga medida, 
pelo fato de, no imediato pós-guerra, a vitória dos aliados sobre o fascismo – de que, aliás, 
participou a URSS – inclinou o mundo em direção a valores pacifistas, parecendo ter encontrado 
uma plataforma conciliatória para a reconstrução da vida. Assim, nos primeiros anos que se 
seguiram à guerra, a própria Igreja relativizaria sua posição tradicionalmente defensiva em 
relação ao avanço do socialismo, expondo, inclusive, “[...] uma orientação mais aberta em certos 
setores da periferia [...]” (MARTINA, 1997, p. 272. Apud AQUINO JR., 2021) – o que, de algum 
modo, terá preparado o ambiente eclesial que tornou possível o Concílio Vaticano II (1962-65 – 
Papa João XXIII). 

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0



PE. ÁVILA: CONTEXTO E EXPERIÊNCIA 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    1 9  

 Mas foi breve o momento da conciliação. Sob a guerra fria (1947-1991), com a divisão do 
mundo em dois “impérios”, teve início uma perversa concorrência entre EUA e URSS para o 
estabelecimento de zonas de influência em áreas pobres e politicamente mais vulneráveis. Tal 
fato moveu a Igreja, mais rapidamente, em direção ao mundo moderno, o que incluía, entre 
outras coisas, uma atualização da forma de apresentar sua doutrina. Com João XXIII, portanto, 
não se buscou uma refundação, uma “revolução” institucional, como afirmaram seus críticos, 
mas tão somente uma aceleração dos passos da Igreja rumo aos seus reais objetivos como “mãe e 
mestra”. 

No livro Fé cristã e compromisso social, de Pierre Bigo e Fernando Bastos de Ávila, publicado 
em 1986, lê-se que, “a partir de 1958 se inaugura, com João XXIII, uma fase decisiva na evolução 
do pensamento social da Igreja, que o insere no âmago dos grandes problemas do mundo 
contemporâneo” (p.191). A Igreja, enfim, mirava “os problemas de sempre, [porém] com uma 
mentalidade diferente, com uma nova sensibilidade para lidar com as crescentes carências 
materiais no mundo”. (CAMACHO, 1995 Apud AQUINO Jr., 2021).  

A perspectiva de João XXIII era, de fato, dar continuidade à Encíclica Rerum Novarum (1891- 
Papa Leão XIII), em que é tratada a questão operária, agregando a ela, seis décadas depois, duas 
novas temáticas de igual relevância: a questão agrária e a relação entre países desenvolvidos e 
subdesenvolvidos – o que propiciou intuições valiosas acerca da cooperação internacional, da 
noção de bem comum e da concepção de desenvolvimento, que, agora, passava a conjugar 
“economia e questão social”. 

No Brasil, a esquerda católica, sob a liderança de D. Helder Câmara, era a perfeita 
exemplificação do que se dizia acerca da face mais aberta e progressista da Igreja na periferia. E 
foi sob o “guarda-chuva” dessa Igreja de D. Helder que se desenrolou a trajetória do Pe. Ávila. 

Em 1948, tendo sido D. Helder bem avaliado na organização da Ação Católica Brasileira,2 

foi levado, em 1950, por Dom Carlo Chiarlo, Núncio Apostólico do Brasil,3 ao Subsecretário de 

Estado do Papa Pio XII, Monsenhor Montini,4 para pleitear junto a ele a criação de uma 
Conferência de Bispos no Brasil. Monsenhor Montini ouviu a proposta de D. Helder e pouco 
falou, agendando uma segunda reunião. Poucos dias depois, Monsenhor Montini se 

comprometeu a dar pleno apoio à criação de uma Conferência de Bispos – uma instituição 
permanente, de análise e discussão dos problemas brasileiros, amparada em bons textos, 
escritos por especialistas –, uma espécie de think tank católico, que será importantíssimo para a 
história da Igreja no Brasil. Mas, disse a D. Helder que tivesse cuidado, pois autoridades 

 
2 A Ação Católica Brasileira – ACB foi um movimento católico que visava formar lideranças leigas para colaborar com a Igreja. 

3 Núncio é o título do representante diplomático da Santa Sé no Brasil. 

4 Monsenhor Montini, nascido Giovanni Battista Enrico Antonio Maria Montini (1897-1978) virá a ser o Papa Paulo VI (1963-1978), 
chefe da Igreja numa época de transição entre antes e depois do Vaticano II.  

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0



PE. ÁVILA: CONTEXTO E EXPERIÊNCIA 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    2 0  

brasileiras haviam enviado ao Vaticano uma revista publicada pela Ação Católica, riscada em 
vermelho, sugerindo que fosse censurada a publicação por “excesso de modernidade” 
(RAMPON, 2014). Segundo o teólogo Ivanir Rampon, ali teve início uma amizade que jamais 
conheceu interrupção; e, em 1952, foi fundada a Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 
(CNBB), uma década antes do Concílio Vaticano II. 

A amizade de D. Helder e Paulo VI não teve poucos efeitos no plano religioso, pois, tendo 
sido atravessada pela realização do Concílio Vaticano II, inspirou muitas das ações 
empreendidas por ambos. Um Concílio, como se sabe, é um encontro de bispos do mundo inteiro 
com o objetivo de examinar questões doutrinárias ou organizacionais da Igreja. No caso da 
convocação feita por João XXIII (1961), destacou-se a necessidade de uma atualização da 
mensagem da Igreja para melhor transmiti-la aos contemporâneos, o que fez com que Montini 
e Helder vivessem o Vaticano II como um “novo espírito”, uma nova forma de ser Igreja. Tal 
sentimento ecoará, posteriormente, tanto no papado de Paulo VI, com a Encíclica Populorum 
Progresso, quanto no desenvolvimento da Igreja brasileira durante o regime militar. 

Desde os anos de 1950 se observou uma aproximação de setores da Igreja no Brasil às 
perspectivas do desenvolvimentismo católico inspirado no movimento francês Economia e 
Humanismo, que, segundo Alfredo Bosi, teria sido responsável pela substituição “[...] do tímido 
catolicismo de centro (o da democracia cristã) [por um] mais vigoroso cristianismo de esquerda”. 
Em 1954, por exemplo – ano em que Pe. Ávila retornou ao Brasil –, Louis-Joseph Lebret, o padre 
fundador do Economia e Humanismo, coordenava, sob os auspícios de D. Helder, a primeira 
pesquisa sobre as possibilidades de industrialização do Nordeste para superação do 
subdesenvolvimento regional. Pouco depois, a CNBB organizou o I Congresso dos Bispos do 
Nordeste – prenúncio das políticas regionais de desenvolvimento que o presidente Juscelino 
Kubitscheck empreenderá. Em face dos debates no Congresso, Juscelino convidou D. Helder, em 
1958, para participar da criação do Grupo de Trabalho para o Desenvolvimento do Nordeste 
(GTDN) e, no ano seguinte, da Superintendência do Desenvolvimento do Nordeste (SUDENE). 

  Voltados especialmente para o chamado Terceiro Mundo, os intelectuais do movimento 
Economia e Humanismo defendiam o planejamento e a intervenção do Estado para a promoção da 
equidade social e do crescimento econômico – o que explica sua afinidade com a teoria do 
desenvolvimento da Comissão Econômica para a América Latina e o Caribe, a famosa CEPAL. D. 
Helder e Lebret eram favoráveis a reformas estruturais, como a reforma agrária, mas 
pretendiam contornar o acirramento de conflitos classistas propondo, alternativamente, um 
pacto social pluriclassista, de perfil solidário e comunitarista. Por essa razão, o 
desenvolvimentismo católico representado por D. Helder e Lebret se aproximou bastante do 
nacional-desenvolvimentismo que se estruturou no Brasil nas décadas de 1950 e 1960, 
abrangendo o segundo governo Vargas (1951-1954), o período Kubitschek (1956-1961) e o período 
Goulart (1961-1964), e visava conferir apoio político, técnico e logístico às reformas de base de 

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0



PE. ÁVILA: CONTEXTO E EXPERIÊNCIA 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    2 1  

tais governos, sem deixar de criticar severamente tanto o comunismo e suas organizações, 
quanto as várias formas de que se reveste o poder em sociedades capitalistas de tradição 
autoritária, como o clientelismo populista, o paternalismo assistencialista e a demagogia.  

Lebret esteve no Brasil pela primeira vez em 1947, patrocinado pela Federação das 
Indústrias do Estado de São Paulo – FIESP, e ofereceu um curso na Escola Livre de Sociologia e 
Política – ELSP, então dirigida por Donald Pierson, herdeiro intelectual da Escola de Chicago e 
mentor de pesquisas sobre comunidades no Brasil, que passaram a combinar os métodos norte-
americanos e a energia reformadora do movimento Economia e Humanismo. Com os estudos sobre 
comunidades, a escola de sociologia paulista logrou formar profissionais em pesquisa empírica 
com competências administrativas, o que fez de Lebret um ator importante na “geração de 
planejadores urbanos paulistas dos anos 1950-1960” (VALLADARES, 2005, p. 82) e na política 
do Estado de São Paulo, tendo participado da formulação dos planos de governo de seus alunos 
Lucas Nogueira Garcez (1951-1955) e Carlos Alberto Carvalho Pinto (1959-1963), governador que, 
como se sabe, instituiu a Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo – FAPESP.  

Se Lebret se impressionou com as condições de vida nas favelas paulistanas, seu espanto 
com a maior quantidade e a maior pobreza das favelas no Rio de Janeiro o aproximou de D. 
Helder para a realização de estudos que viriam a fundar uma tradição de pesquisas sociais 
naqueles territórios. Em 1960, Artur Rios, então Secretário de Serviços Sociais do governador do 
Estado da Guanabara, Carlos Lacerda, se apoiou em estudos de planejamento urbano orientados 
por Lebret para elaborar suas propostas. “Tratava-se de considerar as favelas bairros pobres a 
serem urbanizados, ou seja, equipá-las com os mesmos serviços municipais já oferecidos a 
outros bairros da cidade. Proposta, aliás, que alguns setores da Igreja Católica também 
defendiam...” (VALLADARES, 2005, p. 35). Mas, para isso, seria necessário que os moradores se 
organizassem associativamente, de modo a tornarem eficaz seu diálogo com a administração 
pública e as empresas fornecedoras dos serviços. E essa perspectiva de organização autônoma, 
que conferia voltagem política à população residente em favelas, desagradou a muitos. 

Em resumo, nos anos de 1960 a pobreza brasileira e suas formas de existir se tornaram 
presentes – como temática e como desafio – em dois grandes maciços intelectuais: a Igreja 
católica, com suas diferentes vertentes e instâncias institucionais, e a Universidade, com seus 
grupos de pesquisa e suas diversas orientações intelectuais. Não raro esses maciços se 
encontraram, potencializando seus recursos cognitivos, éticos e políticos em torno da noção de 
bem comum. A publicação da Encíclica Mater et Magistra, em 1961, abriria um clarão de esperança 
num mundo machucado pela divisão, e infundiria uma atitude de otimismo da Igreja para com 
esse mundo, “uma nova sensibilidade que caracterizou a personalidade e o magistério de João 
XXIII” (AQUINO JR., 2021). 

Pe. Ávila retornara ao Brasil em meados dos anos 1950, quando o país em processo de 
modernização ensaiava uma consciência de si através das lentes do terceiro-mundismo, do 

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0



PE. ÁVILA: CONTEXTO E EXPERIÊNCIA 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    2 2  

nacional-desenvolvimentismo, do desenvolvimentismo católico, do comunitarismo, dos planos 
reformadores de variados matizes e atores. Era um Brasil esperançado, confiante em um 
momento de alargamento de horizontes doutrinais – foi esse, provavelmente, o sentimento que 
Pe. Ávila experimentou. Não à toa, o livro Solidarismo, escrito nos últimos anos da década de 1950 
e publicado em 1963, um ano após o Concílio Vaticano II, tem início com as seguintes palavras: 
“O fenômeno mais característico da atual dinâmica brasileira é, a nosso ver, a conscientização 
das massas...” (D’ÁVILA, 2024, p. 25). E profetiza que ou a esperança se concretizará – a 
esperança do solidarismo comunitarista – ou se transformará numa penosa frustração coletiva.  

De fato, Solidarismo é uma inspirada tradução do contexto civil e religioso em que foi escrito. 
Ali ressoa, em primeiro lugar, a fratura do mundo em dois sistemas sociais – o capitalismo e o 
socialismo –, cada um deles tratado em um capítulo específico. No primeiro capítulo, dedicado 
ao capitalismo, Pe. Ávila se debruça sobre o seguinte paradoxo: como explicar que “um sistema 
que teoricamente apresenta tantas garantias de solução racional e humana do problema 
econômico [...] se prestou a funcionar como o instrumento de tantas iniquidades?” (D’ÁVILA, 
2024, p. 37). E a resposta é incisiva: foi pelo desprendimento da atividade econômica de qualquer 
imperativo moral, pelo surgimento do individualismo egoísta e pelo absenteísmo do Estado na 
correção do desequilíbrio entre os que tudo possuem e a imensa maioria de despossuídos, que o 
capitalismo produziu uma ordem radicalmente anticristã.  

A crítica do Pe. Ávila alcança também o socialismo, pois considera que nem sua doutrina 
nem a política dela derivada seriam compatíveis com a consciência cristã. Mas admite que o 
“socialismo meramente econômico” (D’ÁVILA, 2024, p. 73), em que se observa a primazia do 
social sobre a pessoa, realizando-se através de políticas públicas que visem à realização do bem 
comum estava no espírito e na voz de Leão XIII. Sobre esse aspecto do socialismo – o socialismo 
econômico – Pe. Ávila considera que não haveria uma divergência insuperável em relação aos 
preceitos da Rerum Novarum – caso essa forma de economia visasse efetivamente a consecução do 
bem-comum. Contudo, “[...] a coletivização, o intervencionismo e a planificação manipulados 
por um Estado totalitário [...] constituem a essência de um regime socialista condenado pela 

Igreja” (D’ÁVILA, 2024, p. 74).5 Em resumo, há um capitalismo e um socialismo no mundo e a 
renovação social no Brasil pode e deve conhecer um caminho diferente dessas alternativas 
sublinhadas no pós-guerra.  

Finalmente, a última parte do livro é dedicada ao esforço de construção de um sistema 
político, social e econômico condizente com as exigências cristãs – o solidarismo comunitário. 
Nele estariam contidas as ideias de justiça social, de prevalência da comunidade sobre o 
indivíduo e sobre o Estado, e de cooperação de todos para o crescimento de cada um. Dado que 
sob as estruturas sociais vigentes seria impossível vivenciar plenamente o solidarismo 

 
5 Nesse mesmo parágrafo, Pe. Ávila faz a ressalva que a Igreja não se oporia a medidas de coletivização, de intervencionismo e de 

planificação quando aplicadas por um Estado democrático. 

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0



PE. ÁVILA: CONTEXTO E EXPERIÊNCIA 

D&D  [  n . 2 6  |  2 0 2 4 . 2  |  p p .  1 5 - 2 3  ]    2 3  

comunitário, ele se apresentaria, na atualidade, “como um protesto que se traduz num programa 
de reformas” (D’ÁVILA, 2024, p. 230-231) num reformismo radical. E conclui: “o trabalho é 
árduo, mas sua chance histórica é poderosa, é irresistível, porque o Solidarismo é o ideal a que 
confusa e inconscientemente aspiram todos aqueles que anseiam por um Brasil realmente 
democrático e cristão.” (D’ÁVILA, 2024, p. 232). 

No Brasil, os anos que se seguiram à publicação de Solidarismo não foram doces. E isso talvez 
explique o desaparecimento circunstancial do livro. Mas há nele ensinamentos que o tornam 
efetivamente contemporâneo. São três, pelo menos. Em primeiro lugar, a crítica às polarizações 
irrefletidas e a necessidade de um caminho que pela reforma ético-política da sociedade dê 
passagem aos nossos planos mais generosos de construção de uma vida boa e solidária. Em 
segundo lugar, a certeza de que a ciência, a pesquisa e a universidade devem se abrir à sociedade, 
se comprometer com ela e materializar objetivos voltados ao bem-comum. E, finalmente, tomar 
a esperança como uma prática que, junto com a ciência e a solidariedade, refunde 
permanentemente o mundo. 

Referências 

AQUINO, Jr. Francisco de. “Mater et Magistra – Um guia de leitura.” Revista de Cultura Teológica, ano 
XXIX, n. 99, pp.97-123, maio-ago. 2021. 

BIGO, Pierre; D’ÁVILA, Fernando Bastos. Fé cristã e compromisso social: elementos para uma reflexão sobre a 
América Latina à luz da doutrina social da Igreja. São Paulo: Paulinas, 1986. 

BOSI, Alfredo. “Economia e humanismo.” Estudos Avançados, 26 (75), pp. 249-266, 2012. 

CAMACHO, Ildefonso. Doutrina social da Igreja: abordagem histórica. São Paulo: Loyola, 1995. Apud 
AQUINO, Jr. Francisco de. “Mater et Magistra – Um guia de leitura.” Revista de Cultura Teológica, ano 
XXIX, n. 99, pp.97-123, maio-ago. 2021. 

D’ÁVILA, Fernando Bastos. Discurso proferido na ABL. ABL, 1997. 

D’ÁVILA, Fernando Bastos. Solidarismo. Rio de Janeiro: Editora PUC-Rio, 2024. 

MARTINA, Giacomo. História da Igreja: de Lutero a nossos dias. São Paulo: Loyola, 1997. Apud AQUINO, Jr. 
Francisco de. “Mater et Magistra – Um guia de leitura.” Revista de Cultura Teológica, ano XXIX, n. 99, 
pp.97-123, maio-ago. 2021. 

RAMPON, Ivanir Antônio. Entrevista concedida à IHU On-Line, Instituto Humanitas Unisinos, nov. 
2014, consultada em 20.12.2024. https://www.ihu.unisinos.br/entrevistas/536888. 

VALLADARES, Lícia do Prado. A invenção da favela: do mito de origem à favela.com. Rio de Janeiro: FGV 
Editora, 2005. 

 

1
0
.1

7
7
7
1
/P

U
C
R
io

.D
D

C
IS

.7
2
0
6
0


